
 

 1
 

ИНСТИТУТ НАУЧНОЙ ИНФОРМАЦИИ ПО ОБЩЕСТВЕННЫМ НАУКАМ 
РОССИЙСКОЙ АКАДЕМИИ НАУК 

(ИНИОН РАН) 

 
 

СОЦИАЛЬНЫЕ  
И  

Г УМАНИТАРНЫЕ  НАУКИ  

 
ОТЕЧЕСТВЕННАЯ  И  ЗАРУБЕЖНАЯ  

ЛИТЕРАТУРА  
 

ИНФОРМАЦИОННО-АНАЛИТИЧЕСКИЙ ЖУРНАЛ 
 

СЕРИЯ 3 
 

ФИЛОСОФИЯ 

 
 2025 – 4  

 
 
Издается с 1991 года 
Выходит 4 раза в год 
индекс серии 3.2 
 
  

 
 
 
 
 
 

 



 

 2

 
Учредитель 

Институт научной информации  
по общественным наукам 
Российской академии наук 

 
 
 
 

Редакционная коллегия серии «Философия» 
 

С.В. Мельник – д-р филос. наук, главный редактор (ИНИОН РАН), 
Д.В. Ефременко – д-р полит. наук (ВШЭ), К.М. Антонов – д-р фи-
лос. наук (ПСТГУ), В.Г. Буданов – д-р филос. наук (ИФ РАН), 
В.В. Винокуров – д-р филос. наук (МГУ), О.А. Ефремов – канд. фи-
лос. наук (МГУ), О.А. Жукова – д-р филос. наук (НИУ ВШЭ), 
Ю.А. Кимелев – д-р филос. наук (ИНИОН РАН), Д.П. Козолупенко –
д-р филос. наук (МГУ), А.П. Козырев – канд. филос. наук (МГУ), 
А.И. Криман – научный сотрудник (ИНИОН РАН), О.В. Кулешова –
канд. филол. наук (ИНИОН РАН), В.Д. Лаза – д-р филос. наук 
(МГЛУ), О.В. Летов – канд. филос. наук (ИНИОН РАН), 
М.М. Мчедлова – д-р полит. наук (РУДН, Институт социологии 
ФНИСЦ РАН), Н.Л. Полякова – д-р социол. наук, канд. филос. на-
ук (МГУ), С.В. Погорельская – канд. полит. наук (ИНИОН РАН), 
В.А. Яковлев – д-р филос. наук (МГУ) 
 

Ответственный редактор – Криман А.И. 
Редактор-составитель – Костылев В.А. 

 
Регистрационное свидетельство ПИ № ФС 77-80874 от 21.04.2021 

 
Информационно-аналитический журнал «Социальные и гумани-

тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3. Филосо-
фия = Social Sciences and Humanities. Domestic and Foreign Literature. Series 
3: Philosophy» включен в Российский индекс научного цитирования 
(РИНЦ). 

ISSN 2219-8555 
DOI: 10.31249/rphil/2025.04.00 
 
 

© ИНИОН РАН, 2025
 



 

 3

СОДЕРЖАНИЕ 
 
 
 
 
 
 
 

РЕТРОСПЕКТИВА И ПРОСПЕКЦИЯ 

Межуев Б.В. Сталинизм в контексте теории номенклатуры или 
«нового класса» ...............................................................................7 

Заборских Т.П., Миловац Ж.В. Проблема Другого в филосо-
фии XX в.: от феноменологии к этике ........................................24 

ГРАНИ САКРАЛЬНОГО 

Звонова Е.Е. Антропоморфные животные как альтернатива 
зооморфному человеку: мировоззренческий потенциал рус-
ского и христианского космизма ................................................32 

Генераленко Г.Г. Религиозная вера как фактор формирования 
копинг-стратегии ..........................................................................40 

ФИЛОСОФИЯ И СОВРЕМЕННЫЙ МИР 

Козолупенко Д.П. Не быть посторонним: «Шведские речи» 
А. Камю .........................................................................................51 

Цибизова И.М. Пример научного сотрудничества в Союзном 
Государстве России и Беларуси ..................................................70 

Глухов С.В. Классический идеал рациональности в прошлом и 
настоящем в трудах В.П. Визгина (Обзор) ................................90 

Летов О.В. Объективность и истина в постпозитивистской фи-
лософии науки (Обзор) ..............................................................109 

ДИАЛОГИ С СОВРЕМЕННОСТЬЮ 

Мельник С.В., Пустошкин Е.А. Психология религии и «инте-
гральная духовность». Рец. на кн.: Уилбер К. Религия бу-
дущего. Всеобъемлющий потенциал великих традиций ду-
ховной мудрости .........................................................................121 



 

 4

Мельник С.В. Диалог через красоту. Рец. на кн.: Лонгхерст К. 
Изобразительное искусство для межрелигиозного диалога .....131 

Погорельская С.В. Неисправимый оптимист. Рец. на кн.: Ха-
бермас Ю., Мюллер-Доом С., Иос Р. «Должно стать не-
множко лучше…» .......................................................................137 

Погорельская С.В. Ницше во множественном числе. Рец. на 
кн.: Философии Ницше. Контексты и рецепции .....................141 

Григорьева Е.С. Переосмысляя кинематограф: от трансцен-
дентального стиля к «медленному кино». Рец. на кн.: Шре-
дер П. Трансцендентальный стиль в кино. Одзу, Брессон, 
Дрейер ..........................................................................................146 

Григорьева Е.С. Как стоит рассказывать школьникам об исти-
не? Рец. на кн.: Звонова Е., Махортых Е. «Что есть исти-
на?» Попытки разобраться .........................................................149 

 



 

 5

CONTENTS 
 
 
 
 
 
 
 

RETROSPECTIVE AND PROSPECTION 

Mezhuev B.V. Stalinism in the context of the theory of the no-
menklature or the “new class” ..........................................................7 

Zaborskih T.P., Milovats Zh.V. The Problem of the Other in 20 th-
Century Philosophy: From Phenomenology to Ethics ...................24 

THE FACETS OF THE SACRED 

Zvonova E.E. Anthropomorphic animals as an alternative to zoom-
orphic human: the worldview potential of Russian and Christian 
cosmism ..........................................................................................32 

Generalenko G.G. Religious faith as a factor in the formation of 
coping strategy ...............................................................................40 

PHILOSOPHY AND THE CONTEMPORARY WORLD 

Kozolupenko D.P. Not to be a stranger: “Swedish Speeches” by 
A. Camus ........................................................................................51 

Tsibizova I.M. An example of scientific cooperation in the Union 
State of Russia and Belarus ............................................................70 

Glukhov S.V. The classical ideal of rationality in the past and pre-
sent in the works of V.P. Vizgin (Review) .....................................90 

Letov O.V. Objectivity and truth in post-positivist philosophy of 
science (Review) ..........................................................................109 

DIALOGUES WITH CONTEMPORANEITY 

Melnik S.V., Pustoshkin E.A. Psychology of religion and «integral 
spirituality». Book review: Wilber K. The religion of tomorrow: 
a vision for the future of the great traditions-more inclusive, 
more comprehensive, more complete ...........................................121 



 

 6

Melnik S.V. Dialogue through beauty. Book review: Longhurst C. 
Pictorial art for interreligious dialogue .........................................131 

Pogorelskaya S.V. Incorrigible optimist. Book review: Haber-
mas Y., Muller-Doom S., Ios R. “Es musste etwas besser wer-
den …” .........................................................................................137 

Pogorelskaya S.V. Nietzsche in the plural. Book review: Nietz-
sches Philosophien – Kontexte und Rezeptionen .........................141 

Grigoryeva E.S. Rethinking cinema: from transcendental style to 
“slow cinema”. Book review: Schroeder P. Transcendental style 
in cinema. Ozu, Bresson, Dreyer...................................................146 

Grigoryeva E.S. How Should We Teach Schoolchildren About 
Truth? Review of the book: Zvonova E., Makhortykh E. “What 
is Truth?”: Attempts to Understand ..............................................149 

 



Сталинизм в контексте теории номенклатуры или «нового класса» 

 7

РЕТРОСПЕКТИВА И ПРОСПЕКЦИЯ 

УДК 321.64                                           DOI: 10.31249/rphil/2025.04.01 

МЕЖУЕВ Б.В. СТАЛИНИЗМ В КОНТЕКСТЕ ТЕОРИИ НО-
МЕНКЛАТУРЫ ИЛИ «НОВОГО КЛАССА»  

Аннотация. Статья является попыткой ответа на вопрос, ка-
кую роль для осмысления феномена сталинизма сегодня могут 
сыграть теории Милована Джиласа и Михаила Восленского. В ста-
тье доказывается, что теория «номенклатуры» Восленского, в от-
личие в том числе от концепции «нового класса» Джиласа, фикси-
рует свое внимание на переломе 1930-х годов – от ленинского типа 
правления к правлению сталинскому. Показывается, что Вослен-
ский совершенно справедливо считает именно 1930-е годы време-
нем утверждения диктатуры номенклатуры и ее переворота против 
той группы «профессиональных революционеров», которые при-
шли к власти в 1917 г. и кого автор «Номенклатуры» не считает 
отдельным классом. В статье доказывается, что эта невнятность в 
отношении классовой спецификации соперников номенклатуры и 
ее предшественников, правлению которых положил конец сталин-
ский террор, является главной теоретической слабостью построе-
ний Восленского. В статье предлагается свой вариант ответа на 
вопрос о классовом происхождении ленинской гвардии, и с этой 
целью рекомендуется использовать известный в западной социо-
логии термин «интеллектуальный класс», под которым следует 
понимать класс людей, работающих с новым знанием – произво-
дящих это знание, распространяющих его в обществе и исполь-
зующих его для технологических и социальных инноваций. Дела-
ется вывод, что конфликт интеллектуального класса и 
номенклатуры определял всю динамику советского общества: от 
1920-х годов вплоть до эпохи перестройки. 
                                                      

 Межуев Борис Вадимович – кандидат философских наук, старший науч-
ный сотрудник отдела философии ИНИОН РАН; borismezhuev@yandex.ru 



Межуев Б.В. 

 8

Ключевые слова: интеллектуальный класс; номенклатура; 
новый класс; бюрократия; структурно-функциональный метод; 
классовая теория. 

MEZHUEV B.V. STALINISM IN THE CONTEXT OF THE THE-
ORY OF THE NOMENKLATURE OR THE “NEW CLASS” 

Abstract. The article is an attempt to answer the question of what 
role the theories of Milovan Djilas and Mikhail Voslensky can play in 
understanding the phenomenon of Stalinism today. The article proves 
that the theory of Voslensky's “nomenclature”, in contrast to, among 
other things, the concept of the “new class” of Djilas, fixes its attention 
on the turning point of the 1930 s – from the Leninist type of govern-
ment to the Stalinist rule. It is shown that Voslensky quite rightly con-
siders the 1930 s to be the time of the establishment of the dictatorship 
of the nomenklatura and its coup against that group of “professional 
revolutionaries” who came to power in 1917 and whom the author of 
the “Nomenklatura” does not consider a separate class. The article 
proves that this vagueness in relation to the class specification of the 
rivals of the nomenklatura and its predecessors, whose rule was put an 
end to the Stalinist terror, is the main theoretical weakness of Voslen-
sky's constructions. The article offers its own version of the answer to 
the question of the class origin of the Leninist guard. For this purpose, 
it is recommended to use the term “intellectual class”, well–known in 
Western sociology, which should be understood as a class of people 
working with new knowledge – producing this knowledge, spreading it 
in society and using it for technological and social innovations. It is 
concluded that the conflict between the intellectual class and the no-
menclature determined the entire dynamics of Soviet society: from the 
1920 s up to the era of perestroika. 

Keywords: intellectual class; nomenclature; new class; bureauc-
racy; structure-functional method; lass theory. 

Для цитирования: Межуев Б.В. Сталинизм в контексте теории но-
менклатуры или «нового класса» // Социальные и гуманитарные науки. 
Отечественная и зарубежная литература. Серия 3: Философия. – 2025. – 
№ 4. – С. 7–23. – DOI: 10.31249/rphil/2025.04.01 

 
Прежде чем говорить о сталинизме и о том, в какой мере 

происхождение этого строя объясняет так называемая теория но-
вого класса, впервые высказанная югославским диссидентом Ми-
лованом Джиласом, а впоследствии развитая его советским после-



Сталинизм в контексте теории номенклатуры или «нового класса» 

 9

дователем Михаилом Восленским, автором книги «Номенклатура» 
1980 г., я бы хотел привести одну историю из собственного про-
шлого. В конце концов, обе книги – и «Новый класс» Джиласа, и 
«Номенклатура» – во многом строятся на личном опыте, полны 
примеров из жизни их авторов, и действительно, и это не случай-
но, феномен, который они описывают, гораздо легче постигается в 
жизненных проявлениях, чем в объективных социологических 
описаниях. 

Так вот, несколько лет назад мне довелось быть заместите-
лем главного редактора одной крупной газеты, через несколько лет 
работы там сменился начальник, и к управлению пришел один мо-
лодой человек, весьма исполнительный, работоспособный и не-
глупый. Отличительной его чертой было то, что он совершенно не 
собирался делать себе имя в журналистике или медиабизнесе, ему 
было все равно, будут ли о нем говорить, как о профессионале в 
газетном деле, останется ли его имя в списках выдающихся глав-
ных редакторов современности. Он как бы знал, что время «вели-
ких» во всех смыслах людей давно прошло, наступило время лю-
дей «незаметных». Точнее, «великими» в наше время могут быть 
только блогеры, люди, отвечающие только за самих себя, задача 
всех остальных, включая самого моего собеседника, состоит не в 
увеличении личной известности, но исключительно в выполнении 
предписаний вышестоящего начальника. Чем данный человек с 
успехом и занимался, и что было потом продолжено его преемни-
ком. Иными словами, логика номенклатуры вытеснила для него 
логику меритократического поведения, признаюсь, до этого мо-
мента для меня единственно мыслимую. Как дитя перестройки, 
которая моментально обрушила номенклатурные иерархии в куль-
туре и в отдельных областях науки (более, чем где-либо – в фило-
софии), мне казалось естественным на любой позиции, связанной с 
медиабизнесом, стремиться максимально выделиться, сделать из-
вестным и популярным как свое имя, так и тот проект, который я в 
тот момент вел. Мне просто казалось странным как-то иначе вос-
принимать свою деятельность. Не все всегда удавалось и далеко не 
все я объективно делать умел, но дело сейчас не в моих способно-
стях, а в самом столкновении логики меритократического поведе-
ния, типичной для поколения перестройки, и логики поведения 
номенклатурного, свойственной поколению, шедшему за нами, к 
которому и принадлежал мой новый коллега. 



Межуев Б.В. 

 10

Было бы нелепо противопоставлять обе эти логики с этиче-
ской точки зрения, т.е. считать какую-то одну сугубо правильной, 
а другую – ущербной. Каждая из них разрушительна в том случае, 
если вытесняет другую из всех сфер жизни. Если, условно говоря, 
в сфере государственного строительства будет доминировать ло-
гика меритократического поведения, т.е. тот набор установок, ко-
торый характеризует политика, в этом случае государство просто 
перестанет функционировать, как это, кстати, и произошло в фи-
нале перестройки. Но если логика номенклатурного поведения на-
чинает доминировать в экономике и культуре, то в этом случае 
побеждает то, что можно назвать словом «застой», или же стагна-
ция. Есть в обществе сферы, где конфликт этих двух логик может 
быть так или иначе смягчен – это те сферы, где всем ясно, кто тво-
рец, кто актор, а кто организатор производства. Например, такой 
сферой является спорт, ты можешь быть каким угодно начальни-
ком в спорте, но все-таки для того, чтобы добиться выдающихся 
рекордов, нужно уметь прыгать, бегать или забивать голы. Ника-
кой начальник за тебя это сделать не сможет. Однако есть сферы, 
где подобного рода различение между меритократией и номенкла-
турой произвести весьма трудно, и в этих сферах конфликт между 
ними неизбежен и даже благоприятен для развития. Такой сферой 
является, в частности, наука: очень трудно разобраться непосвя-
щенному человеку, кто является настоящим ученым, а кто бюро-
кратом от науки, кто настоящим творцом, а кто в лучшем случае – 
создателем оптимальных условий для творчества. И поэтому 
именно интеллектуальный класс, более чем кто-либо, заинтересо-
ван в дебюрократизации общества, и поэтому ему бывает всякий 
раз очень трудно реально добиться этой дебюрократизации, от ко-
торой ему самому оказывается очень сложно освободиться. 

Прежде чем перейти к размышлению о сталинизме и его ге-
незисе, я бы хотел сразу зафиксировать эту контроверзу: номенк-
латура/интеллектуальный класс, как важнейшую для понимания 
всей внутренней динамики советского общества. Интеллектуаль-
ный класс по самой своей природе противоположен номенклатуре 
именно по той причине, что более всех от нее страдает – началь-
ники от науки очень часто подменяют собой подлинных ученых и 
разобраться, кто есть кто на самом деле, внешнему, непосвящен-
ному человеку иногда бывает просто невозможно. Поэтому интел-
лектуальный класс обычно всегда настроен антиноменклатурно, а 
бюрократия в свою очередь испытывает очень часто классовую 
ненависть к интеллектуальному классу, к которой зачастую при-



Сталинизм в контексте теории номенклатуры или «нового класса» 

 11

мешиваются привходящие этнические или же квази-патриотичес-
кие мотивы («все умники – евреи», или же «все интеллигенты  – 
агенты Сороса»). 

К этому следует добавить и еще один важный момент. Со-
гласно структурно-функциональной теории Т. Парсонса, который 
в этом смысле развивал идеи М. Вебера, идеально-типическая бю-
рократия в отличие от политического сообщества не занимается 
целеполаганием, ее управление – это управление как бы без внятно 
декларируемых целей. Каким же образом управляет бюрократия? 
Она управляет за счет снятия рисков, за счет смягчения напряже-
ний. Бюрократ всякий раз действует вынужденно, по обстоятель-
ствам, подчиняясь логике событий и ни в коем случае не навязы-
вая свою собственную ценностно-ориентированную программу 
действий. В этом смысле бюрократизация общества – это в первую 
очередь его деполитизация, устранение фигур, факторов и про-
блем, в силу которых политизация оказывается неизбежной. 

Вот именно с этой точки зрения я и предлагаю посмотреть 
на концепцию Милована Джиласа и Михаила Восленского, в осо-
бенности на вторую, поскольку Восленский, в отличие от Джила-
са, описывал советское общество, причем, что очень важно, пы-
тался в своих терминах осмыслить важный для нас переход – от 
ленинизма к сталинизму. 

*    *    * 

Как мы покажем в дальнейшем, анализ Восленского чрезвы-
чайно неудовлетворителен, и его выводы можно использовать 
лишь в качестве отправной точки в дискуссии о советском обще-
стве. Весь его знаменитый трактат о номенклатуре наполнен раз-
ного рода моралистическими инвективами против описываемого 
им класса, который, согласно его анализу, и «эксплуататорский», и 
«паразитический», и в то же время угрожающий всему человече-
ству. На самом деле книга Восленского – отнюдь не объективный 
научный трактат, но антисоветский памфлет, в массе своей приме-
чательный только тем, что содержит наблюдения и оценки челове-
ка, не внешнего для номенклатуры, а плоть от плоти ее представи-
теля. 

Михаил Восленский – известный ученый-германист, типич-
ный представитель описываемого им класса. Поначалу его карьера 
развивалась бурно. В 1946 г. в возрасте 25 лет он стал переводчи-
ком на Нюрнбергском процессе, а потом занимал ту же должность 



Межуев Б.В. 

 12

в Союзническом комитете по Германии. Впоследствии он работал 
в ряде международных организаций, уверенно продвигаясь вверх 
по карьерной лестнице. Но с началом хрущевской оттепели что-то 
пошло не так в траектории его жизни, и ему, как и многим другим 
номенклатурным неудачникам, пришлось уйти в науку. Возможно, 
какую-то негативную роль в его движении наверх сыграл тот факт, 
что он по каким-то причинам уклонился от фронта и практически 
всю войну работал школьным учителем в Подмосковье. Нельзя 
исключить, что именно карьерная неудача стала основанием силь-
ной обиды на Советскую власть. В 1972 г., когда Восленскому пе-
ревалило за 50, он, находясь в командировке в Германии, решил не 
возвращаться в Россию. В 1976-м его лишили советского граждан-
ства, которое вернули уже в эпоху перестройки. До самой смерти в 
1997 г. он жил в ФРГ, где возглавлял Институт по изучению совет-
ской современности. С политической эмиграцией, в том числе с ее 
третьей волной, Восленский не сблизился, бывшие диссиденты 
относились к нему с оправданным подозрением как к карьеристу-
перебежчику. По слухам, ученого это отчуждение от эмигрантской 
среды совершенно не волновало, общаться он предпочитал с за-
падными людьми, в первую очередь немцами, а не бывшими со-
отечественниками. 

Главным трудом жизни этого ученого стала «Номенклатура» – 
произведение, написанное Восленским в 1980 г. и затем выпущен-
ное в самиздат. Первое ее официальное издание состоялось в 1984 г. 
в США, и надо сказать, что книга стала очень быстро известна в 
Советском Союзе. Могу сказать, что я лично читал какие-то фраг-
менты «Номенклатуры» еще на первом курсе университета, кажет-
ся в 1988 г., когда книгу, еще запрещенную в стране, принес домой 
отец. Идея, что виной всех несчастий советской жизни является 
классовое господство номенклатуры, быстро вошла в сознание де-
мократической интеллигенции, которая пришла к подсказанному в 
том числе самим Восленским выводу, что лучший способ одолеть 
номенклатуру будет состоять в том, чтобы вывести из-под ее кон-
троля определенные сектора народного хозяйства, произвести ры-
ночную либерализацию и осуществить приватизацию. Потом, 
правда, выяснилось, что все эти меры не столько ударяют по но-
менклатуре, сколько позволяют ей конвертировать власть в собст-
венность. Поэтому, как справедливо вспоминал в 1992 г. Вадим 
Цымбурский, «классическая “Номенклатура” Михаила Восленско-
го, появившись в московских книжных магазинах осенью после 
путча, выглядела безнадежно устаревшей, поскольку в те же осен-



Сталинизм в контексте теории номенклатуры или «нового класса» 

 13

ние месяцы стало ясно: та же советская система может существо-
вать без партийного ядра. Существовать как чистая диктатура: на 
треть управленческая, на треть милицейская, на треть ресурсно 
распределительная. Диктатура, способная работать на себя самое, 
не прибегая к дублированию своего аппарата аппаратом диктату-
ры партийной»1. Действительно, книга вышла в черной обложке в 
московском издательстве «Советская Россия», и ее появление зна-
меновало собой окончательную победу ельцинской демократии 
над горбачевской «перестройкой», которую Восленский продол-
жал в том же издании обличать как попытку номенклатуры сохра-
нить свое классовое господство. 

Что же, тем не менее, делало и делает эту книгу небесполез-
ной для анализа советского общества? Восленский довольно точно 
фиксировал этот перелом – от ранней ленинской диктатуры к ста-
линской модели. Сталинский террор, который Восленский посто-
янно называет именно «ежовщиной», связывался им со сменой 
правящего класса: если в ленинской Советской России власть на-
ходилась в руках той группы, которую Восленский именует «про-
фессиональными революционерами», то при Сталине власть взяла 
именно «номенклатура», которую на 80% составляли выходцы из 
крестьянства. Восленский указывал на это обстоятельство, желая 
подчеркнуть тот факт, что как правило люди из номенклатуры не 
имели отношения к рабочему классу. Это, действительно, сущест-
венный момент для понимания генезиса сталинизма, как и в целом 
того, что Восленский вслед за Джиласом считал «правящим клас-
сом» реального социализма. «Почитайте, – писал автор “Номенк-
латуры”, – появляющиеся то и дело в советской печати однотип-
ные некрологи номенклатурных чинов старшего поколения. Вы 
увидите: подавляющее большинство из них – выходцы из кресть-
ян. Каково бывает соотношение рабочих и крестьян в номенклату-
ре, видно из такого примера: в 1946 году в Минской области было 
855 руководящих работников, в том числе из крестьян 709, т.е. 
почти 80%, а из рабочих – всего 58 человек»2. В принципе, на кре-
стьянское, т.е. мелкобуржуазное происхождение коммунистиче-
ской бюрократии указывал первый ее внутренний критик – Лев 

                                                      
1 Цымбурский В.Л. Кто вы, генерал Панаев? // Век XX и мир. – 1992. – 

№ 5. – С. 56–60.  
2 Цит. по изданию: Восленский М.С. Номенклатура. Господствующий 

класс Советского Союза. – Москва: Советская Россия: МП «Октябрь», 1991. – 
С. 14–141. 



Межуев Б.В. 

 14

Троцкий. Однако в отличие от Джиласа с Восленским, Троцкий 
отказывался считать советскую номенклатуру самостоятельным 
классом – для него бюрократически переродившийся при Сталине, 
термидорианский СССР все равно оставался пролетарским по сво-
ей объективной природе государством. Восленский же пришел к 
выводу, что сам Маркс, доживи он до времен Сталина, причислил 
бы СССР с его господством номенклатуры к «азиатскому способу 
производства», к восточной деспотии, как она была описана не-
мецким социологом Карлом Витфогелем примерно в то время, ко-
гда Джилас всколыхнул европейскую общественность своим тези-
сом о «новом классе». 

Восленский обратил внимание на то, что в рамках господ-
ства номенклатуры решающее преимущество в любых внутренних 
конфликтах оставалось за Секретариатом партии, а не за Полит-
бюро, хотя иерархически вроде бы последнее должно было доми-
нировать. Иными словами, побеждает всегда тот, кто обладает 
контролем над партийным аппаратом, а вовсе не политически зна-
чимые фигуры и уж точно не яркие и заслуженные имена. Те, кто 
подобно Троцкому, Маленкову или Шелепину упускают контроль 
над партийным аппаратом, обречены на поражение, даже если в их 
руках армия, правительство или даже спецслужбы. Еще одно важ-
ное замечание Восленского – номенклатура по своей логике враж-
дебна как научным открытиям, так и рациональной экономической 
политике. Причина все та же – стремление защититься от напря-
жений, которые неизбежны в случае научных прорывов или же 
рискованных экономических операций. Любое открытие – это все-
гда пересмотр устоявшихся научных репутаций, в том числе пре-
стижа номенклатурных работников, с другой стороны – самая про-
стая оптимизация производства неизбежно затрагивает интересы 
работников предприятия, что делает опасным любую реструктури-
зацию производства. Поэтому в целях номенклатурного спокойст-
вия выгоднее обойтись без рывков как в области научных исследо-
ваний, так и в сфере технологии. Понятно, что здесь сразу в голову 
приходит Йозеф Шумпетер с его идеей «капитализма» как посто-
янной деструкции – т.е. ровно того явления, от которой номенкла-
тура постоянно пытается защититься. 

Вообще, в книге много точных и метких замечаний и на-
блюдений, касающихся нравов и облика представителей правящей 
элиты СССР. Однако, как только Восленский переходит к теории, 
то сразу же оказывается перед целым рядом проблем, в первую 
очередь связанных с определением того феномена, которому по-



Сталинизм в контексте теории номенклатуры или «нового класса» 

 15

священа книга. Что такое номенклатура? И чем она отличается от 
бюрократии в западном смысле слова? Книга на самом деле не да-
ет нам какого-то внятного ответа на этот вопрос. Восленский не 
предлагает фактически никакого определения описываемому им 
явлению, кроме чистой тавтологии типа: «управляющие – это те, 
кто управляют». «Номенклатура – это “управляющие”, – пишет он. – 
Функции управления – стержень номенклатуры»1. Далее прово-
дится якобы что-то проясняющее сопоставление с буржуазией, 
которая вначале обретает экономическую власть, а уж потом кон-
вертирует ее в политическое господство. Номенклатура, понятное 
дело, поступает прямо противоположным образом: «она осущест-
вляет в первую очередь именно политическое руководство обще-
ством, а руководство материальным производством является для 
нее уже второй задачей». Возникает вопрос, тот самый, который 
имплицитно был заложен в процитированном выше замечании 
Цымбурского о быстром «устаревании» Восленского в 1991 г.: чем 
в таком случае социализм сталинского или брежневского периода 
отличается от обычной коррумпированной авторитарной власти, 
работающей на личное обогащение? Очевидно, что в советском 
строе и в том числе в сталинской системе было еще что-то, что 
отличало ее от просто диктатуры Маркоса или Дювалье. Столь же 
понятно, что из самой по себе эгоистической логики классового 
господства номенклатуры эти особенности реального социализма 
не проистекали. 

Джилас в своем анализе «нового класса» исходил из более 
глубокой догадки, которую слишком поспешно отверг Вослен-
ский. Он считал, что появление «нового класса» было обусловлено 
определенной ставкой, которую революционный марксизм делал 
на ускоренную индустриализацию. По мнению Джиласа, только 
большевики в России и их единомышленники в Восточной Европе 
совмещали в своей программе приоритеты «революции» и «инду-
стриализации», представители других социалистических движе-
ний, напротив, хотели освободить трудящихся от тягот промыш-
ленного строя. Именно поэтому «новый класс» бюрократов взял на 
себя миссию индустриального обновления страны, для чего потре-
бовалось создать новую модель управления – с прямым подчине-

                                                      
1 Восленский М.С. Номенклатура. Господствующий класс Советского 

Союза. – Москва: Советская Россия: МП «Октябрь», 1991. – С. 112. 



Межуев Б.В. 

 16

нием экономики политике1. Восленский отверг эту гипотезу, по-
считав ее релевантной исключительно для Югославии, отчасти для 
России, но не для множества других социалистических стран, в 
которых правящая номенклатура прекрасно обходится без всякой 
индустриализации. И поэтому ему пришлось отвечать на вопрос, 
чем исследуемая им «номенклатура», в основном крестьянская по 
происхождению, отличается от того слоя, которому она пришла на 
смену, т.е. от партийцев-революционеров, приведенных к власти 
Лениным. 

Восленский не жалеет жестких слов и по поводу ленинской 
гвардии, называет ее «мафией», не задаваясь, правда, вопросом, 
можно ли приложить то же жесткое выражение к европейским ре-
волюционерам XIX в. и к их тайным и открытым организациям. 
Любопытно другое: Восленский утверждает, что ленинские «про-
фессиональные революционеры» не составляли класса и не при-
надлежали ни к какому классу: «Организация профессиональных 
революционеров с самого начала ставилась Лениным вне тогдаш-
него общества и должна была представлять собой самостоятель-
ный социальный организм, руководствовавшийся своими прави-
лами <...> Никакой роли в производстве и обществе возникшая 
группа не играла и никакого места для нее в данной системе про-
изводства и общественной структуре не было»2. Получается, что 
номенклатура, какой бы зловещей она ни была в представлении 
Восленского, уничтожила некую паразитическую группу, заняв ее 
место. Может даже сложиться такое впечатление, что сталинский 
номенклатурный переворот носил по-своему прогрессивный ха-
рактер, он как бы заземлял правящий класс, возвращал ему утра-
ченную социальную функцию. Все это, конечно, выглядит более 
чем туманно, и никакой последовательной теории не представляет. 

Попробуем гипотезу Восленского пересказать несколько 
иными словами, а для этого еще обратимся к так называемой ле-
нинской гвардии и большевизму в целом. Кем были эти люди? 
                                                      

1 «Современный коммунизм, – пишет Джилас, – возник, как идея, одно-
временно с возникновением современной промышленности. Он отмирает или 
терпит поражение в тех странах, где промышленное развитие уже достигло своих 
основных целей. Он процветает в тех странах, где этого еще не произошло. Исто-
рическая роль коммунизма в промышленно неразвитых странах определила ход и 
характер той революции, которую ему надлежало совершить». См.: Джилас М. 
Новый класс. – Нью-Йорк: Фредерик А. Прегер, 1961. – С. 27. 

2 Восленский М.С. Номенклатура. Господствующий класс Советского 
Союза. – Москва: Советская Россия: МП «Октябрь», 1991. – С. 58. 



Сталинизм в контексте теории номенклатуры или «нового класса» 

 17

Они происходили из разных этнических групп и разных сословий, 
но почти все они имели некое отношение к научной деятельности, 
просто как исповедовавшие марксизм интеллигенты. Большая 
часть из членов Политбюро первых лет его существования – лите-
раторы. Практически все имели теоретические труды в разных об-
ластях знания. Многие окончили высшие учебные заведения, но не 
смогли или не захотели устроиться в высшей школе или же в юри-
дической практике, и потому были вынуждены зарабатывать на 
жизнь литературным трудом или кормиться из партийной кассы. 
То есть перед нами – русские интеллигенты, которые, правда, ста-
ли считать себя выразителями интересов пролетариата. Известная 
двусмысленность, заложенная Марксом в понятие «пролетариат», 
на самом деле создает теоретическую сложность – можно ли при-
числить к пролетариям людей умственного труда, работающих по 
найму? Например, учителей, врачей и инженеров. Были в русском 
марксизме теоретики, настаивавшие на том, что принадлежность к 
пролетариям в теории Маркса зависит лишь от владения средствами 
производства, и в этом смысле инженеры – даже высокооплачивае-
мые – являются точно такими же пролетариями, как и фабрично-
заводские рабочие. Но, честно говоря, это звучало неубедительно, 
поскольку в обыденном сознании доминировало представление о 
рабочем классе, как о людях именно мускульного труда, работаю-
щих по найму в специализированных цехах по производству тех 
или иных материальных благ. Кстати, соотнесение класса с факто-
ром владения собственностью требует переосмысления. Рабочие и 
крестьяне могут иметь собственность (в виде, допустим, долевого 
участия в производстве), а могут ее не иметь: различие между ними 
обусловлено не этим, а тем, что крестьяне живут в деревнях и за-
няты производством в первую очередь продуктов питания, а рабо-
чие живут в городах и производят материальные товары. Предпри-
ниматели тоже не просто чем-то владеют, но производят прибыль, 
платя за нее риском для своего благосостояния. Конкурентный ка-
питализм в том и состоит, чтобы не позволить предпринимателю 
застраховаться от риска и извлекать прибыль за счет монополии на 
тот или иной вид ресурса. 

Русская интеллигенция могла сколько угодно молиться на 
народ, просвещать народ, бороться за его интересы, но реально в 
своем противостоянии дворянству и сословному чиновничеству – 
борьбе, заполнившей собой весь XIX в. – ей было некомфортно 
опираться на крестьянство. Все фантазии о подчинении интелли-



Межуев Б.В. 

 18

гента крестьянству, столь характерные для интеллигенции Сереб-
ряного века, имели в себе какую-то примесь то ли чудачества, то 
ли социального кенозиса, самоумаления вплоть до откровенно ма-
зохистских фантазий. В этом смысле революционный марксизм 
был решением проблемы – и теоретическим, и практическим: в 
пролетариате интеллектуальный класс, низы которого и составила 
на самом деле социал-демократия, обнаруживал как очень мощно-
го союзника по политической борьбе, так и определенный меха-
низм социальной трансформации человека деревни – из работника, 
погруженного в неизменный ритуал воспроизводства природных 
циклов, в работника, творящего новую, природно не обусловлен-
ную реальность. Отсюда и возникает эта марксистская греза о дик-
татуре пролетариата – диктатуре интеллектуального класса с ее 
максимальной интенсификацией научно-технического прогресса 
ради перехода к бесклассовому обществу без элитных иерархий и 
принудительного труда. Иными словами, «профессиональные ре-
волюционеры» Восленского – это именно представители интел-
лектуального класса (термин, который мы в данном случае заим-
ствуем у социолога Дэниэла Белла), действующие от имени 
пролетариата и в какой-то мере реально опирающиеся на его под-
держку. Восленский был, конечно, прав в том, что «диктатура 
пролетариата» в раннем СССР была ничем иным, как «диктатурой 
над пролетариатом». О чем он не договаривал, так это о том, чья 
была эта «диктатура». И была ли у нее реальная мотивировка? 
И тут прав, конечно, Джилас, который обусловливает появление 
«нового класса» требованием обеспечить индустриальный прорыв 
своих стран, но не под капиталистическими, а под социалистиче-
скими лозунгами. Проще говоря, «новый класс» по Джиласу – это 
не совсем «номенклатура» по Восленскому, это, скорее, те самые 
«профессиональные революционеры», которых оттесняет «но-
менклатура». Чем же обусловлено это оттеснение, чем объясняется 
переход от ленинской модели к сталинизму? Объясняется оно 
стремлением застраховаться от рисков, которые несет с собой 
власть идеологически мотивированных представителей интеллек-
туального класса. Например, от риска революционной войны, чем 
грозила реализация троцкистской программы перманентной рево-
люции. Или же от риска партийной демократизации, на чем на-
стаивали децисты и представители рабочей оппозиции. Кстати, 
Восленский проницательно отмечает противоречивую роль терми-
на «перестраховка» в бюрократическом дискурсе – термин вроде 
бы пренебрежительный, но тем не менее схватывающий в точно-



Сталинизм в контексте теории номенклатуры или «нового класса» 

 19

сти главный мотив деятельности идеально-типического представи-
теля номенклатуры1. 

*    *    * 

Антагонизм интеллектуального класса2 и номенклатуры ста-
новится главной темой многочисленных фильмов и книг как в 
эпоху оттепели, так и в период застоя. Восленский совершенно 
прав в том, что он видит именно в обозначении этого ранее скры-
вавшегося конфликта причину «нападок хрущевского руководства 
на роман Владимира Дудинцева “Не хлебом единым”», который 
можно было бы назвать первой ласточкой будущего реванша ин-
теллектуального класса над классом-антагонистом»3. 

Что Восленский совершенно не принимает во внимание, так 
это тот факт, что победа номенклатуры в СССР никогда не была 
абсолютной и тотальной. СССР оставался идеократическим госу-
дарством, и на роль идеологии претендовала радикальная версия 
западного Просвещения в лице марксизма. И дело было не только 
в том, что идеология сама по себе требовала не просто индустриа-
лизации страны, но опережения капиталистического мира в облас-
ти научно-технического прогресса, и не только в том, что догмы 
марксизма нуждались в постоянном уточнении и реинтерпретации 
в контексте современного развития. Основная причина, по которой 
номенклатура была вынуждена считаться с влиянием интеллекту-
ального класса, особенно в период так называемого застоя, состоя-
ла в том, что СССР оставался лидером коммунистического движе-
ния всего мира, и это лидерство ему приходилось оспаривать в 
постоянном соперничестве с маоизмом, троцкизмом и евромарк-
сизмом, что требовало реального погружения в суть господствую-
щего идеологического течения во всех его аспектах и, соответст-

                                                      
1 Как пишет Восленский, «вся так называемая “подготовка кандидатуры” 

проводится по принципу работы страховых компаний, путем перестраховки рас-
пределяющих между собой компаний. Характерно, что сами термины «перестра-
ховка», «перестраховщик» прочно вошли в жаргон советской номенклатуры и, 
хотя употребляются в уничижительном смысле, ясно показывают направленность 
мышления». См.: Восленский М.С. Номенклатура. Господствующий класс Совет-
ского Союза. – Москва: Советская Россия: МП «Октябрь», 1991. – С. 129. 

2 Классическая работа на тему интеллектуалов как нового класса совре-
менного общества: Gouldner A. The Future of Intellectuals and the Rise of the New 
Class. – New York: Seabury Press, 1979. – 121 p. 

3 Восленский М.С. Номенклатура. Господствующий класс Советского 
Союза. – Москва: Советская Россия: МП «Октябрь», 1991. – С. 209–210. 



Межуев Б.В. 

 20

венно, некоторой интеллектуальной инфраструктуры, поддержа-
ние которой ложилось на плечи советской интеллигенции. Но-
менклатура не претендовала на культурную гегемонию в совет-
ском обществе, и после Сталина она довольно легко отдала 
культурное лидерство «интеллигенции»1. Правда, она постоянно 
пыталась «интеллигенцию» направлять и контролировать, чем не-
изменно вызывала ее раздражение. Однако при этом довольно 
спокойно относилась к постоянным нападкам и насмешкам со сто-
роны интеллигенции в свой адрес. Восленский говорит, что в со-
ветские годы выходило множество фильмов и книг о мудрых пар-
тийных руководителях, умело направляющих общество в сторону 
разумно понимаемого социализма. Между тем легко заметить, что 
в большинстве фильмов подобного рода правильная партийная 
номенклатура – различные прогрессивные секретари парткомов, 
как в пьесах Александра Гельмана, – была представлена в виде 
именно интеллигентов, случайно оказавшихся на административ-
ной работе, а отрицательными персонажами в этих произведениях 
выступали как раз довольно реалистически изображенные бюро-
краты с характерным для них типом поведения – банями, охотой, 
выпивкой, любовью к наживе. Номенклатура в советские годы бы-
ла очень странным правящим классом, классом, который постоян-
но стыдился своего классового поведения. В первую очередь 
именно этот классовый стыд и стал причиной «перестройки» – в 
процессе которой интеллектуальный класс сделал отчаянную и 
абсолютно провалившуюся попытку утвердить свое лидерство. 
Вот эту сцепку интеллектуального класса и номенклатуры, их 
взаимозависимость при взаимной ненависти, вне которой невоз-
можно, на мой взгляд, адекватно понять советское общество, и не 
схватывает концепция Михаила Восленского. 

Нынешний период истории России можно назвать историче-
ским минимумом влияния интеллектуального класса. Он потерпел 
историческое поражение, причем три раза подряд. После своего 
большевистского рывка он проиграл борьбу за власть номенкла-
турным выходцам из крестьянства в 1930-е годы, затем – он не су-
мел продумать условия своего реванша и сделал ставку на обваль-
ный рынок и номенклатурную приватизацию и тем самым 
подорвал материальную базу своего влияния, не говоря уже об 

                                                      
1 См. об этом: Межуев Б.В. Российские элиты: стратегия самоизоляции // 

Четверть века после СССР: люди, общество, реформы. – Москва: Издательство 
Московского университета, 2015. – С. 404–434. 



Сталинизм в контексте теории номенклатуры или «нового класса» 

 21

идеологических основаниях своего лидерства. В 1990-е и нулевые 
годы интеллектуальный класс смог частично компенсировать свои 
потери за счет ресурсов глобализации, расширения международ-
ных связей и контактов, зарубежных грантов, IT экономики, раз-
вития Интернета и пр. Однако эта вполне закономерная заинтере-
сованность в углублении процесса глобализации вступила в 
кардинальное противоречие с императивами безопасности, приори-
тетными для той части номенклатуры, что была связана с силовыми 
структурами. Этот конфликт силовой бюрократии и космополити-
ческого по своим приоритетам сегмента интеллектуального класса, 
разумеется, не мог не завершиться поражением последнего, тем 
более что интеллектуальный класс к этому моменту уже утратил 
всякую связь с народом, не говоря уже о сохранении какой-либо 
культурной гегемонии над ним. Если силовая номенклатура смог-
ла представить свои установки как общенациональные, то интел-
лектуальный класс нес на себе вину за перестройку и последую-
щий крах государства и обнищание значительной части населения. 
К началу нулевых ему уже никто не верил. И сегодня номенклату-
ра уже не стесняется самой себя, напротив, она уже вполне готова 
навязывать обществу свои вкусы, демонстрировать преимущества 
своего образа жизни, своих представлений о семье, патриотизме, 
церковности и т.д. Заметим, что подобная гораздо более полно-
ценная гегемония номенклатуры, какая наблюдается в современ-
ной России, не требует полного копирования советской модели и, 
в частности, полного огосударствления российской экономики. 
Между тем это общество, как и советское, оказывается лишено 
внутренней динамики, обеспечиваемой прежде всего за счет поли-
тической конкуренции, поскольку основным принципом его 
управления снова оказывается устранение рисков. И поэтому сис-
тема для своей наладки требует разного рода радикальных сцена-
риев, хотя бы для тестирования ее внутренней прочности и после-
дующей отладки в духе кризис-менеджмента. 

Но вернемся к эпохе сталинизма. Теория Восленского по-
зволяет нам сделать вывод, что этот строй возник в первую оче-
редь как реакция на ту радикальную перестройку общества, кото-
рую предложил в 1920-е годы большевизм. Эта реакция была 
окрашена в том числе в квазинациональные тона, но, при всем 
своем террористическом размахе, она не достигла характера под-
линной контрреформации. Но тем не менее интеллектуальному 
классу, классу, наступавшему весь XIX в., был именно в 1930-е 



Межуев Б.В. 

 22

реально сломан хребет – последующие его попытки реванша были 
лишены той идейной силы, того утопического напора, которыми 
были отмечены 1920-е годы. При этом интеллектуальный класс, 
уже в 1970-е заклеймленный как «образованщина», не мог не по-
нимать, что несет огромную долю ответственности за то направ-
ление, которое избрала русская революция, что именно его клас-
совая нетерпимость и радикализм стали предпосылкой того 
номенклатурного переворота, который в конце концов привел ин-
теллектуальный класс к его историческому поражению. 

В целом, теория Джиласа-Восленского, на наш взгляд, пред-
лагает первый шаг к пониманию того, чем являлся сталинизм, а 
также позволяет ответить на вопрос о генезисе этого явления и его 
возможной реинкарнации. В плане генезиса Джилас и Восленский 
в каком-то мере взаимодополняют друг друга, если Джилас в 
большей мере подчеркивает преемственность сталинизма лени-
низму и не усматривает особой разницы между ленинской боль-
шевистской гвардией и сталинским «новым классом», то Вослен-
ский, напротив, указывает на то, что переход от ленинской к 
сталинской модели фактически носил характер революции и был 
отмечен самым страшным в истории Европы террором1. Вне вся-
кого сомнения, Восленский ближе к истине, однако у обоих авто-
ров есть главный недостаток: в их книгах мы имеем описание дик-
татуры некоего выделенного им класса, но не имеем картины 
классовой борьбы. Они смутно подозревают, что коммунистиче-
ской номенклатуре на протяжении всей ее истории кто-то непре-
рывно бросал вызов, но не могут решиться назвать этого таинст-
венного противника по имени, поскольку разделяют общее для 

                                                      
1 Джилас всячески преуменьшает значение внутрипартийного террора, 

причем настолько вопиюще, что даже называет коммунистическую революцию 
«первой, после которой революционеры и их союзники, особенно же группа, 
пришедшая к власти, оказываются уцелевшими. В прежних революциях такие 
группы неизменно погибали. Коммунистическая революция – первая, проведение 
которой пошло на пользу самим революционерам». См.: Джилас М. Новый класс. – 
Нью-Йорк: Фредерик А. Прегер, 1961. – С. 42. Тот особый смысловой акцент, 
который Восленский делает на «ежовщине», как насильственном сломе прежней 
модели господства, несомненно, представляет собой скрытую полемику с Джила-
сом, не понимавшим, что ленинская партия, то есть слой профессиональных ре-
волюционеров, захвативший власть в 1917 г., был ликвидирован как класс в годы 
Большого террора. Другое дело, что Восленский в рамках его собственного клас-
сового анализа не дает нам внятного объяснения, кто такие «профессиональные 
революционеры» и за что они заслужили такую ненависть «номенклатуры». 



Сталинизм в контексте теории номенклатуры или «нового класса» 

 23

большинства марксистов предубеждение, что интеллигенция клас-
сом не является, но представляет собой то ли прослойку между 
классами, то ли сообщество политизированных людей с исключи-
тельно бескорыстными целями, то ли, наконец, работников умст-
венного труда с разными политическими устремлениями. Чтобы 
помыслить интеллигенцию классом, т.е. особым, интеллектуаль-
ным, классом с особыми интересами, особыми запросами и требо-
ваниями к обществу, нужно отказаться от соотнесения класса с 
собственностью, с фактором владения средствами производства, 
на что ни Джилас, ни Восленский не отваживаются. И потому их 
анализ коммунистического общества оказывается столь односто-
ронним и даже пристрастным. Будем надеяться, однако, что уси-
лия этих теоретиков не пропадут даром и будет использованы бу-
дущими исследователями для создания комплексной картины 
истории социалистического эксперимента в целом и его сталин-
ской фазы в частности. 

Список литературы 

1. Bell D. The Coming of Post-Industrial Society: A Venture in Social Forecasting. – 
New York: Basic Books, 1973. – 507 p. 

2. Gouldner A. The Future of Intellectuals and the Rise of the New Class. – New 
York: Seabury Press, 1979. – 121 p. 

3. Восленский М.С. Номенклатура. Господствующий класс Советского Союза. – 
Москва: Советская Россия: МП «Октябрь», 1991. – 624 с. 

4. Джилас М. Новый класс. – Нью-Йорк: Издательство Фредерик А. Прегер, 
1961. – 243 с. 

5. Межуев Б.В. Российские элиты: стратегия самоизоляции // Четверть века по-
сле СССР: люди, общество, реформы. – Москва: Издательство Московского 
университета, 2015. – С. 404–434. 

6. Цымбурский В.Л. Кто вы, генерал Панаев? // Век XX и мир. – 1992. – № 5. – 
С. 56–60. 

 



Заборских Т.П., Миловац Ж.В. 

 24

УДК 165.24                                           DOI: 10.31249/rphil/2025.04.02 

ЗАБОРСКИХ Т.П., МИЛОВАЦ Ж.В. ПРОБЛЕМА ДРУГОГО В 
ФИЛОСОФИИ ХХ в.: ОТ ФЕНОМЕНОЛОГИИ К ЭТИКЕ  

Аннотация. Статья посвящена анализу проблемы Другого в 
философии XX в. Рассматриваются ключевые концепции Эдмунда 
Гуссерля, Мартина Хайдеггера, Мартина Бубера, Жана-Поля Сар-
тра и Эмманюэля Левинаса, в работах которых постепенно про-
слеживается сдвиг от гносеологического и онтологического ос-
мысления Другого к этическому измерению. Показано, что у 
Гуссерля Другой мыслится как alter ego, конституирующее интер-
субъективность; у Хайдеггера – как элемент онтологической 
структуры Dasein; у Бубера – как условие становления Я в опыте 
«Я – Ты»; у Сартра – как угроза свободе, превращающая меня в 
объект; у Левинаса – как абсолютная инаковость, задающая этиче-
ское измерение бытия. Делается вывод, что философия XX в. зна-
менует переход от метафизики к этике как «первой философии», 
где встреча с Другим становится событием, формирующим истину 
и субъектность. 

Ключевые слова: Другой; инаковость; интерсубъективность; 
Dasein; Я – Ты; взгляд; ответственность; этика; XX век; феномено-
логия. 

ZABORSKIH T.P., MILOVATS Zh.V. THE PROBLEM OF THE 
OTHER IN 20 th-CENTURY PHILOSOPHY: FROM PHENOME-
NOLOGY TO ETHICS 

Abstract. The article explores the concept of the Other in 20 th-
century philosophy, focusing on the ideas of Edmund Husserl, Martin 

                                                      
 Заборских Тамара Петровна, кандидат философских наук, доцент, Рос-

сийская академия музыки имени Гнесиных 
 Миловац Жанна Викторовна, кандидат философских наук, доцент, Ин-

ститут общественной информации по общественным наукам Российской акаде-
мии наук; tanez97@gmail.com 



Проблема Другого в философии ХХ в.: от феноменологии к этике 

 25

Heidegger, Martin Buber, Jean-Paul Sartre, and Emmanuel Levinas. It 
traces a gradual shift from epistemological and ontological approaches 
to the ethical dimension of encountering the Other. Husserl conceptual-
izes the Other as an alter ego that constitutes intersubjectivity; Heideg-
ger sees the Other as an inherent element of Dasein; Buber presents the 
Other as essential for the emergence of the self in the “I – Thou” rela-
tion; Sartre views the Other as a threat to freedom, objectifying the self; 
Levinas defines the Other as absolute alterity that grounds ethics. The 
article argues that 20 th-century philosophy marks a transition from 
metaphysics to ethics as “first philosophy,” where the encounter with 
the Other becomes an event shaping both truth and subjectivity. 

Keywords: Other; alterity; intersubjectivity; Dasein; I – Thou; 
gaze; responsibility; ethics; 20 th century; phenomenology. 

Для цитирования: Заборских Т.П., Миловац Ж.В. Проблема Друго-
го в философии ХХ в.: от феноменологии к этике // Социальные и гума-
нитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3: Фи-
лософия. – 2025. – № 4. – С. 24–31. – DOI: 10.31249/rphil/2025.04.02 

 
Одной из главных тем философии XX–XXI вв. стал вопрос о 

Другом. Именно вокруг него выстраивались феноменология, фи-
лософия диалога, экзистенциализм и многие другие направления. 
Интерес к этой теме вызван не только развитием самой мысли, но 
и опытом эпохи: войны, тоталитарные режимы, кризисы идентич-
ности ясно показали, что отношение к Другому – не отвлеченная 
абстракция, а вопрос, от которого зависит понимание человека и 
самой истины его существования. 

Методологическую основу для анализа проблемы заложил 
Эдмунд Гуссерль. Так, в Картезианских медитациях он писал: 
«Чужое представляет собой то, что дано в опыте как первично не-
осуществимое и не как самоданное1». Другими словами, в отличие 
от собственного сознания, чужое никогда не переживается напря-
мую: оно открывается только через телесные проявления, жесты, 
речь. В этом смысле Другой предстает как alter ego, «иное Я», по-
зволяя осмыслить то, что Гуссерль называл интерсубъективностью – 
взаимосвязанностью сознаний. Однако здесь он мыслится скорее 
как познавательная задача – как возможно постижение чужого 
сознания. Между тем реальная встреча с Другим показывает его 

                                                      
1 Гуссерль Э. Картезианские медитации / пер. с нем. В.И. Молчанова. – 

Москва: Академический проект, 2020. – С. 148. 



Заборских Т.П., Миловац Ж.В. 

 26

преобразующую силу, которая у Гуссерля остается на периферии 
анализа. 

В «Идеях I» философ подчеркивал, что субъект конституи-
руется в опыте вместе с общностью живых существ1. Другой, та-
ким образом, изначально включен в структуру опыта, даже если 
это не осознается. Но каким образом он может быть дан в моем 
сознании? Я воспринимаю телесность Другого и его речь, но не 
имею доступа к самому потоку его переживаний. Для объяснения 
этой парадоксальной данности Гуссерль вводит понятие аппрезен-
тации – опосредованного схватывания того, что не дано напря-
мую2. Я переношу на тело Другого структуру собственной вопло-
щенности, поэтому воспринимаю его не как «одушевленный 
предмет», а как сознательное существо. При этом внутренний мир 
Другого остается скрытым. Парадокс состоит в том, что он дан 
лишь косвенно, но с несомненной очевидностью: я сразу воспри-
нимаю его как сознание. 

Гуссерль подчеркивал, что опыт Другого неотделим от опы-
та мира. Мир всегда структурирован интерсубъективно, он есть 
«мир для всех3». Следовательно, истина возможна только в гори-
зонте со-бытия, где Другой выступает не дополнением, а внутрен-
ним условием опыта. Однако возникает опасность редукции Дру-
гого к проекции моего Я.  Гуссерль осознавал это и утверждал, что 
опыт Другого – не аналогия, а особая форма восприятия, укоре-
ненная в телесной данности. Другой всегда рядом, но остается не-
достижимым в своей полноте. Именно эта недоступность и под-
тверждает его инаковость. 

Таким образом, феноменология Гуссерля, фиксирует ключе-
вой парадокс: Другой никогда не сводится к объекту познания, 
он – событие сознания, источник объективности и условие самой 
истины. Если у Гуссерля Другой мыслится прежде всего как про-
блема познания чужого сознания, то Мартин Хайдеггер совершает 
методологический поворот: он отказывается от анализа категорий 
«сознание» и «внутренний опыт», сосредотачиваясь на онтологи-
ческой структуре человеческого существования. Центральным по-

                                                      
1 Гуссерль Э. Идеи к чистой феноменологии и феноменологической фило-

софии. Т. 1: пер. с нем. – Москва: Мысль, 1977. – С. 265. 
2 Гуссерль Э. Картезианские медитации / пер. с нем. В.И. Молчанова. – 

Москва: Академический проект, 2020. – С. 170. 
3 Гуссерль Э. Кризис европейских наук и трансцендентальная феномено-

логия: пер. с нем. – Москва: Владимир Даль, 2004. – С. 351. 



Проблема Другого в философии ХХ в.: от феноменологии к этике 

 27

нятием его философии становится Dasein – «здесь-бытие», пони-
маемое как «бытие-в-мире» (In-der-Welt-sein1). Человек, по Хай-
деггеру, не является субъектом, замкнутым в себе, напротив, его 
бытие всегда уже вплетено в мир и в отношения с другими. Имен-
но здесь возникает категория Mitsein – «бытие-с». Хайдеггер под-
черкивает, что со-бытие не есть внешнее дополнение к индивиду-
альному существованию, а изначальная характеристика Dasein2. 
Даже стремясь к уединению, человек никогда не бывает «одним»: 
его существование структурировано присутствием других. Другой, 
таким образом, не становится объектом познания, а представляет 
собой конститутивный элемент самой онтологии. 

Однако формы «бытия-с» различны. Наиболее распростра-
ненный модус Хайдеггер называет das Man – «Они», или безлич-
ное. В этой форме Другой растворяется в анонимности: «говорят», 
«считают», «делают». Здесь не происходит встречи с уникальной 
личностью, вместо нее господствует обезличенное «Они». Это со-
стояние показывает опасность утраты аутентичного общения, но 
одновременно выявляет глубинное условие человеческого сущест-
вования: я неизбежно существую среди других. 

Ключевой категорией, через которую Хайдеггер различает 
подлинное и неподлинное отношение к Другому, является Sorge – 
«забота». Забота, по его мысли, составляет сущность Dasein. Но 
она может проявляться в разных формах: либо как подменяющая – 
когда я действую за Другого, лишая его свободы, либо как под-
линная – когда я помогаю ему раскрыть собственные возможно-
сти. Только второй вариант выражает аутентичное бытие-с, где 
Другой не растворяется в «Они», а предстает в своей индивиду-
альности. Связь проблемы Другого с истиной у Хайдеггера также 
принципиальна. Истина понимается не как соответствие знания 
объекту, а как раскрытие (aletheia), «несокрытость» бытия3. Под-
линное общение становится событием истины: в нем Другой от-
крывается как уникальное существо, а я открываю себя в обраще-
нии к нему. 

Таким образом, Хайдеггер переводит проблему Другого из 
сферы эпистемологии в онтологию. Другой у него не объект ис-

                                                      
1 Хайдеггер М. Бытие и время / пер. с нем. В.В. Бибихина. – Харьков: Фо-

лио, 2003. – С. 49. 
2 Там же. – С. 68. 
3 Хайдеггер М.  Бытие и время / пер. с нем. В.В. Бибихина. – Харьков: Фо-

лио, 2003. – С. 117. 



Заборских Т.П., Миловац Ж.В. 

 28

следования и не «альтер эго», а изначальный горизонт человече-
ского бытия. При этом «бытие-с» обладает двойственным характе-
ром: в неподлинной форме оно ведет к обезличиванию и растворе-
нию в «Они», а в подлинной – становится пространством 
раскрытия истины. Таким образом, встреча с Другим у Хайдеггера 
мыслится как экзистенциальное испытание, от исхода которого 
зависит подлинность человеческого существования. Философия 
диалога, представленная Мартином Бубером, знаменует собой но-
вый этап в осмыслении Другого. В своей известной работе Я и Ты 
он утверждает: «становясь Ты, человек становится Я»1. Эта фор-
мула отражает принципиальный сдвиг: субъектность, по Буберу, 
формируется не в изоляции, а в отношении. Другой здесь выступа-
ет не как объект познания и не как аналог моего сознания, а как 
условие самого становления Я. 

Фактически, опыт «Я – Ты» у Бубера является событием 
подлинного существования, в котором исчезает дистанция между 
субъектом и объектом. В этом отношении человек вступает в жи-
вую коммуникацию, где Другой не редуцируется ни к роли «аль-
тер эго», ни к анонимному «Они». Более того, отношение «Я – 
Ты» носит сакральный характер: через Ты человек соприкасается с 
вечным и абсолютным измерением бытия. Однако в концепции 
Бубера есть ограничение – акцент на гармонии и сопричастности. 
Реальный опыт общения часто включает напряжение, конфликт и 
травму, которые остаются за пределами его анализа. 

Кардинально иной ракурс открывает Жан-Поль Сартр. 
В «Бытии и ничто» он рассматривает феномен «взгляда» Другого 
и пишет: «…взгляд Другого заставляет меня быть по ту сторону 
моего бытия в этом мире2». Под взглядом я перестаю быть чистым 
субъектом и становлюсь объектом чужого восприятия. Это лишает 
меня автономии и фиксирует мое существование извне. Сартр 
подчеркивает, что именно в этом опыте проявляется двойственная 
природа Другого: он открывает мое бытие, но одновременно огра-
ничивает мою свободу. Особенно яркое выражение эта мысль по-
лучила развитие в пьесе «За закрытыми дверями» с ее знаменитой 

                                                      
1 Левинас Э. Избранное. Тотальность и Бесконечное. – Москва; Санкт-

Петербург: Университетская книга, 2000. – С. 31. 
2 Сартр Ж.-П. Бытие и ничто: Опыт феноменологической онтологии / пер. 

с франц. В.И. Колядко. – Москва: Республика, 2000. – С. 284. 



Проблема Другого в философии ХХ в.: от феноменологии к этике 

 29

формулой: «Ад – это другие1». Несмотря на парадоксальность, 
фраза отражает ключевой момент: Другой способен лишить меня 
самости, превратить в объект его оценки и тем самым сделать мое 
существование уязвимым. Надо сказать при этом, что у Бубера 
Другой является источником подлинного существования и услови-
ем становления Я, тогда как у Сартра он предстает угрозой, огра-
ничивающей свободу. Эти позиции противоположны, но вместе 
они показывают, что встреча с Другим никогда не сводится к про-
стому познавательному жесту: она всегда событие, которое либо 
утверждает мою субъектность, либо ставит ее под сомнение. 

Особо важное место в этой дискуссии занимает Эмманюэль 
Левинас. Его мысль знаменует поворот от онтологии и теории по-
знания к этике. Если у Гуссерля Другой мыслится как alter ego, 
данное в аппрезентации, а у Хайдеггера – как элемент структуры 
Dasein, то у Левинаса он предстает как абсолютная инаковость, как 
трансценденция, которая не сводится ни к моему опыту, ни к уни-
версальной схеме бытия. 

Для Левинаса встреча с Другим – это событие, нарушающее 
замкнутость Я и разрушающее иллюзию самодостаточности. Она 
не есть акт познания, а прежде всего этическое столкновение. 
В нем я уже не сторонний наблюдатель, а вовлеченный участник, 
на котором лежит ответственность. Лицо Другого обращается ко 
мне с требованием, первичным по отношению ко всем рациональ-
ным системам. Как пишет философ: «…его изначальное выраже-
ние, первое слово: “не убий2”». Это не внешняя заповедь, а непо-
средственный опыт, из которого прорастает сама возможность 
человеческого существования. 

Ответственность у Левинаса имеет фундаментальный харак-
тер: она не является следствием выбора или свободного решения, а 
предшествует свободе и определяет ее. Субъект возникает как 
субъект именно через обращение Другого, через принятие на себя 
ответственности. Это означает, что Я никогда не может быть са-
модостаточным: его идентичность формируется только во встрече 
с инаковостью. 

Важно также отметить, что идея асимметрии приобретает 
очень важное значение в философии Левинаса. В отличие от диа-

                                                      
1 Сартр Ж.-П. За закрытыми дверями / пер. с франц. – Москва: Художест-

венная литература, 1988. – 128 с. 
2 Левинас Э. Избранное. Тотальность и Бесконечное. – Москва; Санкт-

Петербург: Университетская книга, 2000. – С. 204. 



Заборских Т.П., Миловац Ж.В. 

 30

лога Бубера, где отношение «Я – Ты» строится как взаимное и 
симметричное, Левинас подчеркивает, что связь с Другим никогда 
не бывает равной. Я всегда обязан Другому больше, чем он мне. 
Эта неравномерность не есть недостаток, а выражение самой сути 
этического отношения: именно в асимметрии раскрывается абсо-
лютная инаковость Другого. Через эту перспективу Левинас пред-
лагает новое понимание времени. Если у Хайдеггера подлинность 
Dasein раскрывается в предвосхищении собственной смерти, то у 
Левинаса будущее связано с Другим. Оно открывается не через 
обращение к собственной конечности, а через обращение к чужо-
му, который выводит меня за пределы самого себя. Встреча с Дру-
гим разрывает круг замкнутости и открывает пространство буду-
щего как времени ответственности. Левинас называет этику 
«первой философией». Его утверждение «Этика является метафи-
зикой1» выражает фундаментальный переворот: философия начи-
нается не с анализа бытия или познания, а с безусловного отноше-
ния к Другому. Истина при этом перестает мыслиться как 
соответствие или раскрытие сущего и становится способностью 
откликнуться на обращение инаковости. 

Таким образом, Левинас радикализирует проблему Другого: 
он отказывается от ее редукции к условиям сознания или онтоло-
гическим структурам и утверждает инаковость как абсолютную. 
Другой не может быть объяснен, вписан в систему или нейтрали-
зован в горизонте субъекта. Он предстает как трансцендентный 
вызов, который не позволяет мне замкнуться в себе и который де-
лает меня ответственным. В этом состоит сущность его философии – 
этическая трансформация субъекта через встречу с Другим. 

Размышления о Другом в философии XX в. демонстрируют 
постепенный сдвиг от гносеологических и онтологических вопро-
сов к этическому измерению. Эдмунд Гуссерль ставит проблему в 
рамках феноменологии: Другой дан опосредованно, через аппре-
зентацию, и тем самым становится условием интерсубъективности 
и объективности мира. Мартин Хайдеггер переносит акцент в он-
тологию: «быть-в-мире» неразрывно связано с «бытием-с», а 
встреча с Другим мыслится как испытание подлинности. В фило-
софии диалога Мартина Бубера Другой предстает источником 
формирования Я в опыте «Я – Ты», тогда как Жан-Поль Сартр ви-

                                                      
1 Левинас Э. Избранное. Тотальность и Бесконечное. – Москва; Санкт-

Петербург: Университетская книга, 2000. – С. 387. 



Проблема Другого в философии ХХ в.: от феноменологии к этике 

 31

дит в нем угрозу моей свободе и превращение меня в объект чужо-
го взгляда. 

Эмманюэль Левинас радикализирует проблему, отвергая ре-
дукцию инаковости к когнитивным или онтологическим схемам. 
Для него Другой – это абсолютная трансценденция, которая не 
вписывается в горизонты Я. Встреча с Другим становится событи-
ем этики, где субъект конституируется через ответственность, 
предшествующую свободе. Асимметричность этого отношения и 
его императивность задают новое понимание истины: истина есть 
не соответствие или раскрытие, а ответ на призыв Другого. 

Таким образом, философия XX в. показывает: встреча с Дру-
гим – это уже не просто вопрос познания или описание структуры 
бытия. Это событие, в котором человек заново открывает границы 
истины, испытывает пределы своей свободы и формирует собст-
венную субъектность. Такой поворот знаменует отказ от традици-
онной метафизики и рождение новой парадигмы, где этика стано-
вится исходным основанием мысли – «первой философией». В этом 
свете Другой предстает не как объект и не как условие, а как абсо-
лютное измерение человеческого существования, в котором рас-
крываются смысл и истина бытия. 

Список литературы 

1. Бубер М. Два образа веры / пер. с нем.; под ред. П.С. Гуревича, С.Я. Левит, 
С.В. Лёзова. – Москва: Республика, 1995. – 464 с. 

2. Гуссерль Э. Картезианские медитации / пер. с нем. В.И. Молчанова. – Москва: 
Академический проект, 2020. – 229 с. 

3. Гуссерль Э. Идеи к чистой феноменологии и феноменологической филосо-
фии. Т. 1: пер. с нем. – Москва: Мысль, 1977. – 398 с. 

4. Гуссерль Э. Кризис европейских наук и трансцендентальная феноменология: 
пер. с нем. – Москва: Владимир Даль, 2004. – 399 с. 

5. Левинас Э. Избранное. Тотальность и Бесконечное. – Москва; Санкт-
Петербург: Университетская книга, 2000. – 416 с. 

6. Левинас Э. Время и Другой: пер. с франц. – Санкт-Петербург: Высшая рели-
гиозно-философская школа, 2001. – 265 с. 

7. Сартр Ж.-П. Бытие и ничто: Опыт феноменологической онтологии / пер. с 
франц. В.И. Колядко. – Москва: Республика, 2000. – 639 с. 

8. Сартр Ж.-П. За закрытыми дверями: пер. с франц. – Москва: Художественная 
литература, 1988. – 128 с. 

9. Хайдеггер М. Бытие и время / пер. с нем. В.В. Бибихина. – Харьков: Фолио, 
2003. – 503 с. 

 



Звонова Е.Е. 

 32

ГРАНИ САКРАЛЬНОГО 

УДК 130.2                                             DOI: 10.31249/rphil/2025.04.03 

ЗВОНОВА Е.Е. АНТРОПОМОРФНЫЕ ЖИВОТНЫЕ КАК АЛЬ-
ТЕРНАТИВА ЗООМОРФНОМУ ЧЕЛОВЕКУ: МИРОВОЗЗРЕН-
ЧЕСКИЙ ПОТЕНЦИАЛ РУССКОГО И ХРИСТИАНСКОГО КОС-
МИЗМА  

Аннотация. Статья раскрывает потенциал русского и хри-
стианского космизма для решения актуальных проблем, связанных 
с онтологическим статусом человека и животных, этикой живот-
ных. Обосновывается, что христианский антропоцентризм и про-
должающее его видение человеческой природы в русском космиз-
ме не имеют своим обязательным следствием спешисизм. 
Показывается, что нет необходимости зооморфизировать человека 
для человеческого отношения к животным, оптика христианства и 
русского космизма скорее дает основания для антроморфизации 
животных. 

Ключевые слова: русский космизм, этика животных, антро-
поцентризм, спешисизм, христианство, антропоморфные живот-
ные, искусство, философская антропология. 

ZVONOVA E.E. ANTHROPOMORPHIC ANIMALS AS AN AL-
TERNATIVE TO ZOOMORPHIC HUMAN: THE WORLDVIEW 
POTENTIAL OF RUSSIAN AND CHRISTIAN COSMISM 

Abstract. The article reveals the potential of Russian and Chris-
tian cosmism to solve pressing problems related to the ontological 

                                                      
 Екатерина Евгеньевна Звонова – кандидат философских наук, доцент ин-

ститута социальных наук, Первый Московский государственный медицинский 
университет имени И.М. Сеченова Министерства здравоохранения Российской 
Федерации (Сеченовский Университет), доцент кафедры управления образова-
тельными системами им. Т.И. Шамовой, Московский государственный педагоги-
ческий университет. 



Антропоморфные животные как альтернатива зооморфному человеку: 
мировоззренческий потенциал русского и христианского космизма 

 33

status of humans and animals, animal ethics. It is substantiated that 
Christian anthropocentrism and the continuing vision of human nature 
in Russian cosmism do not have as their obligatory consequence speci-
esism. It is shown that there is no need to zoomorphize a person for 
human relation to animals, the optics of Christianity and Russian cos-
mism rather gives grounds for the anthromorphization of animals. 

Keywords: russian cosmism, animal ethics, anthropocentrism, 
speciesism, Christianity, anthropomorphic animals, art, philosophical 
anthropology. 

Для цитирования: Звонова Е.Е. Антропоморфные животные как 
альтернатива зооморфному человеку: мировоззренческий потенциал рус-
ского и христианского космизма // Социальные и гуманитарные науки. 
Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2025. – 
№ 4. – С. 32–39. – DOI: 10.31249/rphil/2025.04.03 

 
Русский космизм – направление мысли, отличительными 

особенностями которого являются «метафизическая практикоори-
ентированность» и обилие идей, чей эвристический характер не 
всегда был очевиден на момент формирования соответствующего 
течения, но актуален в наше время. Так, оптика русского космизма 
оказывается весьма востребованной применительно к проблемам 
онтологического статуса животных, соотношения животной и че-
ловеческой природы, решение которых имеет значительные этиче-
ские и практические следствия. 

Острота соответствующих проблем во многом обусловлена 
тем, что утилитарное отношение к животным, долгое время преоб-
ладавшее среди представителей исторически христианских куль-
тур, более не представляется морально оправданным и соответст-
вующим принципам экологического мышления. В христианстве 
человек, созданный по образу и подобию Бога, оказывается Его 
«заместителем», «вторым» после своего Создателя и Прообраза. 
Именно человеку было заповедано владеть землей. Стремясь де-
маркироваться от язычников во времена идейной конкуренции с 
таковыми, христиане были склонны делать акцент на принципи-
альном отличии людей от животных, которые, согласно языческим 
традициям, нередко являлись объектом почитания. 

В силу отмеченных факторов культуры, которые на протя-
жении веков являлись христианскими, как правило, характеризу-
ются антропоцентризмом: их секуляризация приводит к тому, что 
именно человек ставится во главу угла, нередко наделяясь безус-



Звонова Е.Е. 

 34

ловным ценностным преимуществом перед животными, занимая 
«опустевшее» место Бога. Подобная ситуация дает основание для 
того, чтобы критиковать христианский антропоцентризм, усмат-
ривая в нем основание для спешисизма1 и широкого круга эколо-
гических проблем. 

Негативные последствия определенной интерпретации гла-
венства человека среди прочих живых существ чреваты различны-
ми формами протеста против сложившейся ситуации, включая 
достаточно радикальные. Чтобы сохранить человечность по отно-
шению к животным, люди порой готовы отказаться от человечно-
сти как видового статуса. 

Показателен пример французской художницы Марион Ла-
валь-Жанте, реализовавшей биоарт-перформанс «Да живет лошадь 
во мне»2. Женщина ввела в свое тело лошадиный иммуноглобулин 
(для предотвращения анафилактического шока ей пришлось не-
сколько месяцев принимать лошадиные гликопротеины) и ходила 
по студии рядом с настоящей лошадью, используя приспособле-
ния, имитирующие лошадиные конечности. Стремясь на протяже-
нии хотя бы какого-то времени переживать «нечеловеческий» 
опыт, Лаваль-Жанте, по сути, способствовала «размытию» грани-
цы, отделяющей человека от животных. 

Соответствующее изменение мировоззренческой оптики, 
зооморфизация человека также имеет неоднозначные последствия 
и зачастую воспринимается как отрицание «нормального» поло-
жения вещей. В частности, упомянутый творческий эксперимент 
может быть повергнут критике с позиций христианской антропо-
логии и этики. 

Есть ли способ сохранить человеческое отношение к живот-
ным, не переставая быть людьми? Является ли превозношение над 
ними, чреватое эксплуатацией и экологическими проблемами, не-
обходимым следствием антропоцентризма, в частности христиан-
ского антропоцентризма? С нашей точки зрения, ответ на первый 
из этих вопросов положительный, на второй – отрицательный. Это 
демонстрирует мировоззрение русского космизма, унаследовавшее 

                                                      
1 Коростиченко Е.И. Этика отношения к животным и критика христиан-

ского антропоцентризма в философии Питера Сингера // Философия. Культуро-
логия. Политология. – 2022. – № 4. – С. 4–21.  

2 Криман А.И. Постгуманизм и современное искусство: пересборка антро-
поцентристского дискурса в пространстве визуального // Наука телевидения. – 
2023. – № 3. – С. 21–41. 



Антропоморфные животные как альтернатива зооморфному человеку: 
мировоззренческий потенциал русского и христианского космизма 

 35

многие паттерны православной традиции, но не предполагающее 
обязательной формальной причастности к ней. 

Далее мы рассмотрим христианские, прежде всего право-
славные, корни космизма. При этом граница между стихийным 
христианским космизмом и русским космизмом, зародившимся 
как интерпретация христианства, но допускающим и секулярную 
трактовку, порой оказывается весьма зыбкой. 

Православие изначально является наиболее «космичной» 
христианской конфессией. Это во многом закономерно, поскольку 
его центром практические все время своего существования была 
Византийская империя, культура которой унаследовала «космо-
центричные» мотивы античной философии. Так, Григорий Нисский 
говорил о космосе «Чудесно сочиненный гимн». Показательны су-
ждения православного философа и защитницы прав животных 
Т.М. Горичевой: «В православии (особенно в русском) космизм 
является неотъемлемой частью мироощущения и мировоззрения»1. 

Космизм православной традиции распространяется и на от-
ношение к животным. Для этого в христианской картине реально-
сти при всем ее антропоцентризме и тенденциях к трансцендент-
ности, «неотмирности» («Царство Мое не от мира сего») имеется 
достаточно оснований. 

Грехопадение человека повлекло за собой искажение изна-
чально совершенного порядка бытия. Последствия коснулись в 
том числе и животных. По сути они страдают за действие, которо-
го не совершали, несут ответственность за чужой свободный, но 
ошибочный выбор своего «руководителя». Самим им не заповеда-
но выбирать, они детерминированы собственной природой (Адам 
определил ее наречением им имен). Непредназначенность к само-
определению выводит животных из области моральной ответст-
венности. Их нельзя, в отличие от людей, упрекать в недолжном 
исполнении своего предназначения. 

Соответственно, хотя человек действительно поставлен над 
творением и тварью, его избранность не означает «лучшести», 
скорее наоборот. Наличие статуса хозяина тварного мира не пред-
полагает наличия права эксплуатировать тех, кто уже пострадал от 
человеческого произвола. Более уместно, с нашей точки зрения, 
было бы говорить о нравственной обязанности искупления вины 

                                                      
1 Горичева Т. Блажен иже и скоты милует. – Любляна: kudLogos., 2010. – 

С. 11. 



Звонова Е.Е. 

 36

перед животными, для исполнения которой человек должен соот-
ветствовать своей человеческой роли, а не становиться животным. 

Если соответствующее христианским ценностям преодоле-
ние границы между человеком и животным возможно (и даже же-
лательно), то более, по-видимому, на пути причастности животных 
к человечности, нежели человека к животности. Животные порой 
превосходят людей в надлежащих последним нравственных дос-
тоинствах, что подтверждается и христианской традицией. Здесь 
вспоминаются, например, Валаамова ослица, звери, которые отка-
зывались вредить мученикам или даже защищали их, животные, 
стремившиеся к святым отшельникам, обоняя, по выражению 
Исаака Сирина, «запах рая». Причастность к человеку, «очелове-
чивание» за счет общения с ним, по мнению некоторых богосло-
вов, дают домашним животным «путевку в вечную жизнь»1. При 
этом антроморфизация животных возможна лишь если есть тот, 
кому возможно уподобление, т.е. человек как человек. 

Русский космизм концентрировал и особым, «националь-
ным» образом концептуализировал «стихийный» космизм право-
славия, являясь, согласно замыслу его основателя Н.Ф. Федорова, 
«Новой Пасхой» для верующих и неверующих. Сущностный про-
ект русского космизма – тотальная регуляция, «космизация» при-
родного хаоса, предполагающая преодоление смерти как наиболее 
неприемлемого проявления естества. «Регулятором природы», ра-
зумеется, выступает человек, и смысл его деятельности не в гор-
дынном превозношении над ней, а в реализации ее внутреннего 
стремления к самосовершенствованию. 

Основополагающий концепт русского космизма – активная 
эволюция2. Согласно активно-эволюционной логике, природа соз-
дает человека, чтобы он воссоздал ее, превратив «слепые» естест-
венные явления в нечто положительное с позиций разума и нрав-
ственной воли, т.е. ключевых характеристик человека. Таким 
образом, человек как естественное существо появился, чтобы есте-
ство стало очеловеченным. Здесь невольно вспоминается высказы-

                                                      
1 Храмов A.В. Все псы попадают в рай: воскресение животных и проблема 

теодицеи в западном богословии // Христианское чтение. Научный журнал Санкт-
Петербургской Духовной Академии Русской Православной Церкви. – 2022. – 
№ 2. – С. 65–80.  

2 Звонова Е.Е., Наумов А.В. О ценности исследования антропологического 
детерминизма А.Л. Чижевского в связи с идеей активной эволюции // Социоло-
гия. – 2022. – № 2. – С. 318–323. 



Антропоморфные животные как альтернатива зооморфному человеку: 
мировоззренческий потенциал русского и христианского космизма 

 37

вание Афанасия Великого о том, что Бог вочеловечился, чтобы 
человек обожился. Напрашивающиеся коннотации, с одной сторо-
ны, подчеркивают роль человека как господина земли, с другой – 
дают основание для отрицания права эксплуатировать природу и 
других живых существ: невозможно представить себе Бога-
эксплуататора. 

Было бы удивительно, если бы космистский настрой на оче-
ловечивание естественного устройства мира не распространялся и 
на братьев наших меньших. Особенно ярко соответствующую тен-
денцию воплотили образы антропоморфных животных, которые 
характерны для искусства русского космизма. 

Среди представителей «космистского» изобразительного ис-
кусства тему преображения, «очеловечивания» животных наибо-
лее полно раскрыл П.Н. Филонов («Животные», «Коровницы», 
«Масленица и вывод из зимы в лето» и т.п.): «Превозможение 
низшей природы, выход за пределы животности поданы здесь вы-
ражением1 лиц и глаз меньшой твари, являющим тайну психеи, 
сокровенной жизни души»2. 

Поэт Н.А. Заболоцкий, следуя примеру своего учителя 
П.Н. Филонова, создает образы антропоморфных и автотрофных 
животных, которые решают специфически человеческую задачу 
регуляции естественных процессов: «Там кони, химии друзья, / 
Хлебали щи из ста молекул. / Иные, в воздухе вися, / Смотрели, 
кто с небес приехал. / Корова в формулах и лентах / Пекла пирог 
из элементов, / А перед нею в банке рос / Большой химический 
овес». Темы родственного отношения к животным характерны 
также для творчества С.А. Есенина, В.В. Маяковского, Велимира 
Хлебникова3. 

В известном произведении Даниила Андреева «Роза мира» 
есть глава «Отношение к животному царству»4; автор полагает, 
что по мере развития человека возрастает и его долг по отноше-
нию к «ниже стоящим» (хочется сказать: «подопечным»). Даниил 

                                                      
1 Заболоцкий Н.А. Вешних дней лаборатория. – Москва: Молодая гвардия, 

1987. – С. 129. 
2 Гачева А.Г. Человек и история в зеркале русской философии и литерату-

ры. – Москва: Водолей, 2021. – С. 661. 
3 Семенова С.Г. Русская литература XIX–XX веков: от поэтики к миропо-

ниманию. – Москва: Академический проект: Парадигма, 2016. – 890 с. 
4 Андреев Д.Л. Роза Мира. – Санкт-Петербург: Азбука, Азбука-Аттикус, 

2024. – С. 282–305. 



Звонова Е.Е. 

 38

Андреев был убежден в необходимости создания целой науки – 
зоопедагогики, способствующей гармонизации между человеком и 
животными: «Подход к животным станет нов, / Когда ключом 
любви и знания / Перевернется до основ / Наука зоовоспитания». / 
Членораздельнейшую речь / Развив для них усильем вдумчивым, / 
Цивилизацию стеречь / Поручим зайцам, зебрам, сумчатым»1. 

Антропоморфные животные в христианской традиции и рус-
ском космизме воплощают альтернативу зооморфному человеку, 
подобному тому, что продемонстрировала Марион Лаваль-Жанте. 
Они наглядно представляют «обратный» способ решения волно-
вавших художницу проблем, не предполагающий радикального 
разрыва с существующей культурной традицией. Именно поэтому 
их исследование особенно актуально в контексте современности. 

Итак, подведем итоги. Было показано, что христианское ви-
дение человеческой природы может привести к спешисизму лишь 
при определенной его интерпретации, против которой можно най-
ти аргументы в самой христианской традиции. Русский космизм, 
продолжая стихийный космизм православия, еще более усиливает 
мировоззренческие основания для гуманного отношения к живот-
ным при сохранении главенствующего положения человека в мире – 
фактического и онтологического. Соответствующую интерпрета-
цию отражает, в частности, искусство русского космизма. Соот-
ветственно, нет необходимости в зооморфизации человека для 
предотвращения спешисизма и экологическим проблем. Скорее 
стоит говорить об уместности антропоморфизации животных. 

Список литературы 

1. Андреев Д.Л. Железная мистерия: поэма / предисл. и примеч. В. Грушецкого. – 
Москва: Молодая гвардия, 1990. – 322 с. 

2. Андреев Д.Л. Роза Мира. – Санкт-Петербург: Азбука, Азбука-Аттикус, 2024. – 
768 с. 

3. Гачева А.Г. Человек и история в зеркале русской философии и литературы. – 
Москва: Водолей, 2021. – 700 с. 

4. Горичева Т. Блажен иже и скоты милует. – Любляна: kudLogos., 2010. – 252 с. 
5. Заболоцкий Н.А. Вешних дней лаборатория. – Москва: Молодая гвардия, 

1987. – 175 с. 

                                                      
1 Андреев Д.Л. Железная мистерия: Поэма / предисл. и примеч. В. Гру-

шецкого. – Москва: Молодая гвардия, 1990. – С. 278. 



Антропоморфные животные как альтернатива зооморфному человеку: 
мировоззренческий потенциал русского и христианского космизма 

 39

6. Звонова Е.Е., Наумов А.В. О ценности исследования антропологического 
детерминизма А.Л. Чижевского в связи с идеей активной эволюции // Социо-
логия. – 2022. – № 2. – С. 318–323. 

7. Коростиченко Е.И. Этика отношения к животным и критика христианского 
антропоцентризма в философии Питера Сингера // Философия. Культуроло-
гия. Политология. – 2022. – № 4. – С. 4–21. 

8. Криман А.И. Постгуманизм и современное искусство: пересборка антропо-
центристского дискурса в пространстве визуального // Наука телевидения. – 
2023. – № 3. – С. 21–41. 

9. Семенова С.Г. Русская литература XIX–XX веков: от поэтики к миропонима-
нию. – Москва: Академический проект: Парадигма, 2016. – 890 с. 

10. Храмов A.В. Все псы попадают в рай: воскресение животных и проблема тео-
дицеи в западном богословии // Христианское чтение. Научный журнал 
Санкт-Петербургской Духовной Академии Русской Православной Церкви. – 
2022. – № 2. – С. 65–80. 

 



Генераленко Г.Г. 

 40

УДК 159.9.019                                      DOI: 10.31249/rphil/2025.04.04 

ГЕНЕРАЛЕНКО Г.Г. РЕЛИГИОЗНАЯ ВЕРА КАК ФАКТОР 
ФОРМИРОВАНИЯ КОПИНГ-СТРАТЕГИИ  

Аннотация. Данная статья посвящена вопросам формирова-
ния и функционирования копинг-стратегий, построенных на рели-
гиозной вере в критических ситуациях. Подробно рассмотрены 
работы выдающихся исследователей в данной области, проведен 
сравнительный анализ некоторых концепций копинг-стратегий, а 
также представлений о критических ситуациях, приводящих к не-
обходимости психологической защиты. Также в статье рассматри-
ваются эмпирические данные, иллюстрирующие рассмотренные 
концепции: анализ клинических случаев и результаты социологи-
ческих исследований с применением опросника Brief RCOPE как в 
России, так и за рубежом. 

Ключевые слова: копинг-стратегия; совладание; пережива-
ние; защита; критическая ситуация; стресс; тревога. 

GENERALENKO G.G. RELIGIOUS FAITH AS A FACTOR IN THE 
FORMATION OF COPING STRATEGY 

Abstract. This article focuses on the formation and functioning of 
coping strategies and which they are based on religious faith in critical 
situations. The works of outstanding researchers in this field are exam-
ined in detail, a comparative analysis of some coping strategies was 
conducted, and an analysis was conducted on the perception of critical 
situations that lead to the need for psychological protection. Тhe article 
discusses empirical data that illustrate the concepts discussed: analysis 
of clinical cases and the results of sociological studies using the 
RCOPE short questionnaire in Russia and abroad. 

Keywords: coping strategies; coping; experience; protection; 
critical situation; stress; аnxiety. 
                                                      

 Генераленко Георгина Геннадьевна – магистрант философского факуль-
тета МГУ имени М.В. Ломоносова. 



Религиозная вера как фактор формирования копинг-стратегии 

 41

Для цитирования: Генераленко Г.Г. Религиозная вера как фактор 
формирования копинг-стратегии // Социальные и гуманитарные науки. 
Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2025. – 
№ 4. – С. 40–50. – DOI: 10.31249/rphil/2025.04.04 

 
В настоящее время имеет актуальность исследование ко-

пинг-стратегий, в том числе религиозного копинга. Объясняется 
это тем, что теория копинг-стратегий подробно рассматривает су-
ществующие способы совладания с кризисными ситуациями, с ко-
торыми в настоящее время сталкивается практически каждый. 
У каждого человека есть свои способы защиты, однако не всегда 
они могут стать решением проблемы: помимо того, что они могут 
быть просто неэффективны (к примеру, таким является постоянное 
игнорирование источника стресса), реакция на тревожную, стрес-
совую ситуацию, без контроля, особенно при наличии предраспо-
ложенности индивида к девиантному поведению, может быть 
опасной не только для него, но и для общества. Одним из безопас-
ных способов выхода из такого рода кризиса может стать психо-
анализ или терапия. Исследования копинг-стратегий в настоящее 
время проводятся в различных социогуманитарых областях: в со-
циологии, психологии, философии и т.д. Цель данного исследова-
ния заключается в выявлении роли религиозной веры для построе-
ния копинг-стратегии на теоретическом и эмпирическом материале. 

Теория копинг-стратегий была разработана выдающимся 
психологом Ричардом Лазарусом в середине XIX в. Копинг-стра-
тегии1 (от англ. to cope with – справляться с чем-либо, совладать) – 
осознанно используемые человеком приемы совладания с трудны-
ми ситуациями, состояниями и порождающими их условиями. 
Существуют различные подходы к пониманию копинга. Одни ис-
следователи включают в это понятие и осознанные, преобразую-
щие ситуацию стратегии, и механизмы психологической защиты, а 
другие различают совладание и защиту как специфичные формы 
поведения2. Важно понимать, что до появления термина «копинг-
стратегия» в науке существовали другие названия для этого явле-
                                                      

1 Зинченко Ю.П., Шилко Р.С. Копинг-стратегии // Психология общения: 
Энциклопедический словарь / под ред. А.А. Бодалёва. – Москва: Когито-центр, 
2011. – С. 656. 

2 Битюцкая Е.В. Современные подходы к изучению совладания с трудны-
ми жизненными ситуациями // Вестник Московского университета. Серия 14: 
Психология. – 2011. – № 1. – С. 101. 



Генераленко Г.Г. 

 42

ния. К примеру, отечественный исследователь, Федор Ефимович 
Василюк, описывая процесс переживания, отмечает: «...о том, как 
ему удастся преодолеть страдание, выдержать испытание, выйти 
из кризиса и восстановить душевное равновесие, словом, психоло-
гически справиться с ситуацией. Речь идет о некотором активном, 
результативном внутреннем процессе, реально преобразующем 
психологическую ситуацию, о переживании-деятельности»1. Он 
описывает в этом моменте именно принцип действия копинг-
стратегии, называя ее «переживание-действием». Зигмунд Фрейд, 
обсуждая защиту (при этом крепко связывая это понятие с поняти-
ем вытеснения), дает ей широкую трактовку. Он описывает термин 
«защитный процесс» следующим образом: «...должен быть общим 
обозначением для всех технических приемов, которыми пользует-
ся Я в своих конфликтах, при известных обстоятельствах ведущих 
к неврозу...»2. В 1997 г. была выпущена работа Кеннета И. Парга-
мента – почетного профессора психологии в Университете Бо-
улинг-Грин (штат Огайо, США), полностью посвященная религи-
озному копингу. Он говорит о том, что «несмотря на множество 
формулировок, в центре понимания копинга находится столкнове-
ние человека с ситуацией» (Although the language is varied, each 
description focuses on the place where the individual meets a 
situation)3. Таким образом, необходимо учитывать рассогласован-
ность терминов, используемых разными исследователями для обо-
значения одних и тех же процессов. Это же замечание справедливо 
и для определения центральной причины, по которой возникает 
необходимость в формировании копинг-стратегии (или же совла-
дания, способа защиты, или переживания). 

Динамика процесса реакции на стресс включает структуру 
стресса и структуру защиты. В структуру стресса входят, с одной 
стороны, стрессор, с другой стороны, индивидуальная наследст-
венная предрасположенность к возникновению физической пато-
логии (personal diatheses) и психическая уязвимость индивида, ко-
торые взятые вместе представляют «мишень» атаки стрессора. 
В структуру защиты входят социальные ресурсы, которые может 

                                                      
1 Василюк Ф.Е. Психология переживания. – Москва: Изд-во Моск. ун-та, 

1984. – C. 16.  
2 Фрейд З. Торможение, симптом и тревога // Фрейд З. Истерия и страх / 

пер. с нем. А.М. Боковикова. – Москва: ООО «Фирма СТД», 2006. – С. 301. 
3 Pargament K.I. The psychology of religion and coping: Theory, research, 

practice. – New York; London: Guilford Press, 1997. – P. 54.  



Религиозная вера как фактор формирования копинг-стратегии 

 43

привлечь индивид для защиты и индивидуальная стратегия адап-
тации к обстоятельствам или копинг-стратегия. Суммирующий 
эффект первых двух факторов определяет риск потери здоровья, а 
суммирующий эффект двух вторых определяет способность со-
противления стрессу. Общий суммирующий эффект стресса и ко-
пинга определит конечный результат для здоровья1. 

Описывая причину, по которой возникает необходимость в 
переживании, Ф.Е. Василюк выделяет четыре основных понятия, 
которыми описываются критические жизненные ситуации. Это: 
стресс, фрустрация, конфликт и кризис. Фактически эти ситуации 
являются причиной, по которой запускается процесс пережива-
ния2. Другие исследователи выделяют иные причины, исходя из 
собственных концепций. Так, Ролло Мэй выделяет в центр кон-
цепции тревогу, которую определяет как «опасение в ситуации, 
когда под угрозой оказывается ценность, которая, по ощущению 
человека, жизненно важна для существования его личности»3. По 
его мнению, именно тревога становится катализатором, центром 
«критической ситуации». Бенджамин Килборн в центр схожей 
концепции ставит стыд, который, по его мнению, является реакци-
ей на травму, которая состоит из трех частей: травматического со-
бытия, травматического переживания и отклика другого человека 
на данное травматическое переживание4. В качестве фактора, ко-
торый вызывает негативное влияние на психику человека, многие 
исследователи отмечают стресс (в их числе и Ричард Лазарус, 
один из основателей теории копинг-стратегий). Р. Лазарус вводит 
представление о психологическом стрессе, который, в отличие от 
физиологической высокостереотипизированной стрессовой реак-
ции на вредность, является реакцией, опосредованной оценкой уг-
розы и защитными процессами5. Концепции стресса, как основно-
                                                      

1 Holahan C.J., Ragan J.D., Moos R.H. Stress // Encyclopedia of Applied Psy-
chology. Vol. 3 / ed. by C.D. Spielderger. – Florida: University of South Florida, 
2004. – P. 486.  

2 Василюк Ф.Е. Психология переживания. – Москва: Изд-во Моск. ун-та, 
1984. – С. 31.  

3 Мэй Р. Смысл тревоги / пер. с англ. М.И. Завалова, А.И. Сибуриной. – 
Москва: Независимая фирма «Класс», 2001. – С. 171.  

4 Килборн Б. Травма, стыд и страдание / пер. с англ. В.В. Старовойтова; 
под ред. В.В. Старовойтова. – Москва: Институт Общегуманитарных Исследова-
ний, 2019. – С. 31. 

5 Василюк Ф.Е. Психология переживания. – Москва: Изд-во Моск. ун-та, 
1984. – С. 34.  



Генераленко Г.Г. 

 44

го катализатора критической ситуации придерживается также ав-
тор теории стресса Г. Селье: «стресс есть неспецифический ответ 
организма на любое предъявленное ему требование»1. В такой 
трактовке стресс становится основополагающей переменной пси-
хического состояния индивида. Учитывая перечисленные выше 
подходы к пониманию источника негативной составляющей в 
психике, из-за которой возникает необходимость в стратегии пе-
реживания, необходимо отметить, что во многом эти концепции 
имеют сходную структуру и пересечения в том числе потому, что 
изначально тяготеют к одной терминологии. Об этом говорит 
Ф.Е. Василюк, разбирая проблему критической ситуации: «иссле-
дователи, которые изучают одну из этих тем, любую критическую 
ситуацию подводят под излюбленную категорию, так что для пси-
хоаналитика всякая такая ситуация является ситуацией конфликта, 
для последователей Г. Селье – ситуацией стресса и т.д.»2. Это объ-
ясняет многообразие концепций, которые объясняют причины 
возникновения критических ситуаций, а также их сходность. 

Особенностью этих концепций является то, что многие ис-
следователи отмечают и позитивные и негативные характеристики 
избранного чувства. Так, Мэй подразделяет тревогу на «нормаль-
ную» и «невротическую»3, Зигмунд Фрейд, описывая страх, так же 
разделяет его на две четкие формы: «реальный» страх и страх 
«невротический»4. Если мы обратимся к концепции стыда 
Б. Килборна, то заметим, что он проводит аналогичное разделение 
относительно форм стыда: он разделяет его на «ядовитый» и «оче-
ловеченный»5. Основной целью такого разделения является стрем-
ление выделить деструктивный, разрушающий элемент в психоло-
гической структуре индивида. Именно потому, что не всегда 
стресс, страх, или тревога являются разрушающими для индивида, 
необходимо разделять все эти чувства на позитивные и негатив-
                                                      

1 Селье Г. Стресс без дистресса / пер. c англ. А.Н. Лука, И.С. Хорола; под 
ред. Е.М. Крепса. – Москва: Прогресс, 1979. – С. 27. 

2 Василюк Ф.Е. Психология переживания. – Москва: Изд-во Моск. ун-та, 
1984. – С. 31.  

3 Мэй Р. Смысл тревоги. / пер. с англ. М.И. Завалова, А.И. Сибуриной – 
Москва: Независимая фирма «Класс», 2001. – С. 175. 

4 Фрейд З. Введение в психоанализ. Лекции / пер. с нем. Г.В. Барышнико-
вой. – Москва: Наука, 1991. – С. 254.  

5 Килборн Б. Травма, стыд и страдание / пер. с англ. В.В. Старовойтова; 
под ред. В.В. Старовойтова. – Москва: Институт Общегуманитарных Исследова-
ний, 2019. – С. 31. 



Религиозная вера как фактор формирования копинг-стратегии 

 45

ные. Важно также отметить, что далее, упоминая любые из этих 
чувств, приводящих к критической ситуации, мы будем говорить 
только об негативных частях, не затрагивая те, которые являются 
здоровым проявлением в психике. 

Поскольку в большинстве случаев копинг-стратегия возника-
ет у человека стихийно, неконтролируемо, существуют как пози-
тивные, так и негативные способы справиться с трудной ситуацией. 
Ролло Мэй отмечает следующее: «Грань между “нормальным” и 
“невротическим” начинает проявляться там, где активность стано-
вится компульсивной, – когда человек вынужден совершить дей-
ствие, но не по собственному желанию, а скорее потому, что оно 
привычным образом устраняет тревогу»1. К таким методам совла-
дания с тревогой относится алкоголизм, злоупотребление нарко-
тиками и другие деструктивные привычки. Похожий механизм 
компульсивной деятельности связан не только с асоциальными 
привычками, но и с любым безудержным занятием. Такие случаи 
могут послужить прямым примером негативного совладания. 
Ф.Е. Василюк считает закономерным возникновение негативных 
проявлений психологической защиты: «Неудивительно, что цели 
психологической защиты если и достигаются, то ценой объектив-
ной дезинтеграции поведения, ценой уступок, регрессии, самооб-
мана или даже невроза»2. Также необходимо отметить, что крити-
ческая ситуация – понятие относительное, не имеющее четких 
границ, что объясняется тем, что каждый индивид имеет свои осо-
бенности психики: для одного человека некая критическая ситуа-
ция может оказаться простой, не требующей отдельного длитель-
ного процесса переживания, для другого же построение копинг-
стратегии оказывается необходимо. На это указывает и отечест-
венный исследователь Дмитрий Алексеевич Леонтьев: «нельзя не 
учитывать, что у каждого – своя психологическая конституция, 
глубоко индивидуальная, кто-то может вынести больше, кто-то 
меньше»3. 

Эрих Фромм, говоря об исцелении души, отмечает: «психо-
аналитическое врачевание души нацелено на то, чтобы помочь па-

                                                      
1 Мэй Р. Смысл тревоги / пер. с англ. М.И. Завалова, А.И. Сибуриной – 

Москва: Независимая фирма «Класс», 2001. – С. 301. 
2 Василюк Ф.Е. Психология переживания. – Москва: Изд-во Моск. ун-та, 

1984. – С. 56. 
3 Леонтьев Д.А. Экзистенциальная тревога и как с ней бороться // Москов-

ский психотерапевтический журнал. – 2003. – № 2. – С. 117. 



Генераленко Г.Г. 

 46

циенту в достижении установки, которую можно назвать религи-
озной, в гуманистическом, а не авторитарном смысле слова»1. 
В таком смысле для него религия может выступить способом из-
лечения души, если рассматривать ее максимально широко: воз-
вращаясь к необходимости человека в системе для ориентации, 
именно религия может послужить точкой отсчета для выстраива-
ния этой системы. Сходной точки зрения придерживается и 
Л. Хоффман: в вопросе религии как аспекта психического здоро-
вья человека, она отмечает, что религия может рассматриваться 
как один из самых мощных источников для развития согласован-
ной системы смыслов (coh rent meaning system), которая, как пола-
гают, является важным аспектом здоровой жизни2. Ролло Мэй счи-
тает, что истинную религию стоит понимать как фундаментальное 
утверждение смысла жизни, и этим тезисом он обращает внимание 
к роли религии для избавления от тревоги, и соответственно, для 
построения копинг-стратегии: «Религия как раз и является той си-
лой, которая помогает превратить невротическую тревогу в нор-
мальное творческое беспокойство»3. Таким образом, точек зрения 
на вопрос влияния религии на защитный процесс психики, много, 
однако большая часть исследователей соглашается с тем, что ре-
лигия может выступать в качестве основания для построения про-
цесса совладания. 

Рассматривая роль религиозной веры в формировании ко-
пинг-стратегии, важно понимать, что религиозная вера не является 
единственным возможным ядром, вокруг которого выстраиваются 
копинг-стратегии, поскольку существуют иные способы психоло-
гического облегчения, выхода из критической ситуации. Более то-
го, религиозное совладание тоже имеет как позитивный характер, 
так и негативный. Кеннет Паргамент, в ходе разработки опросника 
Brief RCOPE (Brief Religious Coping Measure) – краткая версия его 
методики «Религиозный копинг», который должен был оценить 
уровень религиозного совладания в массах, выделяет позитивное и 
негативное религиозное совладание, называя их краткими аббре-

                                                      
1 Фромм Э. Психоанализ и религия / пер. с англ. А. Дванова. – Москва: 

АСТ, 2010. – С. 64. 
2 Хоффман Л. Феноменологический подход в психологии религии / пер. с 

англ. К.М. Антонова, Д.А. Горевого // Современная западная психология религии: 
хрестоматия / под ред. А.М. Двойнина. – Москва: Изд-во ПСТГУ, 2017. – С. 292. 

3 Мэй Р. Искусство психологического консультирования / пер. с англ. 
Т.К. Кругловой. – Москва: Независимая фирма «Класс», 1999. – С. 85.  



Религиозная вера как фактор формирования копинг-стратегии 

 47

виатурами: “PRC" – the positive religious coping subscale и “NRC” – 
the negative religious coping subscale. Эти шкалы показывают вос-
приятие Бога респондентами, находящимися в тяжелой жизненной 
ситуации1. В работе российских исследователей (Шаньков Ф.М. и 
соавторы), осуществивших перевод опросника B-RCOPE и его 
адаптацию для российской действительности, это разделение ха-
рактеризуется следующим образом: «Субшкала позитивное рели-
гиозное совладание отображает надежные доверительные отноше-
ния человека с трансцендентными высшими силами, чувство 
духовной связанности с другими, доброжелательное отношение к 
миру. Субшкала негативное религиозное совладание содержатель-
но выражает некоторые “подводные камни” и препятствия в рели-
гиозной жизни, духовное напряжение субъекта, терзания в отно-
шении себя, других людей и трансцендентных высших сил»2. 

Эмпирический анализ, как позитивного, так и негативного 
религиозного совладания можно представить двумя типами иссле-
дований: анализом клинических случаев, который глубинно рас-
сматривает ситуации, произошедшие с отдельными индивидами, и 
анализом данных, предоставленных результатами проведенных 
опросов, в том числе на базе уже упомянутого B-RCOPE. В каче-
стве примера клинического случая религиозного совладания Кен-
нет Паргамент приводит случай Кэти Хьюз. Это молодая девушка, 
которая только окончила колледж, состояла в отношениях с моло-
дым человеком и была полностью уверена в себе и своем жизнен-
ном пути. В него входили замужество, рождение детей и карьера в 
социальной сфере. Однако девушка попала в тяжелую автомо-
бильную аварию, получив как множество физических травм, так и 
травмы черепа, что исключало для нее возможность иметь детей и 
построить карьеру социального работника. Такая ситуация заста-
вила ее искать новые цели в жизни, в процессе поиска которых она 
молится Богу. Постепенно она начинала чувствовать отклик: сна-
чала только посыл «Просто поправляйся – а остальное приложит-
ся», однако со временем, которое вело к ее физическому выздо-
ровлению, она получила от Бога более конкретный посыл, 

                                                      
1 Pargament К.I., Feuille М., Burdzy D. The Brief RCOPE: Current Psychomet-

ric Status of a Short Measure of Religious Coping // Religions. – 2011. – N 2. – P. 57. 
2 Краткий опросник религиозного совладания B-RCOPE: русскоязычная 

адаптация на клинической и популяционной выборках / Шаньков Ф.М., Золота-
рева А.А., Гедевани Е.В. [и др.] // Вопросы психологии. – 2022. – Т. 68, № 5. – 
С. 145. 



Генераленко Г.Г. 

 48

который привел ее к организации группы поддержки и написанию 
книги. Как отмечала сама девушка, она поняла, зачем ей Бог все-
таки оставил жизнь, что она была частью плана и была готова ис-
полнить свою роль в силу своих возможностей1. Данный пример 
можно расценивать как иллюстрацию позитивного религиозного 
совладания. Исследование с помощью опросника B-RCOPE было 
проведено Паргаментом на двух выборках респондентов, испы-
тавших серьезные жизненные стрессоры: 540 студентов колледжа, 
переживших серьезные жизненные испытания и 551 госпитализи-
рованный человек среднего и пожилого возраста, страдающий ме-
дицинскими заболеваниями2. Респонденты второй выборки показа-
ли более высокий уровень религиозного реагирования. Полученные 
результаты показали, что использование позитивных религиозных 
методов преодоления стресса было связано с меньшим количест-
вом психосоматических симптомов и большим духовным ростом 
после преодоления стресса, а негативное отношение к религии 
коррелировало с большим количеством признаков психологическо-
го стресса и симптомов, ухудшением качества жизни и большей 
черствостью по отношению к другим людям. Люди также сообщали 
о более частом использовании позитивных, чем негативных рели-
гиозных методов преодоления. Основываясь на результатах про-
веденного исследования как в России, так и за рубежом, можно 
сделать вывод о востребованности религиозных способов совлада-
ния среди различных возрастных и социальных групп. Важно, что 
были исследованы как люди, относящие себя к религиозным, так и 
не исповедующие какую-либо веру. Исследование К. Паргамента 
не делало отдельный акцент на людях с психическими заболева-
ниями, сосредоточившись на тех, кто пережил трудную жизнен-
ную ситуацию, в то время как в российском исследовании был 
проведен подобный анализ. Однако если подходить к рассмотре-
нию вопроса религиозного копинга максимально широко, можно 
сделать следующие выводы. Во-первых, использование религиоз-
ных способов совладания может быть как связано, так и не связано 
с религиозным самоопределением индивида. Во-вторых, исполь-
зуются как позитивные способы религиозного совладания, так и 
негативные. В-третьих, основываясь на уже проведенных исследо-

                                                      
1 Pargament K.I. The psychology of religion and coping: Theory, research, 

practice. – New York; London: Guilford Press, 1997. – P. 236. 
2 Pargament К.I., Feuille М., Burdzy D. The Brief RCOPE: Current Psychomet-

ric Status of a Short Measure of Religious Coping // Religions. – 2011. – N 2. – P. 55. 



Религиозная вера как фактор формирования копинг-стратегии 

 49

ваниях, опросах (в краткой и полной версиях опросника B-RCOPE) 
становится очевидно, что поле исследования открыто и имеет ши-
рокие возможности для дальнейшего исследования. 

Данное поле исследования имеет широкие перспективы для 
будущего развития и изучения. На данный момент нет подробного 
эмпирического материала, с помощью которого можно было бы 
оценить роль религиозного совладания в отдельных религиях, по-
скольку все приведенные выше исследования были сделаны на 
базе преимущественно респондентов-христиан, или не относящих 
себя к какому-либо вероисповеданию. Также большая часть иссле-
дований посвящена респондентам оказавшимся в крайне трудных 
жизненных обстоятельствах, таких как потеря близкого человека, 
трудноизлечимая болезнь и т.п., однако учитывая тот факт, что 
человек сталкивается с переживанием практически постоянно, и в 
менее трудных ситуациях, есть также необходимость исследовать 
корреляцию между «сложностью» критической ситуации и уров-
нем позитивного и негативного религиозного совладания. Инте-
ресно также то, что в настоящее время существуют центры психо-
логической помощи, в том числе центры помощи людям с 
алкогольной и наркотической зависимостями, непосредственно 
связанные с церковью, которые в своей деятельности ориентируют 
людей, очевидно попавших в критическую ситуацию, на религи-
озное учение. Респонденты исследований, рассмотренных выше, 
не были сразу ориентированы на религиозное совладание, в связи 
с этим возникает научный интерес в сравнении уровня позитивного 
и негативного религиозного совладания на различных выборках. 

Список литературы 

1. Битюцкая Е.В. Современные подходы к изучению совладания с трудными 
жизненными ситуациями // Вестник Московского университета. Серия 14: 
Психология. – 2011. – № 1. – С. 100–111. 

2. Василюк Ф.Е. Психология переживания. – Москва: Изд-во Моск. ун-та, 1984. – 
240 с. 

3. Зинченко Ю.П., Шилко Р.С. Копинг-стратегии // Психология общения: Эн-
циклопедический словарь / под ред. А.А. Бодалёва. – Москва: Когито-центр, 
2011. – С. 656–657. 

4. Килборн Б. Травма, стыд и страдание / пер. с англ. В.В. Старовойтова; под 
ред. В.В. Старовойтова. – Москва: Институт Общегуманитарных Исследова-
ний, 2019. – 334 с. 

5. Краткий опросник религиозного совладания B-RCOPE: русскоязычная адап-
тация на клинической и популяционной выборках / Шаньков Ф.М., Золотаре-



Генераленко Г.Г. 

 50

ва А.А., Гедевани Е.В. [и др.] // Вопросы психологии. – 2022. – Т. 68. № 5. – 
С. 143–154. 

6. Леонтьев Д.А. Экзистенциальная тревога и как с ней бороться // Московский 
психотерапевтический журнал. – 2003. – № 2. – C. 107–119. 

7. Мэй Р. Искусство психологического консультирования / пер. с англ. 
Т.К. Кругловой. – Москва: Независимая фирма «Класс», 1999. – 91 с. 

8. Мэй Р. Смысл тревоги. / пер. с англ. М.И. Завалова, А.И. Сибуриной. – Моск-
ва: Независимая фирма «Класс», 2001. – 384 с. 

9. Селье Г. Стресс без дистресса / пер. с англ. А.Н. Лука, И.С. Хорола; под ред. 
Е.М. Крепса. – Москва: Прогресс, 1979. – 128 с. 

10. Фрейд З. Введение в психоанализ. Лекции / пер. с нем. Г.В. Барышниковой. – 
Москва: Наука, 1991. – 456 с. 

11. Фрейд З. Торможение, симптом и тревога // Фрейд З. Истерия и страх / пер. с 
нем. А.М. Боковикова. – Москва: ООО «Фирма СТД», 2006.–320 с. 

12. Фромм Э. Психоанализ и религия / пер. с англ. А. Дванова. – Москва: АСТ, 
2010. – 153 с. 

13. Хоффман Л. Феноменологический подход в психологии религии / пер. с англ. 
К.М. Антонова, Д.А. Горевого // Современная западная психология религии: 
хрестоматия / под ред. А.М. Двойнина. – Москва: Изд-во ПСТГУ, 2017. – 
С. 286–306. 

14. Holahan C.J., Ragan J.D., Moos R.H. Stress // Encyclopedia of Applied Psychol-
ogy. Vol. 3. / ed. by C.D. Spielderger. – Florida: University of South Florida, 
2004. – P. 485–494. 

15. Pargament K.I. The psychology of religion and coping: Theory, research, practice. – 
New York; London: Guilford Press, 1997. – 548 p. 

16. Pargament К.I., Feuille М., Burdzy D. The Brief RCOPE: Current Psychometric 
Status of a Short Measure of Religious Coping // Religions. – 2011. – N 2. – P. 51–
76. 

 



Не быть Посторонним: «Шведские речи» А. Камю 

 51

ФИЛОСОФИЯ И СОВРЕМЕННЫЙ МИР 

УДК 1(091)                                           DOI: 10.31249/rphil/2025.04.05 

КОЗОЛУПЕНКО Д.П. НЕ БЫТЬ ПОСТОРОННИМ: «ШВЕД-
СКИЕ РЕЧИ» А. КАМЮ  

Аннотация. Рассматривая в «Шведских речах» роль писате-
ля и художника, А. Камю утверждает, что основу ее сегодня долж-
на составлять невозможность быть Посторонним для своего вре-
мени и своего народа, невозможность творить «искусство ради 
искусства» и в то же время – внутренняя раздвоенность, связанная 
с непреодолимым в таком случае и одновременно недостижимым 
реализмом. Сделанный им вывод противоречит той картине По-
стороннего, которая хорошо известна читателю из его философ-
ских и литературных произведений (таких, как «Миф о Сизифе», 
«Бунтующий человек», «Калигула», «Посторонний», «Недоразу-
мение» и др.) и в то же время прекрасно согласуется с отдельными 
репликами персонажей этих произведений. 

Ключевые слова: философская антропология; заброшен-
ность; нигилизм; ангажированность; реализм; идеализм; филосо-
фия искусства. 

KOZOLUPENKO D.P. NOT TO BE A STRANGER: “SWEDISH 
SPEECHES” BY A. CAMUS 

Abstract. Considering the role of a writer and an artist in the Swe-
dish Speeches, A. Camus argues that its basis today should be the im-
possibility of being an outsider to his time and his people, the impos-
sibility of creating “art for art's sake” and at the same time the internal 
duality associated with an insurmountable and at the same time unat-
tainable realism. His conclusion contradicts the picture of the Stranger, 

                                                      
 © Козолупенко Дарья Павловна – доктор философских наук, профессор 

кафедры философии образования философского факультета МГУ имени М.В. Ло-
моносова. 



Козолупенко Д.П. 

 52

which is well known to the reader from his philosophical and literary 
works (such as “The Myth of Sisyphus”, “The Rebel”, “Caligula”, “The 
Stranger”, “The Misunderstanding”, etc.) and at the same time perfectly 
agrees with the individual lines of the characters in these works. 

Keywords: philosophical anthropology; abandonment; nihilism; 
engagement; realism; idealism; philosophy of art. 

Для цитирования: Козолупенко Д.П. Не быть Посторонним: «Швед-
ские речи» А. Камю // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная 
и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2025. – № 4. – С. 51–69. – 
DOI: 10.31249/rphil/2025.04.05 

 
Фигура Альбера Камю стоит особняком. Прозванный «сове-

стью Запада» не только благодаря присужденной ему в 1957 г. Но-
белевской премии в области литературы с формулировкой «за ог-
ромный вклад в литературу, высветивший значение человеческой 
совести», но и потому, что его действия (а не только слова) свиде-
тельствовали о том, что на сделку с совестью он себе идти не позво-
лял. Член движения Сопротивления, активный борец за права угне-
тенных, как в Алжире, так и во Франции, не боявшийся открыто 
высказывать свои политические и социальные взгляды и считав-
ший, что писатель не может быть человеком бездействующим. 
Единственный из западноевропейских мыслителей, кто в августе 
1945 г. открыто высказал свое возмущение по поводу сброшенных 
на Японию бомб. Он был тем, кто сотрудничал с ЮНЕСКО – но 
ровно до того момента, когда ЮНЕСКО включил в свои руководя-
щие ряды испанца, сторонника диктатуры Франко. Литератор, дра-
матург, актер, режиссер, философ, политический и общественный 
деятель – во всех ролях он был верен себе и яростно боролся за че-
ловека, независимо от того, кем был этот человек: арабским батра-
ком1, известным русским писателем2 или римским императором3. 

                                                      
1 Здесь в первую очередь имеется в виду отсылка к знаменитому выступ-

лению А. Камю в суде по делу Годена в 1939 г., но можно найти и иные эпизоды 
в его жизни и деятельности, подтверждающие правоту данного тезиса: начиная с 
исключения А. Камю из коммунистической партии Франции за связи с Алжир-
ской народной партией в 1936 г. – и заканчивая его активной поддержкой фран-
цузской общины Алжира после 1954 г., вызвавшей резкое неприятие части фран-
цузского общества, в том числе и изначально дружественно настроенной к нему.  

2 В 1955 г. он выступил по радио с речью «За Достоевского». 
3 Здесь – отсылка к пьесе А. Камю «Калигула». 



Не быть Посторонним: «Шведские речи» А. Камю 

 53

С учетом всего сказанного и сделанного им за свою непро-
стую жизнь, хочется согласиться с выводом Татьяны Шабаевой, 
сказавшей в одной из публикаций: «Был ли Камю “совестью Запа-
да”? Вопрос этот бессмыслен. Он был человеком, проделавшим для 
Запада – в привычной Западу суховатой, алгоритмической манере – 
работу Достоевского. Он нырнул “до дна”, удостоверил, что оно 
есть, и что ограниченность человеческого существования – не глав-
ное. “Есть больше оснований восхищаться людьми, чем презирать 
их”, – итог “Чумы”. Приятно? Приятно, черт побери, даже с учетом 
того, что и презирать, и восхищаться будут сами люди, кои несо-
вершенны. Но, во всяком случае, разница признана существующей. 
А значит, Сизифу снова пришла пора бороться за вершину»1. 

Конечно, не все в равной мере сегодня согласны с эмоцио-
нальным и в высшей степени положительным тоном этого вывода. 
Не все признают его «главной силой культурного поля современ-
ности»2. Однако, советуют ли современные исследователи «за-
быть» одного из самых популярных во Франции и самых читае-
мых в мире французских авторов с тем, чтобы избавиться от его 
слишком привычного и в какой-то мере даже мифологизированно-
го образа, как Оливье Глоаг3, или же сетуют на то, что начиная с 
1970-х годов Камю мало читали всерьез, подобно оппоненту 
О. Глоага Артуру Гроссу4, так или иначе они наталкивают нас на 
мысль, что произведения Камю стоило бы сегодня перечитать и 
переосмыслить. Хотя бы для того, чтобы понять, как так случи-
лось, что «будучи глубоко антибуржуазным писателем, Камю сни-
скал признание благополучных и благоустроенных буржуа, но в то 
же время его не признают и резко критикуют те, к кому он был, 
кажется, ближе всего – левая прогрессивная интеллигенция»5, а те, 
                                                      

1 Шабаева Т. Борьба интеллекта с превосходящей его реальностью // Ли-
тературная газета. – 2013. – № 44 (6437), 06.11. – [Электронный ресурс]. – URL: 
https://lgz.ru/article/borba-intellekta-s-prevoskhodyashchey-ego-realnostyu/ (дата об-
ращения 30.09.2025). 

2 Долгов К.М. От Киркегора до Камю. – Москва: Искусство, 1991. – 
С. 344; Gloag O. Oublier Camus. – Paris: La Fabrique, 2023. – 160 р. 

3 Gloag O. Oublier Camus. – Paris: La Fabrique, 2023. – 160 р. 
4 См. Grohs A. O revisionismo sobre a figura do escritor e pensador francês // 

A Terra é Redonda. – 2024. – 02.03. – [Электронный ресурс]. – URL: https://aterrae 
redonda.com.br/albert-camus/ (дата обращения 30.09.2025) 

5 Особенно ярко это неприятие проявилось в 1950-е годы после выхода 
работы А. Камю «Бунтующий человек» и его выступлений по поводу Алжирской 
войны.  



Козолупенко Д.П. 

 54

для кого он писал в первую очередь – французская молодежь, – 
знают его едва ли не менее всего, и почему при всей своей извест-
ности и популярности Альбер Камю так и «не стал «своим» ни в 
капиталистических, ни в социалистических странах: везде он был 
«посторонним», «чужим», носителем «опасных» идей, взглядов и 
настроений»1. 

Тема Постороннего – одна из центральных в философии и 
литературе А. Камю. Чувство заброшенности и чуждости, которое 
обнаруживается как абсурдность мира, из которого исчез Бог и для 
которого человек сам по себе стал Посторонним; отношение к 
другому, как к постороннему и общее безразличие к его судьбе – 
вплоть до безразличия к его смерти; внутренний раскол, в котором 
к самому себе человек относится как к постороннему – все это 
прописывается в произведениях А. Камю столь подробно и убеди-
тельно, что может создаться впечатление, будто автор настаивает 
на неизбежности позиции максимальной отчужденности и что 
«горькая констатация»2, увиденная им в восклицании Ивана Кара-
мазова «все дозволено!», стала своеобразным лейтмотивом чело-
веческой жизни, альтернативой которому мог бы быть только 
лейтмотив Бога. 

Однако, ряд положений А. Камю и в особенности его 
«Шведские речи» говорят о другом. В них настойчиво прослежи-
вается заданная еще в «Мифе о Сизифе» моральная установка, яв-
ляющаяся, по мнению философа, «отличительной чертой совре-
менного мироощущения»3, и делается акцент на ошибочности 
пути «современного нигилизма»4. В «Мифе о Сизифе» Камю ут-
верждает, что «современное мироощущение отличается от класси-
ческого тем, что живет моральными проблемами, а не метафизи-
кой»5. В этом разделе его работы данное положение вводится как 
простое эмпирическое наблюдение или констатация факта. Но Ка-
мю поясняет его еще раньше, чем вводит, в самых первых строках 

                                                      
1 Долгов К.М. От Киркегора до Камю. – Москва: Искусство, 1991. – 

С. 344.  
2 Камю А. Миф о Сизифе. Эссе об абсурде // Камю А. Бунтующий чело-

век. Философия. Политика. Искусство. – Москва: Политиздат, 1990. – С. 60–61.  
3 Там же. – С. 81.  
4 Камю А. Речь от 10 декабря 1957 года // Камю А. Бунтующий человек. 

Философия. Политика. Искусство. – Москва: Политиздат, 1990. – С. 360.  
5 Камю А. Миф о Сизифе. Эссе об абсурде // Камю А. Бунтующий чело-

век. Философия. Политика. Искусство. – Москва: Политиздат, 1990. – С. 81.  



Не быть Посторонним: «Шведские речи» А. Камю 

 55

этого же произведения замечая: «Я никогда не видел, чтобы кто-
либо умирал за онтологический аргумент. Галилей отдавал долж-
ное научной истине, но с необычайной легкостью от нее отрекся, 
как только она стала опасной для его жизни. В каком-то смысле он 
был прав. Такая истина не стоила костра. Земля ли вертится вокруг 
Солнца, Солнце ли вокруг Земли – не все ли равно? Словом, во-
прос это пустой. И в то же время я вижу, как умирает множество 
людей, ибо, по их мнению, жизнь не стоит того, чтобы ее прожить 
<...> Поэтому вопрос о смысле жизни я считаю самым неотлож-
ным из всех вопросов. Как на него ответить?»1 

По сути, все произведения А. Камю можно рассматривать 
как один развернутый ответ на этот вопрос. Его произведения час-
то поднимают тему поиска Абсолюта и безбожности: начиная с 
Калигулы, «занявшего место судьбы»2 и поставившего себя на мес-
то бога, приняв его «тупое и непостижимое обличье»3 – и заканчи-
вая героями Ф.М. Достоевского, учеником которого считал себя 
А. Камю. Все его персонажи тщетно взывают к небесам в надежде 
обрести смысл жизни в ином, превышающем их самих основании, 
но не получают от них ответа. В отсутствие такого ответа жизнь 
представляется им всего лишь нескончаемой чередой бессмыслен-
ных действий: «“Пробуждение утром, трамвай, четыре часа рабо-
ты в конторе или на заводе, ужин, сон – понедельник, вторник, 
среда, четверг, пятница, суббота, все в том же распорядке”, изо дня 
в день вплоть до пенсии, а там уж и до могилы рукой подать. И вот 
однажды случайно в мозгу вдруг проскальзывает: а зачем это уны-
лое круговращение, стоит ли тянуть и впредь эту постылую лям-
ку?»4 Задавший этот вопрос человек ощущает себя как Посторонний: 

 миру, который катится по проложенной непонятно для 
чего колее; 

 другим, которые в его восприятии столь же безличны 
и безразличны, как и мир; 

                                                      
1 Камю А. Миф о Сизифе. Эссе об абсурде // Камю А. Бунтующий чело-

век. Философия. Политика. Искусство. – Москва: Политиздат, 1990. – С. 24–25.  
2 Там же.  
3 Камю А. Калигула // Камю А. Посторонний. Миф о Сизифе. Калигула. – 

Москва: АСТ, 2018. – С. 342.  
4 Великовский С. В поисках утраченного смысла. Очерки литературы тра-

гического гуманизма во Франции. – Москва: Художественная литература, 1979. – 
С. 35.  



Козолупенко Д.П. 

 56

 самому себе, превратившемуся в какой-то безликий 
механизм и одновременно бездушное и желающее признания дру-
гих чудовище. 

Роман «Посторонний» Камю изначально планировал назвать 
«Счастливым человеком» либо «Безразличным». Как будто ставя 
знак равенства между этими названиями и продолжая мысль, вы-
сказанную его Калигулой – о том, что в отсутствие милосердного 
бога лишь безразличие может быть синонимом счастья, что «сча-
стье – невыносимое освобождение, несравненное уединение чело-
века, окидывающего взглядом всю свою жизнь, необъятная ра-
дость безнаказанного убийцы, неумолимая логика, которая 
перемалывает человеческие жизни»1. Но счастлив ли он? Счастлив 
ли хоть один персонаж А. Камю, несмотря на то, что многие из 
них констатируют, подобно Калигуле и Ивану Карамазову, что 
«все дозволено»? Даже если бы реплики самих героев не убедили 
нас в обратном, Камю отвечает на этот вопрос однозначно, обра-
щая наше внимание на то, что «“все дозволено” – не крик освобо-
ждения и радости, а горькая констатация»2, высказанная челове-
ком, у которого отныне «есть множество истин, но нет Истины»3,4 
и нет опоры ни в самом себе, ни в других, ни в Другом. 

Для человека, оказавшегося в такой ситуации, весьма харак-
терна фраза, сказанная в самом начале романа «Посторонний» его 
главным героем: «Сегодня умерла мама. Или, может, вчера, не 
помню»5. Для человека, живущего всего лишь «по распорядку», 
«все дозволено» именно потому, что мир в целом стал ему «навсе-
гда безразличен»6 – и это безразличие распространяется на все и 

                                                      
1 Камю А. Доклад, сделанный 14 декабря 1957 года // Камю А. Бунтующий 

человек. Философия. Политика. Искусство. – Москва: Политиздат, 1990. – С. 380.  
2 Камю А. Миф о Сизифе. Эссе об абсурде // Камю А. Бунтующий чело-

век. Философия. Политика. Искусство. – Москва: Политиздат, 1990. – С. 60.  
3 Великовский С. В поисках утраченного смысла. Очерки литературы тра-

гического гуманизма во Франции. – Москва: Художественная литература, 1979. – 
С. 36.  

4 Данное высказывание дано в работе С. Великовского как цитата, в ка-
вычках, и, хотя автор цитаты и произведение не указаны прямо, можно предпо-
ложить, что в данном случае речь идет о рассуждении Блеза Паскаля, а именно о 
статье IV из его «Мыслей», на которую С. Великовский ссылается и которую 
цитирует в сходном контексте чуть ранее 

5 Камю А. Посторонний // Камю А. Посторонний. Миф о Сизифе. Калигу-
ла. – Москва: Изд-во АСТ, 2018. – С. 5.  

6 Там же. – С. 112.  



Не быть Посторонним: «Шведские речи» А. Камю 

 57

всех без исключения. «Вот и прошло воскресенье, маму похорони-
ли, завтра я пойду на работу, и, в сущности, ничего не измени-
лось»1, – говорит он. А в ответ на вопрос о любви замечает, что 
«это пустые слова, они ничего не значат, но, пожалуй, не люблю»2. 

Вседозволенность и безразличие оказываются двумя сторо-
нами одной медали – и Альбер Камю мастерски показывает это. 
Однако все его герои, реализуя именно модель поведения Посто-
роннего, неистово бунтуют против нее, о чем говорит и стилисти-
ка письма (многочисленные восклицательные и вопросительные 
знаки в их речи), и постоянные сомнения и даже мольбы о внима-
нии. Они не являются ни «счастливыми людьми», ни «безразлич-
ными», хотя и ощущают себя Посторонними во всех смыслах. Или 
именно потому, что ощущают себя таковыми? В «Недоразумении» 
А. Камю ответит на этот вопрос устами одного из своих персона-
жей: «не может человек быть счастлив в изгнании или в забвении. 
Нельзя всегда быть посторонним»3. 

В «Шведских речах» А. Камю поясняет, что «оставить за со-
бой право на бесчестье и кануть в бездну современного нигилиз-
ма»4, став посторонним собственному времени и людям, «претер-
певающим историю»5 одновременно с тобой, – значит совершить 
ошибку. Напротив, чем бездушнее и бессмысленнее кажется нам 
мир и время, в котором мы живем, тем более важной становится 
задача «возродить в самом себе и вокруг себя, основываясь лишь 
на собственном неверии, хоть малую часть того, что составляет 
достоинство жизни и смерти»6. Но что его составляет? 

В очерке, посвященном наследию А. Камю, Самарий Вели-
ковский заметил, что «Сизиф у Камю пока что слишком заворожен 
молчащими небесами, чтобы думать о себе подобных на земле. На 
горе, где каторжник богов, изнемогая, переваливает свой камень, 

                                                      
1 Камю А. Посторонний // Камю А. Посторонний. Миф о Сизифе. Калигу-

ла. – Москва: Изд-во АСТ, 2018. – С. 26.  
2 Там же. – С. 37.  
3 Камю А. Недоразумение // Камю А. Собрание сочинений: в пяти томах. 

Том 2. – Харьков: Фолио, 1997. – С. 124.  
4 Камю А. Речь от 10 декабря 1957 года // Камю А. Бунтующий человек. 

Философия. Политика. Искусство. – Москва: Политиздат, 1990. – С. 360.  
5 Там же. – С. 359.  
6 Там же.  



Козолупенко Д.П. 

 58

пока полное безлюдье…»1 – и добавил, что не следует понимать 
как обмолвку это дважды повторенное «пока». Действительно, и 
Калигула, и Мерсо, и Сизиф подчеркнуто одиноки и как будто да-
же кичатся своим одиночеством, как одинок и главный герой «Не-
доразумения», и многие другие значимые для А. Камю персонажи. 

В поисках высшего смысла и в стремлении к нему и абсурд-
ный человек, и человек бунтующий ставят себя и поиск истины 
выше мира и других людей, тем самым оказываясь вне их круга. 
Отсюда – и безразличие в интонациях даже в том случае, когда 
речь идет о самых близких людях (матери, любимой и т.д.). Но 
именно безразличие и высокая (идеальная) уединенность – это то, 
что, с точки зрения А. Камю, не может позволить себе человек, 
оказавшийся в исторической ситуации «обессмысливания мира»2. 
В особенности, если он – художник. 

В докладе «Художник и его время», сделанном 14 декабря 
1957 г. в Швеции, он говорил, что если ранее «художнику всегда 
было обеспечено безопасное место на трибунах»3, где «он пел для 
себя самого, в пространство, или же в лучшем случае песни его 
ободряли»4 тех, кто греб в это время на галерах или сражался на 
арене, то «теперь все по-другому: художник сам оказался на аре-
не»5 и «обязан сегодня плыть на галере современности»6, гребя 
вместе со всеми, а не взирая отстраненно на гребущих где-то вни-
зу, попивая коктейль и размышляя о бытии. В этом рассуждении 
появляется и согласие, и полемика с теорией «ангажированной 
литературы» Ж.-П. Сартра. «Сегодня <…> художник, хочет он то-

                                                      
1 Великовский С. В поисках утраченного смысла. Очерки литературы тра-

гического гуманизма во Франции. – Москва: Художественная литература, 1979. – 
С. 61.  

2 Здесь – отсылка к цитате А. Камю: «Не знаю, есть ли у этого мира пре-
восходящий его смысл. Знаю только, что он мне неизвестен, что в данный момент 
он для меня непостижим». Камю А. Миф о Сизифе. Эссе об абсурде // Камю А. 
Бунтующий человек. Философия. Политика. Искусство. – Москва: Политиздат, 
1990. – С. 51. 

3 Камю А. Доклад, сделанный 14 декабря 1957 года // Камю А. Бунтующий 
человек. Философия. Политика. Искусство. – Москва: Политиздат, 1990. – С. 362. 

4 Там же. – С. 362–363.  
5 Камю А. Доклад, сделанный 14 декабря 1957 года // Камю А. Бунтующий 

человек. Философия. Политика. Искусство. – Москва: Политиздат, 1990. – 
С. 362–363. 

6 Там же.  



Не быть Посторонним: «Шведские речи» А. Камю 

 59

го или нет, берет на себя определенные обязательства»1, – говорит 
Камю. «Если вы начали писать, то вы, вольно или невольно, анга-
жированы»2, – пишет Сартр. «Слово “обязательство” кажется мне 
здесь более верным, нежели слово “ангажированность”»3, замечает 
Камю, в целом соглашаясь с основными тезисами своего оппонен-
та касательно того, что если автор «говорит, он стреляет»4 – и 
крайне важно понимать не только в кого и зачем нацелены его вы-
стрелы, но и кого он хочет с их помощью защитить, на чью сторо-
ну встать. Ибо строну все равно необходимо выбирать и остаться в 
стороне уже не получится. Пишущий, художник не может и не 
должен более быть Посторонним – иначе искусство его станет не-
нужной роскошью и предательством человека. 

Как бы споря с Сартром в подборе терминологии, Камю еще 
более усиливает исходный тезис. Ангажированность не устраивает 
его по причине заложенного в данном слове оттенка произвольно-
сти. В самом деле, можно ангажировать даму на танец, можно за-
ключить договор (ангажемент) с артистами цирка или театра о вы-
ступлении на определенной сцене в определенные дни, можно, 
наконец, говорить о социальной или политической ангажирован-
ности, когда некое медийное лицо приглашают ненавязчиво (или 
навязчиво, в зависимости от типа и цели нанимателя) рекламиро-
вать определенную позицию, демонстрировать приверженность к 
определенным идеям и сроки, объем и форма такой рекламы ого-
варивается и фиксируется документально в соответствующем до-
говоре – во всех этих случаях ангажируемый связывается с теми, 
кто его ангажирует, договорными отношениями. Идейно же он 
может быть вовсе с ними не связан и через некоторое время никто 
не запретит ему заключить новый ангажемент с совсем иными 
людьми. Его ответственность ограничивается контрактом и не вы-
ходит за его рамки. И в то же время он волен отказаться от любого 
из этих ангажементов. Он, как это было характерно для художни-

                                                      
1 Камю А. Доклад, сделанный 14 декабря 1957 года // Камю А. Бунтующий 

человек. Философия. Политика. Искусство. – Москва: Политиздат, 1990. – 
С. 362–363. 

2 Сартр Ж.-П. Что такое литература? – Санкт-Петербург: Алетейя, 2000. – 
С. 64.  

3 Камю А. Доклад, сделанный 14 декабря 1957 года // Камю А. Бунтующий 
человек. Философия. Политика. Искусство. – Москва: Политиздат, 1990. – С. 362.  

4 Сартр Ж.-П. Что такое литература? – Санкт-Петербург: Алетейя, 2000. – 
С. 24.  



Козолупенко Д.П. 

 60

ков ранее, находится как бы слегка в стороне, слегка «над» всей 
ситуацией договора, хотя и видимо выступает как один из его уча-
стников. Иными словами, он не «гребет на галерах», а лишь изо-
бражает гребущего, отдыхая в перерывах между актами пьесы и 
глядя на происходящее откуда-то с верхней палубы корабля. Изо-
бражая своего, вовлеченного в ту же жизнь и в те же переживания, 
что и его наниматели, он на самом деле остается Посторонним. 
И эта проблема не решается ответом на вопрос «для кого люди 
пишут?»1, заданный Сартром, так как речь идет не столько об 
ином «нанимателе», сколько об изменившейся позиции «нанимае-
мого». 

Строго говоря, ситуация, описываемая в «Шведских речах» 
А. Камю, вообще не может быть рассмотрена как «наём». Во-
первых, с точки зрения Камю, «речь идет не о добровольном уча-
стии художника в чем бы то ни было, а скорее об обязательной 
воинской повинности»2. Во-вторых, в этой ситуации мы не вправе 
ни выбирать своего нанимателя, ни отказаться от него вовсе. Что 
означает также, что мы не сможем принять отстраненную позицию 
и «никогда больше не сможем оказаться в одиночестве»3, всегда 
стараясь «говорить по мере сил и возможностей за тех, кто не в 
состоянии это сделать»4. Теряя свободу в отношении нанимателя 
(с которым нас связывают одни и те же переживания, то же «море, 
дожди, нужда, желание, борьба со смертью»5 – идейное (в изна-
чальном платоновском смысле) родство, а не договорные условия, 
и потому изменить ему означает для нас также изменить себя и 
изменить себе) и относительного самого слова (так как фигуры 
умолчания звучат подчас громче речи и также отражают нашу по-
зицию), мы теряем и статус Постороннего. Должны терять. Но по-
зиция Постороннего привычна художнику, ведь «воспевать звез-
ды, посиживая на палубе галеры, в то время как в трюме из 
последних сил гребут измученные каторжники»6 приятнее и про-
ще, нежели спускаться в этот трюм – и издавна было привилегией 

                                                      
1 Сартр Ж.-П. Что такое литература? – Санкт-Петербург: Алетейя, 2000. – 

С. 64–274.  
2 Камю А. Доклад, сделанный 14 декабря 1957 года // Камю А. Бунтующий 

человек. Философия. Политика. Искусство. – Москва: Политиздат, 1990. – С. 362.  
3 Там же. – С. 373.  
4 Там же.  
5 Там же. – С. 367. 
6 Там же. – С. 364.  



Не быть Посторонним: «Шведские речи» А. Камю 

 61

художника. А потому и статус Постороннего утратить не так про-
сто – и два направления современного А. Камю искусства – «ис-
кусство для искусства» и «реализм» – с двух разных сторон бли-
стательно демонстрируют это. 

Расценивая ложь «искусства ради искусства» и ложь реа-
лизма как «два противоположных по форме, но одинаковых по 
сущности и полученному результату вида предательства челове-
ка»1, А. Камю рассматривает характерные черты разных видов со-
временного искусства и в то же время задается вопросом, как воз-
можно сегодня быть художником. 

Первый вариант уклонения от ответственной позиции на-
стоящего художника, чья «роль неотделима от тяжких человече-
ских страданий»2 и чья профессия – «честь, ибо это занятие обязы-
вает, и обязывает не только писать»3, но и «нести <…> крест 
несчастья и факел надежды»4 – это вариант «сфабрикованного ис-
кусства» или «искусства ради искусства». 

В противоположность настоящим художникам, для которых 
основным понятием является понятие «обязательство»5, «фабри-
канты искусства» создают «искусство для искусства, на знамени 
которого начертан призыв к безответственности. Искусство для 
искусства, утеха художника-одиночки, – это именно искусствен-
ное искусство абстрактного, искусственного общества. И его ло-
гичное завершение – искусство светских салонов или же чисто 
формальное искусство, питающееся претенциозными выдумками и 
абстракциями, которое приводит к полному разрушению всякой 
реальности»6. К абстрактному искусству, в котором представлен 
некоторый мир, но мир столь далекий от реальных переживаний и 
ситуаций сего дня, замкнутый в грезе отдельного художника или 

                                                      
1 Камю А. Доклад, сделанный 14 декабря 1957 года // Камю А. Бунтующий 

человек. Философия. Политика. Искусство. – Москва: Политиздат, 1990. – 
С. 362–402.  

2 Камю А. Речь от 10 декабря 1957 года // Камю А. Бунтующий человек. 
Философия. Политика. Искусство. – Москва: Политиздат, 1990. – С. 359.  

3 Там же.  
4 Там же. С. 359–360.  
5 Камю А. Доклад, сделанный 14 декабря 1957 года // Камю А. Бунтующий 

человек. Философия. Политика. Искусство. – Москва: Политиздат, 1990. – С. 362.  
6 Там же. – С. 365.  



Козолупенко Д.П. 

 62

представляющий из себя «пустячную забаву»1, игру ума, не 
имеющую отношения к действительности, которое приводит ху-
дожника не к ангажированности, но к разрыву сначала с реально-
стью, затем с обществом и наконец – с самим собой. 

Постепенно такой «художник, даже высокопочитаемый, по-
гружается в одиночество или, по крайней мере, отторгается от сво-
его народа, который теперь будет знать его лишь по большой 
прессе или радио, создающими для широких масс его упрощен-
ный, для всех удобный образ»2. Образ, который будет иметь с ним 
все меньше общего и усиливать чувство разрыва с самим собой и с 
теми, для кого он был создан, поскольку в итоге «миллионы людей 
станут гордиться тем, что знают и понимают такого-то великого 
художника нашего времени, поскольку в газетах они вычитали, 
что он разводит у себя дома канареек или женится не реже чем раз 
в полгода»3. И в этом образе он перестанет узнавать себя и будет 
испытывать по отношению к нему лишь раздражение. 

Искусство, созданное ради искусства, тем самым уничтожа-
ет само себя и заодно своего творца, слава которого будет состоять 
«в том, что его обожают или презирают, не читая»4, в результате 
чего слова его останутся так и не услышанными, а тем, для кого он 
их писал, «известен будет не он сам, а некто, носящий его имя, и 
этот некто в конце концов отречется от него, а быть может, однаж-
ды и убьет в нем истинного творца»5. Следующий принципу «ис-
кусства для искусства» тем самым неизбежно превращается в По-
стороннего – ибо изначально ставит себя вне общества, над 
переживаниями реальных людей, созерцая вымышленные галеры с 
вымышленной же палубы для пассажиров первого класса. 

Как реакция на этот вид безразличия, создаваемый под зна-
менем возвышенности, возникает так называемое «протестное ис-
кусство», отрицающее официально признанные ценности. Идущее 
вроде бы от тех, кто видит оторванность «искусства ради искусст-
ва» от тех, от чьего имени доложен говорить художник, и пытаю-
щееся восстановить разорванную связь, это основанное на бунте 
искусство превращается в итоге в свою противоположность: в раз-

                                                      
1 Камю А. Доклад, сделанный 14 декабря 1957 года // Камю А. Бунтующий 

человек. Философия. Политика. Искусство. – Москва: Политиздат, 1990. – С. 364.  
2 Там же. – С. 366.  
3 Там же.  
4 Там же. 
5 Там же. – С. 365–366.  



Не быть Посторонним: «Шведские речи» А. Камю 

 63

новидность того, с чем оно изначально призвано было бороться. 
«Тема проклятого поэта, родившаяся в буржуазном обществе 
(“Чаттертон”1 – лучшая тому иллюстрация), вылилась в предрас-
судок, который в конце концов стал диктовать следующий прин-
цип: нельзя сделаться великим художником, не протестуя против 
своей эпохи, какова бы она ни была. Вполне законный в самом на-
чале, принцип этот, утверждавший, что истинный художник не 
должен иметь ничего общего с миром чистогана, стал ложным с 
того момента, как начал гласить: художник может быть таковым, 
лишь восставая против всего на свете»2. Бунт ради бунта приводит 
к потере основания, к забыванию того, ради чего он был поднят, и 
приводит к тому же разрыву с миром и народом, что и «искусство 
ради искусства». Художник, как и в первом случае, исходя из соб-
ственных представлений о дурном и хорошем, в итоге может «соз-
дать лишь чисто формальные или абстрактные произведения, ин-
тересные как эксперимент, но лишенные живительной силы, 
свойственной настоящему, подлинному искусству, чья цель – объ-
единять людей»3. 

Таким образом, и возвышенное, в некотором роде соглаша-
тельское и возвеличивающее искусство, и протестное искусство 
равно исходят не из реальности, а из оторванных от реальности 
представлений художника о том, какова эта реальность и каковой 
ей надлежит быть, заботясь более о себе и своем образе, нежели о 
том, какое действие окажут их слова на людей и могут ли они по-
служить для них тем основанием, которое позволит ответить утвер-
дительно на вопрос, стоит ли жизнь того, чтобы быть прожитой. 

Поэтому возникает второй вариант ответа на вопрос «как 
можно сегодня быть художником», рассматриваемый А. Камю, 
тем не менее, не как выход из сложившейся ситуации «посторон-
ности», но как вторая попытка уклонения от ответственной пози-
ции художника, в которой он только и может перестать быть По-
сторонним. Эта попытка называется «реализм» и состоит в 
стремлении «отрицать право художника на одиночество»4 и созда-

                                                      
1 Драма А. де Виньи, написанная в 1835 г. и посвященная одиночеству и 

страданиям английского поэта XVII в. Чаттертона в мире стяжательства  
2 Камю А. Доклад, сделанный 14 декабря 1957 года // Камю А. Бунтующий 

человек. Философия. Политика. Искусство. – Москва: Политиздат, 1990. – 
С. 366–367.  

3 Там же. – С. 367. 
4 Там же.  



Козолупенко Д.П. 

 64

ние собственных иллюзорных миров, выдаваемых за реальность, и 
утверждения «в качестве предмета творчества не собственные его 
мечты, а реальность, переживаемую в страданиях другими, <…> 
от имени и во имя большинства»1 которых он был призван теперь 
говорить. 

Эта задача прямо перекликается с указанной А. Камю необ-
ходимостью дать голос безгласым и исходить не из собственных 
представлений о возможном и должном, но из «той реальности, 
которая знакома каждому из нас <…> будем реалистами»2. Каза-
лось бы, здесь следовало поставить точку. Однако сразу за этим 
призывом А. Камю показывает, что реализм в искусстве (да и не 
только в искусстве) фактически невозможен. Реализм предполага-
ет отсутствие избирательности взгляда, который характеризует 
человеческое восприятие в принципе и искусство – в особенности. 
Отсутствие точки зрения как в прямом, так и в переносном смыс-
ле. В переносном смысле это предполагает позицию неангажиро-
ванности, независимости как объективности и принципиального 
не-примыкания ни к какому идеологическому или теоретическому 
лагерю. Что противоречит позиции и задаче художника, деклари-
руемой А. Камю изначально. В прямом смысле это связано с тем, 
что «дом, видимый ниоткуда»3, т.е. не под определенным углом, 
заданным моим положением в пространстве и ограничивающим 
полноту моего восприятия, строго говоря, не реален. Он представ-
ляет собой не предмет реального мира, являющийся нам в воспри-
ятии то с одной, то с другой стороны, но «ортогональную проек-
цию этих и всех возможных перспектив»4 и как таковой может 
существовать только в пространстве мыслимого. Именно поэтому 
«даже лучшая из фотографий в конечном счете не воспроизводит 
мир достаточно верно, она недостаточно реалистична»5, как недос-
таточно реалистичен будет и документальный фильм, снятый иде-
альной камерой на протяжении всей жизни человека. 

                                                      
1 Камю А. Доклад, сделанный 14 декабря 1957 года // Камю А. Бунтующий 

человек. Философия. Политика. Искусство. – Москва: Политиздат, 1990. – С. 367. 
2 Там же. 
3 Мерло-Понти М. Феноменология восприятия. – Санкт-Петербург: Ювен-

та: Наука, 1999. – С. 101.  
4 Там же.  
5 Камю А. Доклад, сделанный 14 декабря 1957 года // Камю А. Бунтующий 

человек. Философия. Политика. Искусство. – Москва: Политиздат, 1990. – С. 368.  



Не быть Посторонним: «Шведские речи» А. Камю 

 65

Избирательность взгляда непреодолима и, кроме того, она 
дополняется невозможностью охватить все то множество связей, 
из которых складывается наше понимание реального объекта и 
наше отношение к нему. Дом – это всегда больше, чем дом, так как 
в нашем взгляде на нем даются с помощью мысленного достраи-
вания не только иные проекции, создавая единое, никогда не дан-
ное нам непосредственно, целое, но и множество взаимосвязей, не 
имеющих к дому как к объекту непосредственного отношения, но 
не менее значимых для восприятия его как реального объекта, чем 
сам факт его наличия здесь и сейчас: дорожка, по которой мы бе-
жали к нему, торопясь из школы, ожидающая за окном мама, 
ворчливый сосед, живущий за дверью с тремя замками, соседский 
ребенок, дворовая кошка, дерево, проросшее у самого окна и т.д. 
Те, кто давно не живут в нем, и те, кто, никогда не жили, но от ко-
го и к кому мы уходили из этого дома. 

Отражает ли это фотография, может ли она отразить это все? 
Нет. Изображение, которое могло бы охватить реальность во всей 
ее полноте, «под силу лишь одному художнику-реалисту – Госпо-
ду богу, если он существует»1. Поэтому художники, «стремящиеся 
описывать реальность, и только ее одну, оказываются в трагичес-
ком тупике. Они должны быть реалистами, но не могут стать ими. 
Они хотят подчинить свое искусство реальной действительности, а 
ее невозможно описать, не прибегая к выбору, который подчиняет 
ее своеобразию искусства»2. И дело не только в том, что наше зре-
ние ограничено пространственными и временными рамками. Не 
менее важно и то, что абсолютный реализм в данной трактовке 
предполагает фактическое отсутствие ангажированности, так как 
«взгляд ниоткуда» должен быть максимально бесстрастным, 
взглядом «с ничьей стороны». Что снова сближает позицию смот-
рящего с позицией Постороннего и явно противоречит призванию 
художника в понимании А. Камю. 

Возможно, эта позиция уместна для Бога (хотя и здесь все 
совсем не однозначно, но А. Камю допускает это), но для человека 
«чтобы видеть, нужно иметь причину»3 и потому, как бы ни пы-
тался художник или ученый быть лицом «реалистом» или, напро-
тив, приверженцем «искусства для искусства», его взгляд всегда 
                                                      

1 Камю А. Доклад, сделанный 14 декабря 1957 года // Камю А. Бунтующий 
человек. Философия. Политика. Искусство. – Москва: Политиздат, 1990. – С. 368. 

2 Там же.  
3 Джангиров К. Осенний волк. – Москва: Звонница-МГ, 1994. – С. 126.  



Козолупенко Д.П. 

 66

будет сформирован в зависимости от этой причины, а его творче-
ство это всегда «душа, превращенная в объект»1. Душа же при-
страстна и необъективна, что означает, в свою очередь, что даже 
максимально оторванный от реальности или, напротив, стремя-
щийся быть максимально реалистичным художник всегда будет 
ангажированным. Вопрос лишь в том, отдает ли он себе в этом от-
чет, понимает ли он, от чьего имени он говорит и кого могут пора-
зить его слова, как поражает мишень выстрел из пистолета. Иными 
словами, стреляет ли он «так, как это делает мужчина, т.е. метя в 
мишень»2 или же «так, как ребенок – наугад, зажмурив глаза, ради 
одного только удовольствия услышать выстрелы»3. Как бы то ни 
было, в обоих случаях ангажированность и необходимость обяза-
тельств перед теми, от лица кого говорит художник, очевидна. Что 
означает, что реализм в принципе невозможен. 

Это блестяще демонстрирует А. Камю, приходящий к выво-
ду, что «нельзя быть реалистом, когда невозможен сам реализм»4. 
В качестве доказательства этого положения он рассматривает 
«декрет» социалистического реализма, в котором само введение 
прилагательного подрывает значение существительного. Камю 
замечает, что этот вид реализма «действительно искренне призна-
ет, что невозможно отображать реальность, не делая в ней выбора, 
и отвергает теорию реализма в том виде, в каком она была сфор-
мулирована в XIX в. Остается лишь найти новый принцип выбора, 
по которому отныне и будет организован мир. И он находит его, 
но не в реальности, которая нас окружает, а в реальности, которая 
еще только будет, иначе говоря, в грядущем. Для того чтобы верно 
показать то, что есть, нужно изобразить то, что будет. Другими 
словами, настоящим объектом социалистического реализма явля-
ется как раз то, что не имеет никакого отношения к реальности»5. 
Таким образом, под видом реализма здесь выступает тот же самый 
принцип установления возможного и должного с позиции попи-
вающего коктейль на верхней палубе, оценивающего и судящего 
Постороннего, который изначально был характерен и для «искус-

                                                      
1 Сартр Ж.-П. Что такое литература? – Санкт-Петербург: Алетейя, 2000. – 

С. 32.  
2 Там же. – С. 24.  
3 Там же. – С. 24.  
4 Камю А. Доклад, сделанный 14 декабря 1957 года // Камю А. Бунтующий 

человек. Философия. Политика. Искусство. – Москва: Политиздат, 1990. – С. 369.  
5 Там же.  



Не быть Посторонним: «Шведские речи» А. Камю 

 67

ства для искусства» и для «протестного искусства» как для двух 
видов идеализма. «И в конечном счете это искусство будет социа-
листическим ровно в той мере, в какой оно не будет реалистиче-
ским», оно «становится просто-напросто новым видом идеализма, 
таким же бесплодным для истинного художника, как и идеализм 
буржуазный. Реальность откровенно ставится во главу угла, но 
лишь затем, чтобы ее легче было уничтожить. Искусство сводится 
к нулю. Оно служит и, служа, рабски прислуживает. Все, кто пре-
дусмотрительно остережется описывать реальную действитель-
ность, будут возведены в ранг реалистов и прославлены. Прочие 
подвергнутся жестокой цензуре под аплодисменты первых. Из-
вестность, которая в буржуазном обществе заключалась в том, что 
вас вовсе не читали или читали, не понимая, при тоталитарном 
режиме будет состоять в том, чтобы помешать быть прочитанны-
ми другим писателем. И здесь в который раз истинное искусство 
будет изуродовано, обречено на немоту, а всеобщее единение ста-
нет невозможным по милости именно тех, кто так страстно призы-
вал к нему»1. Поэтому ложь реализма представляется А. Камю да-
же более опасной для искусства, чем ложь искусства для 
искусства. 

В обоих случаях художник ставит себя над реальностью, но 
в первом он честно заявляет о своем особом статусе и о том, что 
он не разделяет положения и страданий тех, о ком он пишет, тогда 
как во втором он говорит именно от их лица, находясь при этом 
все в той же отстраненно-оценивающей позиции. В обоих случаях 
он судит и выносит приговор. Но «цель искусства состоит, напро-
тив, вовсе не в том, чтобы диктовать законы или царить над ума-
ми; его цель прежде всего в том, чтобы понять <…> Он не судит, 
он оправдывает. Он – вечный адвокат живого человека именно 
потому, что тот живой»2. 

Возможно, именно поэтому в произведениях А. Камю по-
стоянно присутствует не только стремление к Абсолюту и поиск 
Истины (несмотря на понимание недостижимости как первого, так 
и второго), не только ощущение бессмысленности собственного 
существования и существования других в отсутствие этого смысла – 
но и бунт против окончательности такого вывода, бунт, выражаю-

                                                      
1 Камю А. Доклад, сделанный 14 декабря 1957 года // Камю А. Бунтующий 

человек. Философия. Политика. Искусство. – Москва: Политиздат, 1990. – С. 369. 
2 Там же. – С. 373.  



Козолупенко Д.П. 

 68

щийся в нежелании и невозможности для человека становиться 
Посторонним. 

В этом смысле упреки, высказанные недавно Оливье Глоа-
ком в его работе о Камю1, не вполне состоятельны. Он пишет о 
неисторичности, необъективности позиции А. Камю. Оставим в 
стороне дебаты по поводу того, действительно ли это так. Для нас 
существеннее другой момент: Камю никого не обманывает, так как 
он изначально позиционирует себя не как историка. Его отношение 
к реальности, как мы видели, очень специфичное, личное вовлечен-
ное. Оно сродни отношению А. де Сент-Экзюпери, который писал, 
что «быть человеком – это и значит чувствовать, что ты за все в от-
вете. Сгорать от стыда за нищету, хотя она как будто существует и 
не по твоей вине. Гордиться победой, которую одержали товарищи. 
И знать, что, укладывая камень, помогаешь строить мир»2. 

А. Камю показывает в своих «Шведских речах», что нам 
приходится выбирать между объективностью и человечностью и 
что на самом деле это странный выбор, так как объективность в 
данном случае оказывается подменой: и в случае «искусства для 
искусства», и в случае «протестного искусства», и в случае «реа-
лизма» она более чем субъективна и гораздо сильнее оторвана от 
реальности, чем взгляд «ангажированного» художника. Неудиви-
тельно поэтому, что он сам выбирает человечность и «искренне 
встает на защиту из любви к ближнему, а не из любви к тому отда-
ленному, туманному будущему, которое топчет уже существую-
щий гуманизм, низводя его до судебного кодекса»3, и не из абст-
рактного понимания абстрактной истины. И, пожалуй, он просто 
не может позволить себе быть объективным в общепринятом 
смысле этого слова, ибо угроза стать Посторонним для него слиш-
ком явна на этом пути. 

Список литературы 

1. Великовский С. В поисках утраченного смысла. Очерки литературы трагиче-
ского гуманизма во Франции. – Москва: Художественная литература, 1979. – 
295 с. 

2. Джангиров К. Осенний волк. – Москва: Звонница-МГ, 1994. – 160 с. 

                                                      
1 Gloag O. Oublier Camus. – Paris: La Fabrique, 2023. – 160 р.  
2 Сент-Экзюпери А. Сочинения. – Москва: Художественная литература, 

1964. – С. 199.  
3 Камю А. Доклад, сделанный 14 декабря 1957 года // Камю А. Бунтующий 

человек. Философия. Политика. Искусство. – Москва: Политиздат, 1990. – С. 373.  



Не быть Посторонним: «Шведские речи» А. Камю 

 69

3. Долгов К.М. От Киркегора до Камю. – Москва: Искусство, 1991. – 389 с. 
4. Камю А. Миф о Сизифе. Эссе об абсурде // Камю А. Бунтующий человек. 

Философия. Политика. Искусство. – Москва: Политиздат, 1990. С. 23–92. 
5. Камю А. Калигула // Камю А. Посторонний. Миф о Сизифе. Калигула. – Мо-

сква: АСТ, 2018. – С. 283–381. 
6. Камю А. Посторонний // Камю А. Посторонний. Миф о Сизифе. Калигула. – 

Москва: АСТ, 2018. – С. 5–124. 
7. Камю А. Недоразумение // Камю А. Собрание сочинений: в пяти томах. 

Том 2. – Харьков: Фолио, 1997. – С. 113–161. 
8. Камю А. Речь от 10 декабря 1957 года // Камю А. Бунтующий человек. Фило-

софия. Политика. Искусство. – Москва: Политиздат, 1990. – С. 358–361. 
9. Камю А. Доклад, сделанный 14 декабря 1957 года // Камю А. Бунтующий 

человек. Философия. Политика. Искусство. – Москва: Политиздат, 1990. – 
С. 362–402 

10. Мерло-Понти М. Феноменология восприятия. – Санкт-Петербург: Ювента: 
Наука, 1999. – 608 с. 

11. Сартр Ж.-П. Что такое литература? – Санкт-Петербург: Алетейя, 2000. – 
466 с. 

12. Сент-Экзюпери А. Сочинения. – Москва: Художественная литература, 1964. – 
695 с. 

13. Gloag O. Oublier Camus. – Paris: La Fabrique, 2023. – 160 р. 
 



Цибизова И.М. 

 70

УДК 1                                                    DOI: 10.31249/rphil/2025.04.06 

ЦИБИЗОВА И.М.* ПРИМЕР НАУЧНОГО СОТРУДНИЧЕСТВА 
В СОЮЗНОМ ГОСУДАРСТВЕ РОССИИ И БЕЛАРУСИ  

Аннотация. В статье рассматривается деятельность сектора 
философии религии и религиоведения Института философии Бе-
ларуси сквозь призму российско-белорусского сотрудничества. 

Ключевые слова: многоаспектность религиозного дискурса; 
научное сотрудничество; онтология религии; религиоведение; фе-
номенология мифа; феноменология религии; Элиаде М. 

TSIBIZOVA I.M. AN EXAMPLE OF SCIENTIFIC COOPERATION 
IN THE UNION STATE OF RUSSIA AND BELARUS 

Abstract. The article examines the activities of the sector of phi-
losophy of religion and religious studies of the Institute of Philosophy 
of Belarus through the prism of Russian-Belarusian cooperation. 

Keywords: multidimensionality of religious discourse; Eliade M.; 
ontology of religion; phenomenology of myth; phenomenology of reli-
gion; religious studies; scientific cooperation. 

Для цитирования: Цибизова И.М. Пример научного сотрудничест-
ва в союзном государстве России и Беларуси // Социальные и гуманитар-
ные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 
2025. – № 4. – С. 70–89. – DOI: 10.31249/rphil/2025.04.06 

 
Сектор философии религии и религиоведения (заведующая – 

кандидат философских наук, доцент Н.А. Никонович) создан в 
Институте философии (ИФ) Национальной академии наук (НАН) 

                                                      
* Цибизова Ирина Михайловна – кандидат исторических наук, научный 

сотрудник отдела философии ИНИОН РАН; itsibizova@mail.ru 



Пример научного сотрудничества в союзном государстве  
России и Беларуси 

 71

Беларуси только 3 января 2024 г.1, но он опирается на добрые, за-
ложенные плодотворной предыдущей работой традиции. 

Одной из таких традиций является осмысление творчества 
наиболее влиятельного и самого цитируемого в мире румынского 
философа и религиоведа Мирчи Элиаде, в котором активно участ-
вуют ученые Союзного государства России и Беларуси. 

27 апреля 2022 г. ИФ организовал Международный круглый 
стол «Феноменология мифа и религии М. Элиаде и тенденции раз-
вития современного религиоведения: к 115-летию со дня рождения 
выдающегося мыслителя»2. Это мероприятие вытекло из логики 
научного развития и собрало ведущих специалистов по творчеству 
румынско-американского феноменолога из Союзного государства, 
которые рассматривают его с разных, иногда неожиданных ракурсов. 

В приветственном слове академика-секретаря Отделения гу-
манитарных наук и искусств НАН Беларуси, академика А.А. Кова-
лени, озвученном заместителем директора по научной работе Ин-
ститута философии НАН Беларуси А.Ю. Дудчиком, творчество 
Элиаде характеризовалось как основание оригинальной религиоз-
но-философской концепции, исток многих направлений общеми-
ровых исследований религии и мифологии. Директор Института 
философии НАН Беларуси А.А. Лазаревич отметил знаковость со-
бытия как первого посвященного создателю Чикагской школы 
сравнительного религиоведения, одного из наиболее влиятельных 
религиоведов XX в., этнографа и писателя в ИФ и в республике – 
для научного сообщества. Религиоведческий дискурс ныне, по его 
словам, актуален для осмысления духовного самоопределения ин-
дивида в трансформирующихся условиях, сохранения культурной, 
этнической памяти и наследия, выработки стратегий развития 
культурной, религиозной жизни3. 

                                                      
1 В Институте философии НАН Беларуси создан сектор философии рели-

гии и религиоведения // Философия. BY / Институт философии Национальной 
академии наук Беларуси. [Электронный ресурс]. – URL: https://philosophy.by/ru/ 
news/event-2024-03-27/ (дата обращения: 17.03.2025). 

2 Философское и религиоведческое наследие выдающегося мыслителя: 
К 115-летию со дня рождения М. Элиаде. Международный круглый стол // Фило-
софия. BY / Институт философии Национальной академии наук Беларуси. [Элек-
тронный ресурс]. – URL: https://philosophy.by/ru/event/event-2022-04-27/ (дата 
обращения: 17.03.2025). 

3 Никонович Н.А. Философское и религиоведческое наследие выдающего-
ся мыслителя: К 115-летию со дня рождения М. Элиаде // Философские исследо-
вания. – 2022. – Вып. 9. – С. 413. 



Цибизова И.М. 

 72

Академик НАН Е.М. Бабосов отметил в глубоком гумани-
стическом творчестве Элиаде синтез множества центров мирозда-
ния и человека в нем, сопряжение человеческого и божественного, 
сакрального и профанного, вечного и преходящего, земного и не-
бесного, бытия и небытия, абсолютного и относительного1. 

Главный редактор научно-теоретического журнала «Рели-
гиоведение» доктор философских наук А.П. Забияко (Амурский 
государственный университет) поделился опытом собственного 
знакомства с идеями М. Элиаде, отметив взаимосвязь воззрений 
мыслителя с основными вехами его жизненного пути2. Доктор фи-
лософских наук, профессор философского факультета Московского 
государственного университета имени М.В. Ломоносова И.П. Да-
выдов, используя методологию П.Г. Богатырева, указал основные 
социальные функции мифа, выделив основную – «разрушение» 
линейного индивидуального времени во имя реактуализации «Ве-
ликого времени» первоначала всего сущего. Старший научный 
сотрудник ИФ РАН, доктор философских наук Т.С. Самарина, оп-
ределив религию как когнитивную способность человека, предло-
жила искать точки соприкосновения или пересекающиеся области 
между феноменологией религии и когнитивным религиоведени-
ем3. Старший научный сотрудник, заведующий отделом филосо-
фии ИНИОН РАН, доктор философских наук С.В. Мельник пред-
ставил доклад «Сравнительное религиоведение и межрелигиозный 
диалог», сосредоточившись на вкладе румынского феноменолога в 
эту отрасль и потенциал ее использования для развития межрели-
гиозного диалога как средства сближения стран и народов4. По-
мощник ректора, специалист по учебно-методической работе фа-

                                                      
1 Никонович Н.А. Философское и религиоведческое наследие выдающего-

ся мыслителя: К 115-летию со дня рождения М. Элиаде // Философские исследо-
вания. – 2022. – Вып. 9. – С. 414. 

2 Никонович Н. Феноменология мифа и религии // Навука. – 2022. – 
№ 20 (2903). – C. 6. 

3 Никонович Н.А. Философское и религиоведческое наследие выдающего-
ся мыслителя: К 115-летию со дня рождения М. Элиаде // Философские исследо-
вания. – 2022. – Вып. 9. – С. 415. 

4 Сотрудник Болгарской исламской академии выступил на круглом столе в 
Минске // Болгарская исламская академия. Мусульманская религиозная органи-
зация. Духовная образовательная организация высшего образования. [Электрон-
ный ресурс]. – URL: https://bolgar.academy/sotrudnik-bolgarskoj-islamskoj-akademii-
vystupil-na-kruglom-stole-v-minske/?ysclid=m8cb2fhk1f107891174 (дата обращения: 
17.03.2025) 



Пример научного сотрудничества в союзном государстве  
России и Беларуси 

 73

культета философии, богословия, религиоведения Русской христи-
анской гуманитарной академии, магистр религиоведения К.А. Мо-
жайская в сообщении «Феноменология смерти в западноевропей-
ском эзотеризме» рассмотрела смерть как принципиально 
ускользающий феномен, контакт двух реальностей: наличной и 
трансцендентной, – конец одного образа жизни и начало другого, 
символ перехода из одного состояния в другое, паттерн для всех 
значимых перемен в жизни человека1. Организатор круглого стола, 
кандидат философских наук, доцент Н.А. Никонович интерпрети-
ровала онто-феноменологический проект М. Элиаде, предложив 
использовать термин «интроэпистема» (внутренняя эпистема) для 
интерпретации предложенной этим мыслителем модели мифо-
религиозного опыта с его структурными константами как феноме-
нологическими, так и субстанциальными2. Этот доклад можно 
расценить как новый этап осмысления творчества румынского ре-
лигиоведа белорусским ученым, в 2014 г. защитившим диссерта-
цию «Теория мифа М. Элиаде: (философско-культурологическое 
значение)»3. Актуализация знания о своеобразной системе основа-
теля Чикагской школы сравнительного религиоведения осуществ-
лялась в монографии «Теоретический анализ философии мифа 
М. Элиаде: основные идеи и когнитивный потенциал»4, в которой 
были определены пути синтеза идей феноменолога с концепциями 
К.-Г. Юнга и С. Грофа и предложена новая концептуальная модель 
мифо-религиозного опыта: метауровень – концептуальные основа-
ния теории, уровень концептуальных обобщений; субуровни – 
эпистемология, онтология и феноменология мифологического и 
религиозного опыта5, а также в выступлениях и статьях, в том чис-

                                                      
1 Никонович Н.А. Философское и религиоведческое наследие выдающего-

ся мыслителя: К 115-летию со дня рождения М. Элиаде // Философские исследо-
вания. – 2022. – Вып. 9. – С. 416. 

2 Там же. – С. 417. 
3 Никонович Н.А. Теория мифа М. Элиаде: (философско-культурологичес-

кое значение): диссертация на соискание ученой степени кандидата философских 
наук, специальность 09.00.13: Философская антропология, философия культуры // 
Electronic Library. National Library of Belarus. [Электронный ресурс]. – URL: 
https://elib.nlb.by/elib/Record/BY-NLB-br0001189900?sid=34164114 (дата обраще-
ния: 18.03.2025). 

4 Никонович Н.А. Теоретический анализ философии мифа М. Элиаде: ос-
новные идеи и когнитивный потенциал. – Минск: Беларуская навука, 2018. – 
151 с. 

5 Там же. 



Цибизова И.М. 

 74

ле «М. Элиаде и проблемы религиозной онтологии»1, «Эпистемо-
логическая конфигуративность религиозно-мифологического дис-
курса как объект философско-культурологического анализа 
(М. Элиаде и Дж. Кэмпбелл)»2. 

Заведующая новообразованным сектором Н.А. Никонович 
обладает опытом международного сотрудничества. Ею были опуб-
ликованы статьи в научных журналах Российской Федерации3, 
США4, Испании и Колумбии5. В настоящий момент ею осуществ-
ляется руководство международным проектом «Белорусско-
кубинское сотрудничество в сфере социально-гуманитарных, фи-
лософских наук», 2023–2025 гг. 

Традиция была продолжена изданием «Феноменология мифа 
и религии и тенденции развития современного религиоведения: 
сборник научных трудов»6, в подготовке статей которого приняли 
участие ведущие религиоведы Содружества независимых госу-
дарств. Сборник стал свидетельством того, что работы М. Элиаде 

                                                      
1 Никонович Н.А. Элиаде и проблемы религиозной онтологии // Диалог 

культур в эпоху глобальных рисков: материалы Международной научной конфе-
ренции и X научно-теоретического семинара «Инновационные стратегии в со-
временной социальной философии», Минск, 17–18 мая 2016: в 2 ч. Ч. 2. – Минск: 
БГУ, 2016. – С. 638–641. 

2 Никонович Н.А. Эпистемологическая конфигуративность религиозно-
мифологического дискурса как объект философско-культурологического анализа 
(М. Элиаде и Дж. Кэмпбелл) // Веснік Брэсцкага універсітэта. Сер. 1: Філасофія, 
паліталогія, сацыялогія. – 2020. – № 2. – С. 50–60.  

3 Никонович Н.А. Проблемы онтологии и эпистемологии мифо-религиоз-
ного опыта: синтез идей М. Элиаде, К.-Г. Юнга и С. Грофа // Религиоведение. – 
2017. – № 1. – С. 90–98; Никонович Н.А. Концептуализация и спецификация по-
нятия эпистемы в религиоведческом дискурсе: теоретико-методологический ана-
лиз // Философские науки. – 2022. – № 65 (3). – C. 138–152. – URL: 
https://www.phisci.info/jour/article/view/3555/3286 (дата обращения: 25.03.2025). 

4 Nikonovich N. Modern transpersonal theory: thematic configurations and 
cognitive-epistemological potential // Epis Journal of Psychoanalysis, Phenomenology 
& Critical Theory. – 2018. – Vol. 1. – P. 301–315. 

5 Nikonovich N. El paradigma del mito-ontológico de Mircea Eliade y su 
significación metodológica // Anduli: Rev. Andaluza de Ciencias Sociales. – 2011. – 
N 10. – P. 121–126; Nikonovich N. El proyecto de la ontología religiosa de M. Eliade y 
problema de síntesis de los paradigmas // Pensamiento Americano. – 2016. – Vol. 8, 
N 16. – P. 45–57.  

6 Феноменология мифа и религии и тенденции развития современного ре-
лигиоведения: сборник научных трудов / под ред. Н.А. Никонович. – Минск: Бе-
ларуская навука, 2025. – 225 с. 



Пример научного сотрудничества в союзном государстве  
России и Беларуси 

 75

не только не утратили своей актуальности, но и требуют переос-
мысления новыми поколениями ученых и философов1. 

Е.М. Бабосов в статье «Боговоплощенность и человекомер-
ность окружающей реальности – глубинная сущность творчества 
М. Элиаде»2 осмысливает как основополагающую системообра-
зующую концепцию румынского философа глубокое пространст-
венное и временное единство, неразрывную связь Творца всего 
сущего и человеческих измерений реальности. Доктор философ-
ских наук, главный научный сотрудник Института философии 
НАН Беларуси, заслуженный деятель культуры Республики Бела-
русь В.А. Салеев в статье «Философия культуры М. Элиаде»3 сфо-
кусировался на генезисе представлений об архетипах и их совре-
менном понимании, предложенных феноменологом онтологии 
времени и циклической парадигме, соотношении сакрального и 
профанного в общественном и индивидуальном сознании. Науч-
ный сотрудник отдела философии ИНИОН РАН И.М. Цибизова 
использовала статью «Жизнь и творчество М. Элиаде как антидот 
от культуры отмены»4 для размышлений о причинах, по которым 
М. Элиаде стал «неудобным» для ряда религиоведов, а также о 
глубоком гуманистическом потенциале его творчества для разли-
чения национального при глубоком уважении к другому (позитив-
ного) и националистического (недопустимого), а также позитивно-
го универсального космополитического подхода и недопустимого 
такового глобалистского униформированного5. Доктор философ-
ских наук, профессор Республиканского института высшей школы 
М.А. Можейко продемонстрировала, как сквозь призму модели 

                                                      
1 Феноменология мифа и религии и тенденции развития современного ре-

лигиоведения: сборник научных трудов / под ред. Н.А. Никонович. – Минск: Бе-
ларуская навука, 2025. – С. 7 

2 Бабосов Е.М. Боговоплощенность и человекомерность окружающей ре-
альности – глубинная сущность творчества М. Элиаде // Феноменология мифа и 
религии и тенденции развития современного религиоведения: сборник научных 
трудов. – Минск: Беларуская навука, 2025. – С. 8–15. 

3 Салеев В.А. Философия культуры М. Элиаде // Феноменология мифа и 
религии и тенденции развития современного религиоведения: сборник научных 
трудов. – Минск: Беларуская навука, 2025. – С. 16–25. 

4 Цибизова И.М. Жизнь и творчество М. Элиаде как антидот от культуры 
отмены // Феноменология мифа и религии и тенденции развития современного 
религиоведения: сборник научных трудов. – Минск: Беларуская навука, 2025. – 
С. 26–35.  

5 Там же. – С. 26. 



Цибизова И.М. 

 76

мифа М. Элиаде рассматривать архетипы европейской культуры, 
связанные с архаическим сознанием и интерпретирующие возник-
новение мира как плод божественных прародителей: Земли и Не-
ба1. Доктор философских наук, доктор культурологии, профессор, 
преподающий в обеих странах Союзного государства – Санкт-
Петербургском университете МВД России и Белорусском государ-
ственном университете культуры и искусств П.Г. Мартысюк ин-
терпретирует циклическую направленность – Вечное возвращение – 
в творчестве феноменолога как механизмы установления связи с 
божественным в мифоритуальном комплексе и придания конст-
руктивной духовной направленности в современной культуре2. 
Российский религиовед Н.И. Петев осуществил сравнительное 
рассмотрение мифологии/ритуальных действий и игры для выяв-
ления гетерономности и автономности, а также возможности тож-
дества этих сфер3. Иеромонах Варлаам (А.А. Горохов), проректор 
по научной и учебно-методической работе, заведующий кафедрой 
библеистики и лингвистических дисциплин Тобольской духовной 
семинарии, выделив основные паттерны религиоведения Элиаде, а 
именно сакрализацию истории, монотеистический переворот, 
взаимоотношения христианства и религии «современного» чело-
века, а также христианства и парадигмы о вечном возвращении, 
осветил его взгляды на основные концепты яхвизма и христианст-
ва4. Н.А. Никонович, осмысливая классические парадигмы фено-
менологии религии, в том числе Ф. Хайлера, Р. Отто, Г. ван дер 
Леува, М. Мюллера, К. Тиле и др., освещает специфику онто-

                                                      
1 Можейко М.А. Архаические космогонии и архетипы европейской куль-

туры: Эвристический потенциал модели мифа М. Элиаде // Феноменология мифа 
и религии и тенденции развития современного религиоведения: сборник научных 
трудов. – Минск: Беларуская навука, 2025. – С. 35–47. 

2 Мартысюк П.Г. Циклическая концепция мифа в учении М. Элиаде // Фе-
номенология мифа и религии и тенденции развития современного религиоведе-
ния: сборник научных трудов. – Минск: Беларуская навука, 2025. – С. 47–55.  

3 Петев Н.И. Игровой аспект мифологии: Сравнительный характер игры с 
мифом и ритуальным действием // Феноменология мифа и религии и тенденции 
развития современного религиоведения: сборник научных трудов. – Минск: Бе-
ларуская навука, 2025. – С. 55–69.  

4 Варлаам (Горохов А.А.) иеромонах. Яхвизм и христианство в религиове-
дении М. Элиаде // Феноменология мифа и религии и тенденции развития совре-
менного религиоведения: сборник научных трудов. – Минск: Беларуская навука, 
2025. – С. 90–96. 



Пример научного сотрудничества в союзном государстве  
России и Беларуси 

 77

феноменологического подхода М. Элиаде1. Кандидат политологи-
ческих наук, доцент Российского государственного гуманитарного 
университета (РГГУ) С.П. Донцев выделил этапы формирования 
религиозной политики России и Беларуси в кон. XIX – нач. XX вв., 
в общественно-политическом контексте этой эволюции, одновре-
менно рассмотрев корреляцию вызовов и угроз национальной 
безопасности с регуляцией деятельности2. Доктор философских 
наук, доцент, эксперт Общественного фонда «Казахстанский ин-
ститут развития человеческих ресурсов», член республиканской 
информационно-разъяснительной группы по профилактике религи-
озного экстремизма Комитета по делам религий Республики Казах-
стан Г.Ж. Джуманова показала деструктивную сущность радикаль-
ной идеологии религиозного фундаментализма и мифологизации, 
ведущей к радикализации, экстремизации сознания и поведения3. 

К подготовительной работе по созданию сектора религиове-
дения можно также отнести выступление Н.А. Никонович на круг-
лом столе «Феномены мировой культуры (к юбилеям Ф. Кафки и 
А. Камю)», в рамках которого было продемонстрировано фило-
софское и культурное значение наследия выдающихся мыслителей 
Франца Кафки (140 лет со дня рождения) и Альбера Камю (110 лет 
со дня рождения), рассмотрены основополагающие идеи их творче-
ских систем для осмысления актуальных проблем современности4. 
Круглый стол был организован старшим научным сотрудником 

                                                      
1 Никонович Н.А. Онто-феноменологический проект М. Элиаде в контек-

сте методологической конфигуративности западной феноменологии религии // 
Феноменология мифа и религии и тенденции развития современного религиове-
дения: сборник научных трудов. – Минск: Беларуская навука, 2025. – С. 97–107. 

2 Донцев С.П. Концепция «традиционных религий» в религиозной поли-
тике России и Беларуси // Феноменология мифа и религии и тенденции развития 
современного религиоведения: сборник научных трудов. – Минск: Беларуская 
навука, 2025. – С. 199–209. 

3 Джуманова Г.Ж. Деструктивный смысл радикальной идеологии // Фено-
менология мифа и религии и тенденции развития современного религиоведения: 
сборник научных трудов. – Минск: Беларуская навука, 2025. – С. 209–217. 

4 Круглый стол «Феномены мировой культуры (к юбилеям Ф. Кафки и 
А. Камю)» // Философия. BY. / Институт философии Национальной академии 
наук Беларуси. [Электронный ресурс]. – URL: https://philosophy.by/ru/event/event-
2023-10-12/ (дата обращения: 21.03.2025); В Институте прошел круглый стол к 
юбилеям Ф. Кафки и А. Камю // Философия. BY / Институт философии Нацио-
нальной академии наук Беларуси. [Электронный ресурс]. – URL: https://philoso 
phy.by/ru/news/event-2023-10-12-2/ (дата обращения: 21.03.2025). 



Цибизова И.М. 

 78

Института философии НАН Беларуси, кандидатом филологиче-
ских наук, доцентом И.И. Морозовой. 

Дальнейшим развитием сотрудничества религиоведов стран 
СНГ стала работа секции «Концептуальное и проблемное поле, 
современные парадигмы религиоведения и философии религии» в 
рамках VII Международной научной конференции «Интеллекту-
альная культура Беларуси: гуманитарная безопасность в условиях 
глобальных вызовов», проведенной ИФ философии НАН Беларуси 
16–17 ноября 2023 г1. Были освещены актуальные проблемы, ка-
сающиеся теории религиоведения и их практического применения, 
как то роли религии в решении социальных проблем на примере 
ислама2, сохранения национальных устоев белорусов в условиях 
кризисов (А.А. Головач), функций ритуалов в религиозной комму-
никации (А.В. Данилов), использования религиозными фундамен-
талистами невежества как угрозы гуманитарной безопасности 
(Г.Ж. Джуманова), влияния религии на социокультурные процессы 
в условиях глобализации, условий и характера религиозного об-
ращения последователей ислама в Беларуси (С.Г. Карасѐва, 
Е.В. Шкурова), синкретизма рационального и иррационального 
религиозного знания в европейской культуре (Е.А. Круподеря), 
философской сущности проблемы религиозной безопасности 
(Д.В. Куницкий), патриотической миссии православия (А.И. Лой-
ко), рассмотрения постсекулярной религиозности как нового типа 
дискурса (О.В. Мащитько), методологических проблем современ-
ного религиоведения (Н.А. Никонович), онтологического аспекта 
проблемы религиозных ценностей в современной Беларуси 
(В.А. Одиноченко), проблематики секуляризации в рамках пара-
дигмы массовой культуры (Н.И. Петев), потенциала сотрудничест-
ва религии и науки (И.М. Цибизова), типов религиозной менталь-

                                                      
1 VII Международная научная конференция «Интеллектуальная культура 

Беларуси: гуманитарная безопасность в условиях глобальных вызовов» // Фило-
софия. BY / Институт философии Национальной академии наук Беларуси. [Элек-
тронный ресурс]. – URL: https://philosophy.by/ru/event/event-2023-11-16-17/ (дата 
обращения: 21.03.2025). 

2 Озджан А. Роль религии в решении социальных проблем // Интеллекту-
альная культура Беларуси: гуманитарная безопасность в условиях глобальных 
вызовов: материалы Седьмой междунар. науч. конф. (16–17 ноября 2023 г., 
г. Минск): в 2 т. Т. 2 / под ред. А.А. Лазаревич [и др.]. – Минск: Четыре четверти, 
2023. – С. 165–168. 



Пример научного сотрудничества в союзном государстве  
России и Беларуси 

 79

ности как субстрата национальных философских традиций Испа-
нии и России (Л.Е. Яковлева)1. 

Работа в данном направлении была продолжена на следую-
щей восьмой конференции «Интеллектуальная культура Беларуси: 
от Просвещения к Современности», приуроченной к 300-летию со 
дня рождения Иммануила Канта (1724–1804), в рамках которой 
действовала секция «Религия в секулярном и постсекулярном об-
ществе: от Просвещения к современности»2. Секцию знаково про-
вели Н.А. Никонович с белорусской стороны и Л.Е. Яковлева – с 
российской. Среди обсуждаемых актуальных, как в теоретико-
философском, так и практическом плане тем можно выделить спе-
цифику компенсаторного механизма института дальневосточных 
религий (П.А. Барахвостов), позитивные и негативные последст-
вия современного «религиозного ренессанса» (Г.Ж. Джуманова), 
динамику религиозных процессов в современном белорусском 
обществе (Т.В. Зайковская), особенности современного паломни-
чества (Д.М. Зайцев), философские основания охранительно-пат-
риотического подхода к политике духовно-нравственной безопас-
ности (Д.В. Куницкий), судьбы христианства в исторические 
эпохи переоценки ценностей (А.И. Лойко), обращение к вере в Бо-
га как форма реализации индивидуального проекта человека в 
контексте постконфликтного общества 1980-х годов. (А.С. Лунь-
ков), концепцию религиозного символа в постсекулярную эпоху 
(О.В. Мащитько, С.М. Мащитько), концепцию метарелигиоведе-
ния как метатеории и методологии религиоведческого знания 
(Н.А. Никонович), проблему места религии в постатеистическом 
белорусском обществе (В.А. Одиноченко), религиозную идентич-
ность в контексте цифровой трансформации общества (Ю.П. Се-
реда), периодизацию развития сербского православия с перспекти-
вы теории культурных войн (И.М. Цибизова), роль римско-
католической церкви в формировании национального самосозна-

                                                      
1 См. подробнее: Интеллектуальная культура Беларуси: от Просвещения к 

Современности: материалы Восьмой междунар. науч. конф. (21–22 ноября 
2024 г., г. Минск): в 2 т. Т. 2 / под ред. А.А. Лазаревич [и др.]. – Минск: Четыре 
четверти, 2024. – С. 165–223.  

2 VIII Международная научная конференция «Интеллектуальная культура 
Беларуси: от Просвещения к Современности» // Философия. BY / Институт фило-
софии Национальной академии наук Беларуси. [Электронный ресурс]. – URL: 
https://philosophy.by/ru/event/event-2024-11-21-22/ (дата обращения: 22.03.2025). 



Цибизова И.М. 

 80

ния Беларуси (А.С. Цмыг), философию религии М. Самбрано 
(Л.Е. Яковлева)1. 

На базе сектора регулярно проводится семинар «Теоретиче-
ские проблемы современного религиоведения». На первом заседа-
нии 17 июля 2924 г. был обсужден доклад заведующей сектором 
Н.А. Никонович «Генезис, становление и развитие западноевро-
пейского религиоведения XIX–XXI веков», в котором интерпрети-
ровался ряд концепций, сформировавших базу современного рели-
гиоведения, в том числе М. Мюллера и К. Тиле, рассматривались 
методологические основы развития наук о религии, многомер-
ность концептуально-теоретического осмысления феномена рели-
гиозности и религиозного опыта, специфика феноменологии и нео-
феноменологии религии2. 

Центральной темой следующего семинара 25 сентября 
2025 г. стало выступление докторанта Института философии НАН 
Беларуси, кандидата политических наук, доцента П.А. Барахвосто-
ва с докладом на тему «Компенсаторная функция религиозных ин-
ститутов в общественной системе», предложившего новый мето-
дологический подход, основанный на неоинституционализме с 
использованием теории институциональных матриц. Была проде-
монстрирована компенсаторная функция православия, католициз-
ма и синкретизма для различных обществ3. 

Доклад докторанта Белорусского государственного универ-
ситета культуры и искусств, кандидата культурологии, доцента 
Т.В. Карнажицкой на тему «Эстетический канон в культовой прак-
тике православного христианства: ресурсы актуализации религи-
озности» был представлен на семинаре 12 ноября 2024 г. Посколь-
ку религиозность в белорусском обществе выполняет важную 

                                                      
1 Интеллектуальная культура Беларуси: от Просвещения к Современности: 

материалы Восьмой междунар. науч. конф. (21–22 ноября 2024 г., г. Минск): в 2 т. 
Т. 2 / под ред. А.А. Лазаревич [и др.]. – Минск: Четыре четверти, 2024. – С. 187–
247. 

2 На базе сектора философии религии и религиоведения начал работу се-
минар «Теоретические проблемы современного религиоведения» // Философия. 
BY / Институт философии Национальной академии наук Беларуси. [Электронный 
ресурс]. – URL: https://philosophy.by/ru/news/event-2024-07-17/ (дата обращения: 
24.03.2025). 

3 На семинаре в Институте философии обсудили компенсаторную функ-
цию религиозных институтов // Философия. BY / Институт философии Нацио-
нальной академии наук Беларуси. [Электронный ресурс]. – URL: https://philoso 
phy.by/ru/news/event-2024-09-25/ (дата обращения: 24.03.2025). 



Пример научного сотрудничества в союзном государстве  
России и Беларуси 

 81

социально-культурную функцию формирования мировоззренче-
ско-гуманитарных констант национальной культуры и обеспече-
ния реализации социально-культурной идентификации личности, 
было предложено использовать этот фактор обеспечения гарантии 
гуманитарной безопасности общества1. 

На семинар 12 декабря 2024 г. был приглашен протоиерей 
О. Голубев, кандидат исторических наук, доцент кафедры бого-
словия Института теологии им. свв. Мефодия и Кирилла БГУ с 
докладом на тему «Проблемы биоэтики в христианской интерпре-
тации», в котором подчеркивалась необходимость для Православ-
ной церкви, несущей человеку ценностные ориентиры Святого 
Писания, ответить на вопросы, касающиеся искусственного опло-
дотворения, прерывания беременности, контрацепции, генной ин-
женерии, клонирования, проблемам пола и брака, различных ме-
тодов лечения и трансплантации, паллиативного лечения и 
эвтаназии. Нужно очертить границы дозволенного в попытке че-
ловека получить полный контроль над своей жизнью и судьбой, 
сравнимый с божественным вмешательством. В социальной кон-
цепции РПЦ (2000) изложены основы отношения к этим биоэтиче-
ским проблемам, однако необходимо сформулировать четкую по-
зицию по отношению к этим вызовам современности. С докладами 
также выступили заведующая отделом социальной экологии и 
биоэтики Н.Е. Захарова («Вопросы гуманитарной экспертизы пер-
спектив конструирования человека») и руководитель Республи-
канского центра биоэтики, докторант Института философии НАН 
Беларуси В.Н. Сокольчик («Открытые проблемы современной 
биоэтики и их регулирование в белорусском законодательстве»)2. 

На семинаре 26 февраля 2025 г. выступал профессор кафед-
ры философии культуры БГУ, кандидат философских наук, доцент 
А.А. Легчилин с докладом «Философия Средневековья как специ-
фический тип теоретизирования», показавший особенности запад-
ноевропейской средневековой философской мысли, проблемати-

                                                      
1 Эстетический канон в культовой практике православного христианства 

обсудили на семинаре в Институте философии // Философия. BY / Институт фи-
лософии Национальной академии наук Беларуси. [Электронный ресурс]. – URL: 
https://philosophy.by/ru/news/event-2024-11-12/ (дата обращения: 24.03.2025). 

2 Проблемы биоэтики в христианской интерпретации обсудили на рели-
гиоведческом семинаре в Институте философии // Философия. BY. / Институт 
философии Национальной академии наук Беларуси. [Электронный ресурс]. – 
URL: https://philosophy.by/ru/news/event-2024-12-18/ (дата обращения: 24.03.2025). 



Цибизова И.М. 

 82

зировавший концепт «христианская философия» и проинтерпре-
тировавший основные связанные с ним проблемы: подчиненность 
авторитету, роль традиции, особенности «школьной философии» 
иезуитов, образ мышления, философская терминология, метод, 
«субъект» философии, философия и теология, вопросы трансцен-
дентного и имманентного, разума и веры, а также место средневе-
ковой философии в западноевропейской истории философии1. 
Также в рамках семинара состоялась презентация сборника науч-
ных трудов «Феноменология мифа и религии и тенденции разви-
тия современного религиоведения» заведующей сектором фило-
софии религии и религиоведения Н.А. Никонович. 

Представители ИФ НАН приняли участие IХ Международ-
ной научной конференции «Церковная наука в начале третьего 
тысячелетия: актуальные проблемы и перспективы развития», ор-
ганизованной Белорусской православной церковью и Минской 
духовной академией имени святителя Кирилла Туровского 14 но-
ября 2024 г. Секцию «Актуальные проблемы религиозной фило-
софии» провели заведующая сектором Н.А. Никонович и доктор 
богословия, заведующий кафедрой библеистики и богословия 
Минской духовной академии, иерей Виктор Кулага. Обсуждались 
проблемы и особенности религиозной философии Н.А. Бердяева 
(Н.А. Никонович), христианские мотивы в творчестве Якуба Кола-
са (В.А. Максимович), особенности феномена небытия в простран-
стве универсального мышления (В.Ф. Мартынов), богословский 
персонализм XX–XXI вв., постметафизические подходы к христи-
анству на примере «слабой теологии» Дж. Капуто и Дж. Ваттимо, 
проблема страданий в философии С. Кьеркегора, учение о Логосе 
в трудах С.Н. Трубецкого, этические проблемы в трансплантоло-
гии и ряд других вопросов2. 

Вкладом в развитие сотрудничества ИФ НАН с Православ-
ной церковью, взаимодействие философии с религией стала про-
веденная 20 февраля 2025 г. заведующей сектором философии ре-
                                                      

1 Проблему философии Средневековья как специфического типа теорети-
зирования обсудили на семинаре в институте философии // Философия. BY / Ин-
ститут философии Национальной академии наук Беларуси. [Электронный ре-
сурс]. – URL: https://philosophy.by/ru/news/event-2025-02-26/ (дата обращения: 
24.03.2025). 

2 Представители Института философии приняли участие в конференции 
«Церковная наука в начале третьего тысячелетия» // Философия. BY / Институт 
философии Национальной академии наук Беларуси. [Электронный ресурс]. – 
URL: https://philosophy.by/ru/news/event-2024-11-14/ (дата обращения: 24.03.2025). 



Пример научного сотрудничества в союзном государстве  
России и Беларуси 

 83

лигии и религиоведения Н.А. Никонович совместно с иереем Вик-
тором Кулагой, доктором богословия, заведующим кафедрой биб-
леистики и богословия МинДА, секция «Богословие. Философия. 
Наука» на Международной научно-практической конференции 
«V Чтения памяти протоиерея Иоанна Григоровича (1792–1852): 
историка, филолога, археографа», приуроченной к 900-летию Спа-
со-Евфросиниевского женского монастыря в Полоцке, 800-летию 
Свято-Елисеевского Лавришевского мужского монастыря и 555-ле-
тию явления Жировицкой иконы Божией Матери1. В докладе 
Н.А. Никонович «Теологическая концепция П. Тиллиха в про-
странстве философско-онтологического измерения культуры» был 
репрезентирован анализ теологической концепции культуры этого 
протестантского богослова, представителя диалектической теоло-
гии, предложена интерпретация концепта «мужество быть» как 
своеобразный религиозный ответ на экзистенциальные поиски со-
временной культуры, а также продемонстрирована актуальность 
системы теолога, интегрирующей философию религии, филосо-
фию культуры и экзистенциальную философию. 

5 марта 2024 г. при участии Института философии НАН Бе-
ларуси, Учебного комитета Русской православной церкви, Инсти-
тута теологии Белорусского государственного университета, Мин-
ской и Сретенской духовных академий прошла IV Международная 
научно-богословская конференция «Бог – человек – мир» на тему 
«Человек в поисках смысла». В рамках конференции работала сек-
ция «Человек в социуме: духовно-нравственные кризисы совре-
менного общества» в здании Минской духовной академии. Сек-
цию провели заведующая сектором Н.А. Никонович и доктор 
теологии, доцент Минской духовной академии, протоиерей Сергий 
Лепин. Дискуссия философов, религиоведов и богословов стала 
своеобразной домной для сплавления их опыта при обсуждении 
широкого спектра актуальных вопросов: роль трансплантации ре-
лигиозных институтов в преодолении духовно-нравственного кри-
зиса (П.А. Барахвостов), в обеспечении духовно-нравственной 
безопасности современного общества (Е.В. Давлатова), экзистен-
циальный аспект поиска человеком гармонии (В.Ф. Мартынов), 

                                                      
1 Заведующая сектором философии религии и религиоведения приняла 

участие в конференции в Минской духовной академии // Философия. BY / Инсти-
тут философии Национальной академии наук Беларуси. [Электронный ресурс]. – 
URL: https://philosophy.by/ru/news/event-2025-02-20-2/ (дата обращения: 
24.03.2025). 



Цибизова И.М. 

 84

взаимосвязь осмысленности жизни и психологического благопо-
лучия (А.С. Мартысевич), функции веры в многоуровневой струк-
туре самосознания личности (И.И. Морозова), интерпретации лич-
ности и ее языковой модели в понимании А.Ф. Лосева (игумен 
Ермоген (Панасюк)), понимание митрополитом Навпакским и 
Свято-Власиевским Иерофеем (Влахосом) реляций философии и 
богословия (протоирей Сергий Лепин), особенности современного 
язычества (Д.В. Куницкий)1. 

Таким образом, сектор философии религии и религиоведе-
ния выполняет свои задачи по изучению новейших тенденций в 
контексте приоритетных методологических подходов и плюрализ-
ма методологий; исследованию ключевых, знаковых религиовед-
ческих концепций и парадигм, сформировавших парадигмальный 
дискурс религиоведения и сопряженных с ним дисциплин; кон-
цептуальному анализу фундаментальных дискурсов философского 
и религиоведческого знания XX–XXI вв.; экспликации роли со-
временного религиоведения в моделировании новых культурных и 
духовных стратегий; рассмотрению основополагающих концепций 
отечественного и зарубежного религиоведения; созданию много-
мерной концепции гуманитарного знания, включающей в себя 
фундаментальные теории религиоведческой науки, прояснение их 
общих теоретических основ; комплексному исследованию систе-
мы гуманитарной, религиозной безопасности Республики Беларусь 
в контексте современных вызовов и угроз, а также развитию мно-
говекторного международного, белорусско-российского сотрудни-
чества, развитию сотрудничества в рамках межконфессионального 
и межрелигиозного диалога с Белорусской православной церковью 
и другими конфессиями Республики Беларусь2. А также – и это 
один из важнейших аспектов – связи философского и религиовед-
ческого знания с практикой. 

Сотрудничество в области религиоведения и философии ре-
лигии позволяет не только обмениваться мнениями по наиболее 

                                                      
1 Институт философии принял участие в организации IV Международной 

научно-богословской конференции «Бог – человек – мир» // Философия. BY / 
Институт философии Национальной академии наук Беларуси. [Электронный ре-
сурс]. – URL: https://philosophy.by/ru/news/event-2024-03-05-2/ (дата обращения: 
24.03.2025). 

2 Сектор философии религии и религиоведения // Философия. BY / Инсти-
тут философии Национальной академии наук Беларуси. [Электронный ресурс]. – 
URL: https://philosophy.by/ru/departments/opc/prrs/ (дата обращения: 26.03.2025). 



Пример научного сотрудничества в союзном государстве  
России и Беларуси 

 85

актуальным для философов и религиоведов Союзного государства 
вопросам, но и обладает значительным генеративным потенциа-
лом. Обмен идеями не ограничивается таковым в себе, хотя и сам 
по себе полезен. Заставляя проявляться объективную и субъектив-
ную стороны парадигм его участников1, он порождает новые кон-
цепции и гипотезы, становящиеся новым знанием, которое имеет 
не только научное, но и практическое значение, например, если 
связано с такими актуальными вопросами, как проблемы нацио-
нальной, в том числе религиозной безопасности2, сохранением и 
развитием духовности, интерпретации Православной церкви как 
транслятора культурного кода нации, потенциала сотрудничества 
религии и философии в преодолении угрожающего человечеству 
духовного кризиса в своем стремлении к идеалу. 

Отдел философии ИНИОН РАН вносит в это сотрудничест-
во посильный вклад. 

Стоит особо выделить тесное и плодотворное сотрудничест-
во с Русской православной церковью и Белорусской православной 
церковью (дочерним экзархатом Московского патриархата), по-
скольку и философия и религия по большому счету стремятся к 
выполнению одной и той же задачи, подходя к ней с разных сто-
рон и разными методами. И заключается она в развитии человече-
ской духовности. 

                                                      
1 Интерпретацией и развитием разработанной Т. Куном концепции пара-

дигмы и смены парадигм занимается старший научный сотрудник Института 
философии НАН Беларуси, кандидат философских наук, доцент Куиш Александр 
Леонтьевич. – На философском семинаре обсудили тему парадигмы как формы 
функционирования и развития научного знания // Философия. BY. / Институт 
философии Национальной академии наук Беларуси. [Электронный ресурс]. – 
URL: https://philosophy.by/ru/news/event-2023-09-27/ (дата обращения: 18.03.2025). – 
Вслед за ним мы будем рассматривать не только общепринятые в научном сооб-
ществе парадигмы, но и парадигмы отдельных исследователей.  

2 Разработкой проблем религиозной безопасности в ИФ НАН Беларуси за-
нимается научный сотрудник сектора религиоведения Дмитрий Валерьевич Ку-
ницкий, принимавший участие в работе круглого стола «Союзное государство: 
современные вызовы и вопросы безопасности». – Безопасность Союзного госу-
дарства: вызовы и угрозы // Sputnik Беларусь. [Электронный ресурс]. – URL: 
https://sputnik.by/20250221/bezopasnost-soyuznogo-gosudarstva--vyzovy-i-ugrozy-10 
93836421.html (дата обращения: 19.03.2025). 



Цибизова И.М. 

 86

Список литературы 

1. Бабосов Е.М. Боговоплощенность и человекомерность окружающей реально-
сти – глубинная сущность творчества М. Элиаде // Феноменология мифа и ре-
лигии и тенденции развития современного религиоведения: сборник научных 
трудов. – Минск: Беларуская навука, 2025. – С. 8–15. 

2. Варлаам (Горохов А.А.) иеромонах. Яхвизм и христианство в религиоведении 
М. Элиаде // Феноменология мифа и религии и тенденции развития современ-
ного религиоведения: сборник научных трудов. – Минск: Беларуская навука, 
2025. – С. 90–96. 

3. Джуманова Г.Ж. Деструктивный смысл радикальной идеологии // Феномено-
логия мифа и религии и тенденции развития современного религиоведения: 
сборник научных трудов. – Минск: Беларуская навука, 2025. – С. 209–217. 

4. Донцев С.П. Концепция «традиционных религий» в религиозной политике 
России и Беларуси // Феноменология мифа и религии и тенденции развития 
современного религиоведения: сборник научных трудов. – Минск: Беларуская 
навука, 2025. – С. 199–209. 

5. Интеллектуальная культура Беларуси: гуманитарная безопасность в условиях 
глобальных вызовов: материалы Седьмой междунар. науч. конф. (16–17 нояб-
ря 2023 г., г. Минск) в 2 т. Т. 2 / под ред. А.А. Лазаревич [и др.]. – Минск: Че-
тыре четверти, 2023. – 386 с. 

6. Интеллектуальная культура Беларуси: от Просвещения к Современности: ма-
териалы Восьмой междунар. науч. конф. (21–22 ноября 2024 г., г. Минск): 
в 2 т. Т. 2 / под ред. А.А. Лазаревич [и др.]. – Минск: Четыре четверти, 2024. – 
370 с. 

7. Мартысюк П.Г. Циклическая концепция мифа в учении М. Элиаде // Феноме-
нология мифа и религии и тенденции развития современного религиоведения: 
сборник научных трудов. – Минск: Беларуская навука, 2025. – С. 47–55. 

8. Можейко М.А. Архаические космогонии и архетипы европейской культуры: 
Эвристический потенциал модели мифа М. Элиаде // Феноменология мифа и 
религии и тенденции развития современного религиоведения: сборник науч-
ных трудов. – Минск: Беларуская навука, 2025. – С. 35–47. 

9. Никонович Н.А. Концептуализация и спецификация понятия эпистемы в ре-
лигиоведческом дискурсе: теоретико-методологический анализ // Философ-
ские науки. – 2022. – № 65 (3). – C. 138–152. – URL: https://www.phisci.info/ 
jour/article/view/3555/3286 (дата обращения: 25.03.2025). 

10. Никонович Н.А. Онто-феноменологический проект М. Элиаде в контексте 
методологической конфигуративности западной феноменологии религии // 
Феноменология мифа и религии и тенденции развития современного религио-
ведения: сборник научных трудов. – Минск: Беларуская навука, 2025. – С. 97–
107. 

11. Никонович Н.А. Проблемы онтологии и эпистемологии мифо-религиозного 
опыта: синтез идей М. Элиаде, К.-Г. Юнга и С. Грофа // Религиоведение. – 
2017. – № 1. – С. 90–98. 

12. Никонович Н.А. Теоретический анализ философии мифа М. Элиаде: основные 
идеи и когнитивный потенциал. – Минск: Беларуская навука, 2018. – 151 с. 



Пример научного сотрудничества в союзном государстве  
России и Беларуси 

 87

13. Никонович Н.А. Теория мифа М. Элиаде: (философско-культурологическое 
значение): диссертация на соискание ученой степени кандидата философских 
наук, специальность 09.00.13: Философская антропология, философия культу-
ры // Electronic Library. National Library of Belarus. – URL: https://elib.nlb. 
by/elib/Record/BY-NLB-br0001189900?sid=34164114 (дата обращения: 
18.03.2025). 

14. Никонович Н. Феноменология мифа и религии // Навука. – 2022. – 
№ 20 (2903). – C. 6. 

15. Никонович Н.А. Философское и религиоведческое наследие выдающегося 
мыслителя: К 115-летию со дня рождения М. Элиаде // Философские исследо-
вания. – 2022. – Вып. 9. – С. 413–418. 

16. Никонович Н.А. Элиаде и проблемы религиозной онтологии // Диалог культур 
в эпоху глобальных рисков: материалы Международной научной конференции 
и X Научно-теоретического семинара «Инновационные стратегии в современ-
ной социальной философии», Минск, 17–18 мая 2016: в 2 ч. Ч. 2. – Минск: 
БГУ, 2016. – С. 638–641. 

17. Никонович Н.А. Эпистемологическая конфигуративность религиозно-мифо-
логического дискурса как объект философско-культурологического анализа 
(М. Элиаде и Дж. Кэмпбелл) // Веснік Брэсцкага універсітэта. Сер. 1: Філасо-
фія, паліталогія, сацыялогія. – 2020. – № 2. – С. 50–60. 

18. Озджан А. Роль религии в решении социальных проблем // Интеллектуальная 
культура Беларуси: гуманитарная безопасность в условиях глобальных вызо-
вов: материалы Седьмой междунар. науч. конф. (16–17 ноября 2023 г., г. Минск): 
в 2 т. Т. 2 / под ред. А.А. Лазаревич [и др.]. – Минск: Четыре четверти, 2023. – 
С. 165–168. 

19. Петев Н.И. Игровой аспект мифологии: Сравнительный характер игры с ми-
фом и ритуальным действием // Феноменология мифа и религии и тенденции 
развития современного религиоведения: сборник научных трудов. – Минск: 
Беларуская навука, 2025. – С. 55–69. 

20. Салеев В.А. Философия культуры М. Элиаде // Феноменология мифа и рели-
гии и тенденции развития современного религиоведения: сборник научных 
трудов. – Минск: Беларуская навука, 2025. – С. 16–25. 

21. Феноменология мифа и религии и тенденции развития современного религио-
ведения: сборник научных трудов / под ред. Н.А. Никонович. – Минск: Бела-
руская навука, 2025.–225 с. 

22. Цибизова И.М. Жизнь и творчество М. Элиаде как антидот от культуры отме-
ны // Феноменология мифа и религии и тенденции развития современного ре-
лигиоведения: сборник научных трудов. – Минск: Беларуская навука, 2025. – 
С. 26–35. 

23. Nikonovich N. El paradigma del mito-ontológico de Mircea Eliade y su 
significación metodológica // Anduli: Rev. Andaluza de Ciencias Sociales. – 2011. – 
N 10. – P. 121–126. 

24. Nikonovich N. El proyecto de la ontología religiosa de M. Eliade y problema de 
síntesis de los paradigmas // Pensamiento Americano. – 2016. – Vol. 8, N 16. – 
P. 45–57. 



Цибизова И.М. 

 88

25. Nikonovich N. Modern transpersonal theory: thematic configurations and 
cognitive-epistemological potential // Epis Journal of Psychoanalysis, 
Phenomenology & Critical Theory. – 2018. – Vol. 1. – P. 301–315. 

Источники 

1. Безопасность Союзного государства: вызовы и угрозы // Sputnik Беларусь. 
[Электронный ресурс]. – URL: https://sputnik.by/20250221/bezopasnost-soyuzno 
go-gosudarstva--vyzovy-i-ugrozy-1093836421.html (дата обращения: 19.03.2025). 

2. В Институте философии НАН Беларуси создан сектор философии религии и 
религиоведения // Философия. BY. Институт философии Национальной ака-
демии наук Беларуси. [Электронный ресурс]. – URL: https://philosophy.by/ru/ 
news/event-2024-03-27/ (дата обращения: 17.03.2025). 

3. Заведующая сектором философии религии и религиоведения приняла участие 
в конференции в Минской духовной академии // Философия. BY. Институт 
философии Национальной академии наук Беларуси. [Электронный ресурс]. – 
URL: https://philosophy.by/ru/news/event-2025-02-20-2/ (дата обращения: 
24.03.2025). 

4. Институт философии принял участие в организации IV Международной науч-
но-богословской конференции «Бог – человек – мир» // Философия. BY. Ин-
ститут философии Национальной академии наук Беларуси. [Электронный ре-
сурс]. – URL: https://philosophy.by/ru/news/event-2024-03-05-2/ (дата обраще-
ния: 24.03.2025). 

5. На базе сектора философии религии и религиоведения начал работу семинар 
«Теоретические проблемы современного религиоведения» // Философия. BY. 
Институт философии Национальной академии наук Беларуси. [Электронный 
ресурс]. – URL: https://philosophy.by/ru/news/event-2024-07-17/ (дата обраще-
ния: 24.03.2025). 

6. На семинаре в Институте философии обсудили компенсаторную функцию 
религиозных институтов // Философия. BY. Институт философии Националь-
ной академии наук Беларуси. [Электронный ресурс]. – URL: https://philoso 
phy.by/ru/news/event-2024-09-25/ (дата обращения: 24.03.2025). 

7. На философском семинаре обсудили тему парадигмы как формы функциони-
рования и развития научного знания // Философия. BY. Институт философии 
Национальной академии наук Беларуси. [Электронный ресурс]. – URL: 
https://philosophy.by/ru/news/event-2023-09-27/ (дата обращения: 18.03.2025). 

8. Никонович Н.А. Теоретический анализ философии мифа М. Элиаде: основные 
идеи и когнитивный потенциал // Философия. BY. Институт философии На-
циональной академии наук Беларуси. [Электронный ресурс]. – URL: https:// 
philosophy.by/ru/publication/nikonovich-eliade/ (дата обращения: 17.03.2025). 

9. Представители Института философии приняли участие в конференции «Цер-
ковная наука в начале третьего тысячелетия» // Философия. BY. Институт фи-
лософии Национальной академии наук Беларуси. [Электронный ресурс]. – 
URL: https://philosophy.by/ru/news/event-2024-11-14/ (дата обращения: 24.03.2025). 

10. Проблему философии Средневековья как специфического типа теоретизиро-
вания обсудили на семинаре в институте философии // Философия. BY. Ин-
ститут философии Национальной академии наук Беларуси. [Электронный ре-



Пример научного сотрудничества в союзном государстве  
России и Беларуси 

 89

сурс]. – URL: https://philosophy.by/ru/news/event-2025-02-26/ (дата обращения: 
24.03.2025). 

11. Проблемы биоэтики в христианской интерпретации обсудили на религиовед-
ческом семинаре в Институте философии // Философия. BY. Институт фило-
софии Национальной академии наук Беларуси. [Электронный ресурс]. – URL: 
https://philosophy.by/ru/news/event-2024-12-18/ (дата обращения: 24.03.2025). 

12. Сектор философии религии и религиоведения // Философия. BY. Институт 
философии Национальной академии наук Беларуси. [Электронный ресурс]. – 
URL: https://philosophy.by/ru/departments/opc/prrs/ (дата обращения: 26.03.2025). 

13. Сотрудник Болгарской исламской академии выступил на круглом столе в 
Минске // Болгарская исламская академия. Мусульманская религиозная орга-
низация. Духовная образовательная организация высшего образования. [Элек-
тронный ресурс]. – URL: https://bolgar.academy/sotrudnik-bolgarskoj-islamskoj-
akademii-vystupil-na-kruglom-stole-v-minske/?ysclid=m8cb2fhk1f107891174 (да-
та обращения: 17.03.2025). 

14. Философское и религиоведческое наследие выдающегося мыслителя: К 115-ле-
тию со дня рождения М. Элиаде. Международный круглый стол // Философия. 
BY. Институт философии Национальной академии наук Беларуси. [Электрон-
ный ресурс]. – URL: https://philosophy.by/ru/event/event-2022-04-27/ (дата об-
ращения: 17.03.2025). 

15. VII Международная научная конференция «Интеллектуальная культура Бела-
руси: гуманитарная безопасность в условиях глобальных вызовов» // Филосо-
фия. BY. Институт философии Национальной академии наук Беларуси. [Элек-
тронный ресурс]. – URL: https://philosophy.by/ru/event/event-2023-11-16-17/ 
(дата обращения: 21.03.2025). 

16. VIII Международная научная конференция «Интеллектуальная культура Бела-
руси: от Просвещения к Современности» // Философия. BY. Институт фило-
софии Национальной академии наук Беларуси [Электронный ресурс]. – URL: 
https://philosophy.by/ru/event/event-2024-11-21-22/ (дата обращения: 22.03.2025). 

 



Глухов С.В. 

 90

УДК 168                                       DOI: DOI: 10.31249/rphil/2025.04.07 

ГЛУХОВ С.В. КЛАССИЧЕСКИЙ ИДЕАЛ РАЦИОНАЛЬНОСТИ 
В ПРОШЛОМ И НАСТОЯЩЕМ В ТРУДАХ В.П. ВИЗГИНА (Об-
зор)  

Аннотация. Идеал рациональности является краеугольным 
камнем науки в любой ее исторический период. Осознание лежа-
щих в основе научного знания парадигм, методологий познания и 
картин мира служит средством его практического применения, а 
также фундаментом для теоретических разработок в конкретных 
научных дисциплинах. Для экспертной оценки проблематики 
классического научного идеала и его места в современной науке 
были выбраны труды отечественного ученого Виктора Павловича 
Визгина (род. 1940). Он известен как эпистемолог и историк нау-
ки, в сферу научных интересов которого также входят литература, 
искусство, культура и религия. Он является автором ряда моно-
графий, сборников и более чем 300 статей. В 2000 г. им была за-
щищена докторская диссертация по философии. Цель статьи – ем-
кий, но полный анализ всех основных сочинений В.П. Визгина, 
выявление их теоретического содержания и оригинальная трак-
товка идей и концепций автора. Таким образом, актуальность темы 
гарантирована, с одной стороны, авторитетом изучаемого автора, а 
с другой – общенаучной значимостью проблемы идеала рацио-
нальности. В мою задачу входит установление истоков и происхо-
ждения классического идеала рациональности, его временных и 
концептуальных рамок, современной релевантности и перспектив 
для науки XXI в. 

Ключевые слова: рациональность; наука; классический идеал 
рациональности; классическая наука; Модерн; неклассическая 
наука; В.П. Визгин; Р. Декарт; И. Кант, Г. Лейбниц; Ф. Бэкон. 

                                                      
 Глухов Сергей Викторович – младший научный сотрудник Института 

научной информации по общественным наукам РАН; sglukhov@mail.ru 



Классический идеал рациональности в прошлом и настоящем  
в трудах В.П. Визгина 

 91

GLUKHOV S.V. THE CLASSICAL IDEAL OF RATIONALITY IN 
THE PAST AND PRESENT IN THE WORKS OF V.P. VIZGIN 
(Review) 

Annotation. The ideal of rationality is the cornerstone of science 
in any historical period. Awareness of the paradigms, methodologies of 
cognition and worldviews underlying scientific knowledge serves as a 
means of its practical application, as well as the foundation for 
theoretical developments in specific scientific disciplines. For an expert 
assessment of the problems of the classical scientific ideal and its place 
in modern science, the works of the Russian scientist Viktor Pavlovich 
Vizgin (born 1940) were selected. He is known as an epistemologist 
and historian of science, whose research interests also include literature, 
art, culture, and religion. He is the author of a number of monographs, 
collections and more than 300 articles. In 2000, he defended his 
doctoral thesis in philosophy. The purpose of the article is a 
comprehensive but complete analysis of all the main works of 
V.P. Vizgin, revealing their theoretical content and an original 
interpretation of the author's ideas and concepts. Thus, the relevance of 
the topic is guaranteed, on the one hand, by the authority of the author 
being studied, and on the other, by the general scientific significance of 
the problem of the ideal of rationality. My task is to establish the 
origins and origins of the classical ideal of rationality, its time and 
conceptual framework, modern relevance and prospects for science in 
the 21 st century. 

Keywords: rationality; science; classical ideal of rationality; 
classical science; Modernity; non-classical science; V.P. Vizgin; R. 
Descartes; I. Kant, G. Leibniz; F. Bacon. 

Для цитирования: Глухов С.В. Классический идеал рационально-
сти в прошлом и настоящем в трудах В.П. Визгина (обзор) // Социальные 
и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: 
Философия. – 2025. – № 4 – С. 90–108. – DOI: 10.31249/rphil/2025.04.07 

Истоки классического идеала рациональности 

«Классический идеал рациональности» (также «классическая 
рациональность» или «классическая наука») – принятое в акаде-
мическом сообществе обозначение сложившейся в Западной Ев-
ропе особой методологии научного познания и стандартизирован-
ной картины мира, а также надежных методик сбора и обработки 
эмпирических данных, полученных опытным путем или путем 



Глухов С.В. 

 92

эксперимента. Истоки и хронологические рамки этого историко-
культурного феномена являются предметом спора среди ученых. 
Одни рассматривают классическую рациональность как уникаль-
ное явление Нового времени, другие включают в нее также антич-
ную науку (древнегреческую и древнеримскую), науку эпохи Ре-
нессанса и Позднего Средневековья. Полемику вызывает также 
хронология новоевропейского периода в Европе. Возможной при-
чиной этих колебаний является диффузный характер новоевропей-
ской культуры, соединившей в себе как научные, так и религиоз-
ные устремления, а также магико-герметические (эзотерические) 
спекуляции и возрождение античных идеалов познания. К актив-
ным деятелям классической науки этого периода относят некото-
рых философов (Г. Лейбниц, Р. Декарт, И. Кант), религиозных 
мыслителей (Дж. Бруно, У. Оккам) и собственно ученых и эписте-
мологов (Фр. Бэкон, Р. Бойль, Г. Галилей, И. Ньютон). Согласно 
сложившемуся сегодня консенсусу, окончательно классический 
идеал рациональности сформировался только в XIX в., когда были 
наконец преодолены религиозные и эзотерические «предрассудки» 
в мышлении западноевропейского ученого. Проблема верхней 
границы исторического развития классической науки также деба-
тируется. Как правило, ее ограничивают концом XIX или началом 
XX в. Однако некоторые историки и эпистемологи (в частности, 
В.А. Лекторский) считают «классическую науку» современным 
явлением. 

Ситуацию начала эпохи Модерна (или Нового времени) в 
европейском регионе Визгин представляет как постепенно вырож-
дающийся «союз религии и механистической науки, совместными 
усилиями оттеснивших с авансцены культуры эзотерическую тра-
дицию Ренессанса» [Визгин, 2020а, с. 189]. Последняя также вне-
сла свой вклад в генезис новой науки. Она наделяется сверхзада-
чей, носящий эрзац-религиозный характер – совершенствование 
человека и общества на основе неуклонного прогресса знаний и их 
практического применения. В канун Модерна доминируют явно 
синтетические формулы (наука+религия+философия+эзотерика), 
но его апофеозом становится в конечном счете дифференциация 
указанных культурных феноменов. 

Наука и образование в средневековый период, предшест-
вующий европейскому Модерну, наделяются божественными 
санкциями, что сообщало им «вечный» характер. Научной пара-
дигмой того времени можно назвать по-христиански понятый и 
модифицированный аристотелизм. Требование нового порядка 



Классический идеал рациональности в прошлом и настоящем  
в трудах В.П. Визгина 

 93

такого же масштаба – главный императив Модерна, которым ру-
ководствуются смелые новаторы из числа ученых, философов, 
эзотериков-герметистов и религиозных реформаторов. 

Чтобы найти такой масштаб и выйти из состояния беспоряд-
ка, вызванного деградацией средневековой схоластики как мето-
дологического и (квази) научного идеала познания, деятели науки 
поставили перед собой цель создать новый метод. Предполагалось, 
что в конечном счете он будет применен не только в социогумани-
тарных и естественных науках, но также и во всех сферах челове-
ческой деятельности. Предыдущий метод был признан непродук-
тивным. Поэтому неудивительно, что учение о методе лежит в 
основе рассуждений Ф. Бэкона и Р. Декарта и др. 

Первый этап эпохи Модерна (XVI–XVIII вв.) отличается 
стремительным накоплением эмпирических знаний в естественных 
науках (физике, астрономии, географии, геологии, биологии), а 
также широким распространением книгопечатания и книготоргов-
ли. От знания ждали «не столько просветления души, созерцатель-
ной настроенности ума, риторической и софистической ловкости, 
сколько реальных достижений – победы над болезнями, помощи в 
делах, улучшения материального благосостояния и т.п.» [Визгин, 
2020а, с. 191–192]. Обещалась окончательная победа над хаотич-
ной стихийностью природы и овладение всеми ее возможностями 
и ресурсами. Такого рода программные заявления делались и 
представителями эзотерического «крыла» модернистского интел-
лектуального движения. 

В охваченных Реформацией европейских странах были осо-
бенно сильны ожидания конца света и второго пришествия Иисуса 
Христа. Это ожидание, подчеркивает Визгин, было типичной пси-
хологической приметой времени. Царящий в мире беспорядок, вы-
званный религиозными войнами и фанатизмом инквизиции, казал-
ся ужасающим. Необходимость примирения различных сил – 
интеллектуальных, природных, социальных – как будто диктова-
лась самим ходом истории. Христиане трактовали требование но-
вого порядка как божественную волю и возможность полноценной 
синергии человека с его Творцом. Вновь оказалось возможным 
возвратиться в состояние «райской невинности» адамического че-
ловечества, не разрушая при этом созданные ранее блага. 

Однако самым удачным из всех проектов этого времени ока-
зался именно научный синтез. Подхватив реформаторский им-
пульс, основатели новой науки решили опереться на рациональ-



Глухов С.В. 

 94

ный метод и этику в духе античных стоиков, которая предполагала 
сохранение верности католической церкви и своему королю как 
наместнику Бога. Так, Декарт сознательно ограничивал свой про-
ект рамками «естественного света» разума, развивая его прежде 
всего в границах научно-философского дискурса. По этой причине 
его образ (и образ всего картезианства), как отмечает Визгин, не 
может не двоиться. С одной стороны, мы видим в нем привержен-
ца новой механистической науки, с другой же – он предстает пе-
ред нами как теолог и мистик реформаторского склада. Мир, в ко-
тором мы живем, видится ему огромным часовым механизмом, 
который в то же время поет гимн Божией Славе. 

Не стоит удивляться тому, что в построении этого проекта 
особую роль играют библейские тексты. Так, Бэкон подчеркивал в 
пророчестве Даниила «предвидение великих географических от-
крытий, раскрывших перед изумленным человеком многообразие 
Земли и населявших ее народов» [Визгин, 2020а, c. 194]. В этом 
пророчестве Бэкон прочитал предсказание о наступающем гранди-
озном преумножении знаний. 

Канун Нового времени характеризуется серией религиозных 
конфликтов между христианами, протестантами и представителя-
ми «оккультных наук», подпитываемых возрождением антично-
сти. В этих условиях избавлением от социальной напряженности 
было бы оправдание всех мировоззренческих интенций новых ин-
теллектуальных классов формирующейся европейской цивилиза-
ции. Предложенная Бэконом, Декартом и др. эпистемологами кон-
цепция открывала путь не к эсхатологическому сценарию и не к 
триумфу эгоистической индивидуации, а к раскрытию могущества 
и воли Творца в его творении – прежде всего через строгую науч-
ную методологию и реализацию рационально-практического идеа-
ла. Это было новое, а не античное «царство человека» на земле, 
усиленное гуманистическим и религиозным пафосом. 

Тем не менее самый мощный порыв универсализма исходил 
скорее от архаически мыслящих христиан и герметистов. Но их 
синтез был лишь мутной «алхимической смесью» из религиозно-
сти, науки и философии. Историческая победа рационалистиче-
ской парадигмы была продиктована ее успешностью в познании 
сущности природных процессов и овладении ими. Главной целью 
было развитие наук, организация производства научных открытий 
и упрощенная коммуникация между учеными. В конце концов ре-
лигия и философия были принесены в жертву новой научно-
эпистемологической рациональности. 



Классический идеал рациональности в прошлом и настоящем  
в трудах В.П. Визгина 

 95

Экспериментализм и эмпиризм (индуктивизм) представляли 
собой ту форму интеллектуальных и практических склонностей, 
которая полностью отвечала пуританскому менталитету жителей 
европейского континента. Даже сами теологи сознавали это родст-
во. «Разум считался задетым грехопадением и впавшим в резуль-
тате в непомерную гордыню, загораживая своими грубыми схема-
ми реальность вещей» [Визгин, 2020а, с. 211], – пишет Визгин. 
Таким образом, теологически фундированный индуктивизм вел 
ученых к умеренному скептицизму даже по отношению к собст-
венным теориям. Это признание привело их к волюнтаристской 
картине мира, где весь мир и все его феномены мыслятся опреде-
ленными абсолютной свободой, а также непостижимой Божьей 
волей. Согласно теологической догме, Бог творит мир из ничего, 
не имея никаких предзаданностей, образцов или идеальных форм 
(эйдосов). Мысль об организованном иерархическом порядке бы-
тия (линия, идущая от Аристотеля и Фомы Аквинского) просто 
отвергается. В соответствии с такой установкой, «Бог дан не 
столько в величественном, устойчивом и разумном порядке мира, 
сколько в живом опыте личности, в ее внутренней активности, на-
правленной на мир и его преобразование» [Визгин, 2020а, с. 213]. 
Бог дан практически – как воля, а не теоретически, как разум. Фи-
лософскую кодификацию этого дуализма можно обнаружить в 
картезианстве и кантианстве. Бога возможно ограничить лишь ус-
ловно: так, по Р. Бойлю, Божья воля направляется сама собой и 
законом противоречия (Бог не может придать противоположные 
характеристики одной и той же вещи). Адекватным языком описа-
ния такого Бога становится язык политического абсолютизма, ус-
тановившегося тогда по всей Европе. 

Схоластическая теология понимала человеческую жизнь как 
«опосредованное церковной традицией бытие в присутствии Бога» 
[Визгин, 2020а, с. 219]. В мире действуют лишь целевые причины, 
постигаемые с помощью умозрения. С другой стороны, возрож-
денческий спиритуализм предпочитал холистскую картину мира, 
которая нередко срывалась в пантеизм, – «человек живет в духе». 
В отличие от этих установок, творцы научного мировоззрения ви-
дели жизнь в исполнении воли Бога. Своим последним основанием 
законы природы, искомые наукой, имеют «безосновность» Бога. 
В этом смысле они иррациональны и случайны, и установить их 
можно только при условии обращения к эксперименту. Мы не в 
состоянии описать природу такой, какая она есть (в себе), но это и 



Глухов С.В. 

 96

не является целью познания. Не случайно, что новая наука пере-
шла от метафизического субъекта (Бог или природа) к субъекту 
трансцендентальному, имеющему дело не столько с бытием как 
таковым, но с видимостью природы и собственным cogito. 

Одним из следствий поворота к волюнтаризму становится 
особое отношение к чуду. Возможность чуда теперь рассматрива-
ли в двух аспектах: либо оно является частью естественного, но 
еще не познанного порядка; либо между ним и натуральными фе-
номенами поставлена невидимая граница, которая требует отгра-
ничить одно от другого. Напротив, с точки зрения спиритуализма 
природа наполнена чудесами, исходящими от «души мира» (пан-
теистическая позиция) или от автономно действующих вещей – 
камней, трав, звезд, животных и т.д. Обретя определенные навыки, 
маг способен обращать эти причинную силу вещей себе на пользу. 
Стремление спасти чудо, опираясь на упорядоченность природы, 
вело к новому стабильному и объективному порядку – механисти-
ческому. В науке чудо или отбрасывалось вовсе, или фиксирова-
лось в жестких рамках логически и эмпирически верифицируемых 
событий. Таким образом, она оказалась верным союзником в 
борьбе христианской религии и церкви против магизма. 

В то же время интерес, который питает магия к механисти-
ческим искусствам, лег в основу ее мировоззренческого синтеза. 
Механика включалась в магические науки представителями этой 
традиции (Т. Кампанеллой, Р. Флуддом и др.). Законы механиче-
ского движения и его возможная калибровка с помощью приборов 
или иных средств (например, воли экспериментатора), легла в ос-
нову натуралистического магизма. Занятия математикой способст-
вовали успехам в нумерологии. Вместе с тем герметические фило-
софы оспаривали физикалистский механоцентризм Ньютона, 
Декарта и др. ученых. И все же новая герметическая антропология 
в духе Пико делла Мирандолы, рассматривающая человека как 
покорителя и главного действующего субъекта всей природы, по-
зволяет увидеть преемственность между ученым и магом. Однако 
в отличие от магических сект и тайных обществ, научное знание в 
академическом мире распространялось широко и доступным пу-
тем. Несмотря на это, многие научные идеологи того времени бы-
ли членами тайных обществ. Визгин отмечает, что маг-ученый 
«постепенно превращается, как бы отмываясь от черноты своего 
магизма, в скромного ученого-экспериментатора» [Визгин, 2020а, 
с. 255]. Для Бэкона горделивые фантазии магов представлялись 
как «второе грехопадение» человека, вместе с которым он может 



Классический идеал рациональности в прошлом и настоящем  
в трудах В.П. Визгина 

 97

утратить плодоносный для его спасения контакт с природой. 
В итоге магия проигрывает науке и уходит в культурное подполье. 
Тем не менее герметический импульс приводит к повороту воли 
человека в сторону практической реализации и уводит его от пас-
сивного созерцания вечного божественного порядка. Кроме того, 
наука избавляется от сравнений с магией и легитимизируется в 
глазах церкви. 

 
Новое время – эпоха, когда вновь возрождается понятие 

«универсального проекта», включающего в себя культурное, соци-
альное и природное единство. В это понятие, согласно Визгину, 
входит три компонента: «осознанное, подотчетное разуму целепо-
лагание, целостность проектируемого в нем и обращенность в бу-
дущее, которое мыслится подконтрольным актуально данному ра-
зуму» [Визгин, 2005а, с. 81]. Античность и Средневековье также 
имели свои проекты. Они обладали свойственным только им един-
ством присущего им многообразия, которое может быть описано 
как их смысл и содержание. Если социокультурное целое Антич-
ности следует определить как космоцентризм, а целое Средневе-
ковья – как теоцентризм, то Новое время может быть определено 
как антропоцентризм. В античном космосе все процессы носили 
циклический характер и управлялись неизменными законами ми-
рового разума. В Средневековье обнаружилась невиданная ранее 
перспектива спасения. История, таким образом, оказалась распах-
нута в будущее. Это означало открытость бытия человека – не 
только в его собственный мир, но и в мир Другого (природу и 
трансцендентную реальность). В основании Модерна лежит сим-
биоз античного и христианского наследий. Западный человек, по-
рывая с объективирующей его мир традицией, решается взять от-
ветственность и собственную судьбу в свои руки. Если человек 
античности пытался творчески подражать природе, учиться у нее, 
развивая искусство и науку, то христианин подражает Христу, 
апостолам и святым, во всем надеясь на Бога. Что же касается че-
ловека Модерна, в конце концов он становится творцом своего 
мира. Идея спасения постепенно заменяется идеей земного сча-
стья, средства достижения которого – наука и основанная на ней 
техника. 

 
Наиболее близкой античной идеологией для Нового времени 

был атомизм. У Платона и Аристотеля беспорядок всегда преодо-



Глухов С.В. 

 98

левается порядком (детерминистская позиция), а форма торжест-
вует над бесформенной материей. У атомистов (Демокрит, Эпикур 
и др.), несмотря на признаваемое равноправие всех начал, природа 
не несет в себе никакой целесообразности. Суть спора состояла в 
следующем: «соотносится ли вещь, человек, любое существо со 
смыслом целого, в которое оно включено, или же нет, поскольку 
нет и самого целого как единства, а значит, нет и его смысла?» 
[Визгин, 2020а, с. 323]. Соответственно этому, платоники и перипа-
тетики учили о единственности космоса, а атомисты – о множест-
венности и бесконечности миров (читай смыслов). Основой миро-
воззрения атомистов был специфически постулируемый 
механицизм: существуют только пустота, атомы и их вечное дви-
жение. Такая картина мира родственна новоевропейской, с тем 
исключением, что последняя все же возвышалась благодаря цен-
ностно-духовному отношению к природе, которая мыслилась хоть 
и изменчивой, но однородной и изотропной (это условие является 
обязательным для начала процесса познания). Через реактуализа-
цию концепции множественности миров у Джордано Бруно и дру-
гих деятелей эпохи Возрождения новоевропейская наука пришла к 
представлению о лабильности центра притяжения в пределах не-
иерархической Вселенной, из которого она может быть реально 
воспринята, помыслена и реконструирована. Стоит заметить, что в 
XIX в. классическая рациональность начинает трансформировать-
ся, приобретая скорее платонико-аристотелевский вид. 

 
Визгин отвергает марксистскую историософию науки, кото-

рая выводит генезис новоевропейской рациональности только из 
экономических факторов. Наука нового типа возникла в XVI в. – 
еще до буржуазных революций. Неустойчивость этой эпохи мар-
ксисты, как правило, объясняли лиминальностью рыночных отно-
шений как таковых. Однако ориентация на науку была выбором 
самого продуктивного способа преодолеть хаос и найти подходя-
щую культурную форму для всеобщего консенсуса. И только по-
сле этого общество смогло решить свои экономические и полити-
ческие проблемы. 

Классическая рациональность как феномен 

Европейскую науку, сложившуюся в результате интеллекту-
альных революций XVI–XVII вв., можно рассматривать с разных 
точек зрения. С одной стороны, это особая методология познания, 



Классический идеал рациональности в прошлом и настоящем  
в трудах В.П. Визгина 

 99

ориентированная на эксперимент и эмпирический сбор данных и 
конструирования на их основе более или менее правдоподобных 
теорий (гипотез), которые подвергаются тщательной перепроверке 
при наличии новых фактов. Эмпирическая нацеленность науки 
помогла эпистемологам того времени описать четкий и понятный 
алгоритм познания, содержащий прежде всего аналитический мо-
мент: теории (гипотезы) считались априори фрагментарными и 
неполными из-за потенциальной возможности фальсификации в 
случае обнаружения новых данных или построения других теорий 
на базе уже имеющихся. С другой стороны, новая наука обладала 
собственной картиной мира, в основании которой лежало миропо-
нимание практикующих ученых (а не методологов). В качестве 
оной выдвигалась эмпирически наглядная механика тел и живых 
организмов. Механические теории и законы разрабатывались 
Лейбницем, Декартом, Ньютоном и др. В то же время нельзя ска-
зать, что темп накопления фактов в естественных и гуманитарных 
науках был одинаковым. В этой исторической гонке быстрее раз-
вивались именно первые. Математическое и аналитическое исчис-
ление также приобрели немыслимый ранее статус. Таким образом, 
под научным стандартом этого времени понималось в первую оче-
редь математизированное экспериментальное естествознание. 

 
При использовании такого унифицирующего взгляда на но-

воевропейскую науку можно упустить из внимания то многообра-
зие подходов и методологий, а также вариативность вышеобозна-
ченного стандарта, которые ей в действительности свойственны. 
Новая наука приобретает относительную цельность лишь в пози-
тивистский период (XIX в.). До того она скорее представляла со-
бой ряд новаторских научно-исследовательских программ, объе-
диненных рационалистической направленностью и верою в 
собственный прогресс. Кроме того, эти проекты включали в себя 
обработанные с помощью рацио и приведенные к научной форме 
религиозно-метафизические концепции. 

 
Для Лейбница и Декарта основу знания составляет отожде-

ствление Бога со сверхмировым разумом. Они пребывали в уве-
ренности, что между верой и рациональностью нет противоречий, 
которые невозможно было бы преодолеть. И Лейбниц, и Декарт 
подчеркивают роль рациональной мысли, прежде всего логики и 
математики, а также опыта в познании. С одной стороны, механи-



Глухов С.В. 

 100

цизм выступает для них базовой системой мира: принципы меха-
ники аналогичны началам природы (но не идентичны им). Все ви-
ды движения сводятся к перемещению и взаимодействию тел в 
едином пространстве при изоморфности времени. Материя мыс-
лится как непрерывная. Она лишена качественной пустоты, и ее 
наполняют бесчисленные феномены (атомы). С другой стороны, 
логико-математическое выведение этих принципов ограничено 
своим эмпирическим горизонтом: только то, что лежит по ту сто-
рону явления, относится, как ни странно, к его сути. В связи с этим 
Декарт обосновывает дуализм двух мировых субстанций – протя-
женной и мыслящей. Материя не может мыслить сама себя, тогда 
как разум может, но лишь при условии дифференциации коги-
тальных (относящихся к cogito) и нонкогитальных элементов в 
структуре Эго. Человек доходит до сомнения во всем, что, во-
первых, дано ему в опыте, а во-вторых, мешает его самопознанию 
(т.е. непосредственному выходу к cogito) – страсти души, эмоции, 
воля. Таким образом, Декарт обнаруживает разрыв и пустоту не 
только внутри феномена, но внутри души человека. В этой системе 
Богу отводится миссия удерживать обе мировые субстанции от 
рассеивания во множественности своих манифестаций. Только в 
таком случае материя может быть помыслена, а разум – обрести 
подлинные научные знания. В глубинах самопознания человек 
осознает, что естественный свет вложен в его разум самим Богом, 
выступающим гарантом истинности результатов его применения 
[Визгин, 2020б, с. 16], а также жизни вообще (как ее Творец). По-
скольку Бог не может обмануть человека, на таком уровне разум 
выступает в своей изначальной способности к здравомыслию. Бла-
годаря ей ученый может наконец-то перейти к познанию и конст-
руированию истин с помощью логики, математических расчетов и 
построения геометрических фигур. За исключением истин откро-
вения, доступных лишь «свету веры». Что же касается Лейбница, в 
целом он остается картезианцем, но делает особый акцент на пре-
емственности феноменов в пространстве и времени. Чтобы сохра-
нять свое содержание, они должны иметь достаточное основание 
не в мире как таковом, а в сверхмировом разуме, т.е. в Боге. 

Визгин замечает, что новая наука в основном формируется в 
протестанской Европе – Германии, Британии и Франции. Однако 
для разных регионов характерно свое видение этого проекта. 
«Французская философия этого времени, осознавая себя храни-
тельницей картезианского духа, опиралась главным образом на 
такие науки, как механика и математика» [Визгин, 2020б, с. 31]. 



Классический идеал рациональности в прошлом и настоящем  
в трудах В.П. Визгина 

 101

Среди французских ученых, помимо Декарта, можно выделить 
Г. Галилея и Х. Гюйгенса. Картезианство также принесло с собой 
«рационализм» (в узком смысле): в результате интроспективного 
размышления разумом могут быть выведены элементарные исти-
ны (аксиомы) и методики познания. Немецкая мысль также была 
сверхрационалистической. О Лейбнице уже говорилось выше. 
С именем И. Канта связана так называемая философия априориз-
ма. Трансцендентальные (или «синтетические») истины даны ра-
зуму «априори» (т.е. до опыта) и отождествлены им с истинами 
математики и механического естествознания. Вместе с тем, со-
гласно кантианству, природа всегда остается «вещью-в-себе» и не 
может быть познана окончательно, в своей причинности – даже с 
помощью истин разума. 

Переходя далее к британской науке, необходимо отметить ее 
своеобразный статус. С одной стороны, Ньютон и его школа ищут 
истину в математике, пытаясь облечь в формулы все разнообразие 
механических движений и взаимодействий физических тел. В то же 
время другая партия британской науки, представленная фигурами 
Фр. Бэкона, Р. Бойля и др., разрабатывала иной подход. Признавая 
достижимость познания всех природных процессов, она ставит 
под сомнение универсальность истин и логико-математических 
схем, полученных таких путем. Начиная с Бэкона, эта методология 
отвергает дедуктивизм кантиано-картезианской философии и про-
тивопоставляет ему индуктивный идеал познания. Последний во-
все не являлся калькой аристотелевского «наведения». Греческий 
мыслитель допускал полную индукцию, которая позволяет свести 
весь опыт к элементам конкретного множества, относительно ко-
торых делается вывод, причем вполне достоверный. Неисчерпае-
мость опыта, как считали бэконианцы, порождает неограничен-
ность теоретизирования и выдвижения новых гипотез даже из уже 
имеющихся перед ученым фактов. Британская эпистемология не 
порывала полностью с христианскими ценностями и догматами: 
важнейшей задачей науки, в понимании Бэкона, было раскрытие 
всемогущества Творца в природе. Тем не менее он старался разде-
лить божественные и естественные истины, чего никогда не делали 
схоластики, с благородной целью определения специфики самой 
природы, как будто бы не затронутой божественным вмешательст-
вом. 

Научные программы XVI–XVIII вв., подчеркивает Визгин, в 
ходе своего генезиса материализовались как конкретное научное 



Глухов С.В. 

 102

знание в физике, математике и астрономии. Возникла парадок-
сальная ситуация: «особенное научное знание выступило в качестве 
всеобщей научной парадигмы» [Визгин, 2020б, с. 285]. Историю фор-
мирования биологии, геологии, географии, а также гуманитарных 
наук в сопоставлении с аналогичной историей физики и астрономии 
можно назвать «затянувшейся». Отдельно Визгин рассматривает 
революцию в химической науке. Здесь традиция механокорпуску-
лярной натуральной философии оказалась неприемлемой. Высокая 
культура экспериментализма и математического моделирования не 
дала своих плодов на почве научной химии – в той мере, в какой 
на них рассчитывали. Механическое описание взаимодействия хи-
мических элементов не могло удовлетворить таких гениев этой 
науки, как А. Лавуазье и уже упомянутый Р. Бойль. Дело в том, 
что количественный язык механики не нуждался в идеи иерархии 
одних тел над другими. Для химической же науки введение поня-
тия «элемента», как устойчивого, постоянного и имеющего харак-
терные свойства, стало новой парадигмой, которая не совсем впи-
сывалась в научные стандарты своего времени. Лавуазье и Бойль 
черпали вдохновение не столько в механике, сколько в донаучной 
традиции: так, система элементов, находящихся в особых отноше-
ниях друг к другу (зависимости, несовместимости, противополож-
ности) отталкивалась от квалитатистской метафизики Аристотеля 
и трансмутационной алхимии. 

Переход к XIX в. на Западе принес окончательный, как тогда 
казалось, триумф абстрактно-научного метода над традиционными 
способами мышления – религиозным, мифопоэтическим и фило-
софским. Это означало, что отныне разум становится «позитив-
ным» (термин О. Конта), отбрасывая все, что может помешать ему 
в конструировании релевантных реальности схем познания. Про-
исходит первый в истории науки «поворот к языку», инспириро-
ванный гумбольдтианством (В. Гумбольдтом и его последователя-
ми), в связи с чем разворачивается новая силлогистика, которая 
теперь только формально зависит от индуктивистского идеала. 
Математизация, механизация и секуляризация знания усиливают-
ся. На основе принципов механики формируются первые научные 
теории в биологии, геологии и географии. На первый план выхо-
дят детерминистские законы внешней или внутренней каузации. 
Смена геологических форм и биологических видов подчинялась 
закономерному и поэтапному процессу возрастания (прогресса), а 
концепция униформизма не допускала возврата к предыдущим 
историческим состояниям и взрывных скачков в развитии. Живые 



Классический идеал рациональности в прошлом и настоящем  
в трудах В.П. Визгина 

 103

организмы (в том числе человек) казались максимально приспо-
собленными благодаря адаптации к своей экогеографической сре-
де. К концу XIX в. появляются и первые теории в гуманитарных 
науках (истории, социологии, психологии, экономике, культурной 
антропологии), опирающиеся на естественнонаучный образец сво-
его времени. 

 
Однако Визгин видит контуры позитивистского переворота 

уже в научных программах XVI–XVIII вв. Таким образом он ут-
верждает преемственность науки классического периода. Радика-
лизм кантиано-картезианской мысли он сравнивает с радикализ-
мом якобинской диктатуры: последовательный механицизм «вел к 
редукционистской картине мира, в которой бесконечно качествен-
ное наполнение сводилось к геометрическо-количественному на-
чалу» [Визгин, 2020б, с. 17]. Общее, схематичное и абстрактное 
получают все привилегии перед единичным и конкретным, причем 
не только в науке, но и во всей культуре. На почве учения Карте-
зия и др. идеологов новой науки в конце концов складывается ра-
ционалистический идеализм (но в равной степени и рационали-
стический материализм). Основными требованиями для разумного 
мышления выступают утилитаризм и универсальная значимость 
суждений, независимых от случайностей и деталей своего проис-
хождения. Так возникает нормативный кодекс всеобщности, необ-
ходимости и объективности научных выводов. Картезианство, как 
последовательный рационализм, «провозглашает приоритет разу-
ма по отношению к сфере чувств и инстинктов» [Визгин, 2020б, 
с. 28]. Не последнюю роль в этом сыграли не только французская 
революция, но и движение просветителей (Вольтер, Д. Дидро). 
В этот период Запад окончательно утверждается как колониаль-
ный «господин мира», несущий другим народам «свет знания», 
которого они лишены по своей природе. 

Классический идеал рациональности сегодня 

Канун XX в. отмечен глубочайшим кризисом культуры и 
науки на Западе, который сопровождается рождением тоталита-
ризма, двумя мировыми войнами и длится, по мнению Визгина, до 
сих пор. В эпистемологии происходит второй («неопозитивист-
ский») поворот к языку: вместо анализа общенаучной картины ми-
ра и методологии познания философы науки перепрофилируют 
свои исследования на поиски идеального научного языка. На пер-



Глухов С.В. 

 104

вом этапе эпистемологи еще рассматривают язык научных теорий 
как обеспеченный фактуально (опытом и эмпирическими данны-
ми); впоследствии он начинает обосновываться как автономный 
абсолют, способный высказываться «истинно» и «логично» неза-
висимо от фактов. Логицизм и аналитизм в философии науки дос-
тигают предела. 

Ставится под сомнение естественнонаучная парадигма, в 
том числе в гуманитарных науках. В биологии неодарвинизм и 
генетика (неоменделизм) отбрасывают каузальные факторы изме-
нения биологических организмов, выдвигая на первый план внут-
ренние мутационные процессы, не связанные непосредственно с 
адаптацией к среде (и уже никак не связанные с «планом разви-
тия»). Похожую трансформацию испытывают геологическая и гео-
графическая науки. В гуманитарных дисциплинах человек больше 
не выступает как безвольный продукт общества, культуры, расы, 
экологических условий существования и физиологических пара-
метров собственного тела. Неокантианство (Г. Риккерт, В. Вин-
дельбанд), американская культурная антропология (Фр. Боас, 
Р. Лоуи, Р. Бенедикт), австрийская экономическая школа (К. Мен-
гер, Л. Мизес, Фр. Хайек), историческая школа «Анналов» 
(Л. Февр, М. Блок) и философия жизни (В. Дильтей, Фр. Ницше, 
А. Бергсон) формируют и утверждают новые подходы к феноме-
нам человека, общества и культуры, свободные от нормативизма и 
механического детерминизма. 

Постепенно происходит смена всеобщей научной парадигмы 
и научной картины мира. Как и ранее, она базируется на наиболее 
авторитетных исследованиях в физике и астрономии. Квантовая 
механика и теория относительности Эйнштейна оказываются 
удобным плацдармом для смещения методолого-познавательных 
акцентов классической рациональности: так, свойственная ей про-
блематика субъекта и объекта, заданная картезианским принципом 
cogito, уступает место принципу «суперпозиции» субъекта, кото-
рый может быть описан и как системно зависимый от объекта и 
других субъектов, и как уникальный в своем роде (безусловный). 
Началом пересмотра стал проведенный физиками эксперимент с 
фотоном света, световой волной и наблюдателем (т.е. собственно 
экспериментатором), после которого было доказано, что любое 
тело имеет неизвестные свойства до того момента, пока не обна-
руживается его связь с наблюдателем; и, более того, оно находится 
в суперпозиции по отношению к любому другому телу, включая 
наблюдателя, поскольку, в зависимости от его позиции, тело де-



Классический идеал рациональности в прошлом и настоящем  
в трудах В.П. Визгина 

 105

монстрирует как природу фотона (т.е. свою собственную, атомар-
ную), так и природу волны (как ряда организованных атомов). 

В конце концов результаты этого эксперимента были экст-
раполированы не только на всю область физики, но и на другие 
феноменальные области, доступные познанию, – общество, куль-
туру, язык и т.д. Визгин отмечает, что между различными уровня-
ми упорядоченности в квантовой физике (субъективной, объек-
тивной, интерсубъективной) существуют разрывы, а потому 
специфические свойства одного уровня невыводимы из другого. 
При таком подходе даже само понятие закона природы кажется 
сомнительным. Ведь закон предполагает точную повторяемость 
явлений, тогда как опыт фиксирует лишь уникальную («сингуляр-
ную») ситуацию, где связь между феноменами устанавливается 
лишь при их непосредственном наблюдении. Основанием такой 
регулярности ранее служили законы механики о траектории тела 
как его причинно обусловленного движения в пространстве и вре-
мени. 

Протест против объективности классического идеала рацио-
нальности в итоге позволил отказаться от натурализма и сциен-
тизма, неотделимых от него, и наконец пробиться к человекораз-
мерным смыслам. Казалось бы, кризис преодолен? Визгин в этом 
не уверен. Базис квантовой физики составляют структуры воз-
можностного типа, описываемые языком математической стати-
стики и вероятности. Но в основе реальной научной онтологии 
лежит, напротив, абсолютная действительность. Отсюда возникает 
резонный вопрос: «не отделена ли высшая актуально данная дей-
ствительность трансцендентного бытия от нас и нашего обыденно-
го мира бездной возможностей?» [Визгин, 2004, с. 422]. Иными 
словами, возможно ли еще познание в мире, где царит неопреде-
ленность? Ответ на эти вопросы, как считает Визгин, дает история. 
Всплеск насилия и тоталитаризма, каких еще не знало человечест-
во, скорее всего и стали его реакций на неопределенность окру-
жающего мира. Кроме того, видимый прогресс наук не может за-
слонить продолжающийся с конца XIX в. до наших дней упадок 
эпистемологии. От неопозитивизма в течение ХХ в. она переходит 
к постмодернистской критике (М. Фуко, Ж. Деррида), где целью 
познания становится уже не истина и не эмпирический факт, а 
лишь игра, которая только внешне может напоминать научный 
поиск. Современные тенденции в философии науки свидетельст-
вуют о том, что этот казус был в конце концов осознан и тщатель-



Глухов С.В. 

 106

но отрефлексирован, в результате чего возникли движения постпо-
зитивизма и нового реализма. 

Визгин не сомневается, что человек постмодерна на самом 
деле стремится к новым смыслообразующим горизонтам, не отка-
зываясь при этом от науки. Исходя из вышесказанного, было бы 
ошибочным утверждение о завершенности проекта Модерн, кото-
рый парадоксальным образом сохраняет концептуальную свежесть 
даже после утраты своего положения и исчерпания своих идейных 
основ. Это стало возможно по нескольким причинам. Во-первых, 
констатация кризисного состояния культуры. В посттоталитарном 
мире, где, согласно всем оптимистическим прогнозам, должны 
были бы найти свое решение основные политические и экономи-
ческие проблемы, вспыхнули новые социальные конфликты (ми-
грация, неоколониализм, перенаселение), а цивилизация достигла, 
как кажется, предела своего технического и научного развития, 
обнаружив себя у края экологической катастрофы. Во-вторых, че-
ловек перестал воспринимать науку и основанную на ней технику 
как спасение. Не последнюю роль в этом сыграла постмодернист-
ская критика, но главным фактором стало разочарование новым 
идеалом познания, который пришел на смену классической карти-
не мира и методологии. Однако никакая альтернативная парадигма 
(например, постнеклассическая и неоклассическая) так и не была 
создана. Современная культурная ситуация аналогична той, кото-
рая сложилась в канун Нового времени. Вновь происходит борьба 
глобальных проектов, предлагающих диалог с традицией, – науч-
ной, религиозной, философской и мифопоэтической. Сегодня 
культура и наука могут пойти по разным путям – подлинного диа-
лога, реакционного поворота к традиции, или довершить свой кол-
лапс, вернувшись в состояние варварства. Визгин полагает, что 
первый из этих путей самый перспективный: невозможно пере-
черкнуть достижения неклассической науки, которые были отве-
том в том числе на кризис традиционного («позитивного») мыш-
ления. С другой стороны, более универсальные программы 
классического типа, такие как бэконианство, в этой ситуации 
культурной неопределенности могли бы стать новым ориентиром 
для науки. Наконец должны быть разрешены противоречия между 
наукой и религией: человеку, погруженному в релятивизм истории 
и эмпирическое существование, «нужны абсолютные координаты 
для компенсации своей неустойчивой позиции в мире» [Визгин, 
2025, с. 19]. Можно вспомнить, что в картезианстве на Абсолют 
возложена миссия сдерживания стихийности природы, на которую 



Классический идеал рациональности в прошлом и настоящем  
в трудах В.П. Визгина 

 107

человек, пытавшийся сделать это с помощью науки и техники, 
оказался не способен. Но возврат к религии не будет искусствен-
ным: он возможен лишь как свободный выбор человека [Визгин, 
2005б, с. 257], и потому это лишь одна из существующих для него 
перспектив, из которых он волен избирать свое будущее. 

Выводы 

Благодаря всестороннему подходу В.П. Визгина можно уви-
деть классический идеал рациональности как сложный феномен: в 
его истоках и происхождении из преднауки античного типа, рели-
гиозной и эзотерической традиций, философских рефлексий; в его 
исторической роли для науки, многообразии идей и мировоззрен-
ческих колебаниях; в его значении для сегодняшней науки и пер-
спективах возрождения. Интерналистская позиция, рассматри-
вающая классическую рациональность через призму собственной 
истории, довольно поверхностна. Нельзя сказать, что между ново-
европейской наукой и другими системами знания (преднаукой, 
философией и религией) лежит пропасть. Классическая рацио-
нальность обязана своим появлением не только накоплению кри-
тической массы эмпирических фактов, но тем синтетическим фор-
мулам (наука+ненаучное знание), которые она вкладывала в свое 
содержание. Наука не просто преодолевает другие формы знания. 
Она вбирает их в себя и обращается к ним в тех случаях, когда она 
не в состоянии решить поставленную перед ней проблему. 

Как уже говорилось выше, временные рамки классической 
рациональности не определены четко в историософии науки. Ряд 
авторов относит первые научно-исследовательские программы 
Нового времени скорее к «философии» (уничижительная характе-
ристика) или даже к «метафизике». Но это не совсем верно. 

Действительно, новая наука утверждается лишь в позитиви-
стский период. Это придает фрагментарность ее историческому 
становлению. Тем не менее преемственность классического идеала 
просматривается не столько в самом дискурсе первых творцов 
науки, сколько в тех целях и задачах, которые они ставили перед 
собой, – прогресс знаний и практическая ориентация ученого. 

Новоевропейская наука находится в прямой связи с окру-
жающей ее культурой. Она зависима от политических режимов 
Западной Европы, ее экономического благосостояния и развития, а 
также религиозного влияния. В различных европейских странах 



Глухов С.В. 

 108

формируются своеобразные подходы как к методологии научного 
познания, так и к науке вообще. 

Прогресс научной рациональности не был линейным. Пози-
тивизм трудно назвать более совершенным идеалом знания, равно 
как и неклассическую науку. Некоторые научные дисциплины 
имели свой темп развития (химия и гуманитарные науки) и, таким 
образом, не вписывались в единый поступательный процесс разви-
тия научной парадигмы этого времени. 

Современное состояние науки, в свою очередь, не говорит о 
том, что классический идеал познания более не актуален. Наобо-
рот, когда уже казалось, что кризис в науке и культуре оконча-
тельно преодолен, обнаружились глубокие изъяны новой парадиг-
мы. Не все осознают кризис, но для остальных он может стать 
хорошей возможностью, чтобы перестроить идейный фундамент 
науки, вновь найдя опору в традиции, которая помогла бы ей в 
решении как своих собственных, так и общецивилизационных 
проблем. 

Список литературы 

1. Визгин В.П. Антропоцентрический универсальный проект Нового Времени // 
Теоретическая культурология. – Москва: Академический проект, 2005а. – 
С. 80–102. 

2. Визгин В.П. Вера и разум: заметки к теме // В перспективе культурологии: 
повседневность, язык, общество. – Москва: Академический проект, 2005б. – 
С. 255–278. 

3. Визгин В.П. На пути к Другому: от школы подозрения к философии дове-
рия. – Москва: Издательский дом ЯСК, 2004. – 800 с. 

4. Визгин В.П. Наука в ее истории: взгляд философа. – Москва: Издательский 
дом ЯСК, 2020а. – 696 с. 

5. Визгин В.П. От пирамид к сельве: западная мысль в поисках идентичности. – 
Москва; Санкт-Петербург: Центр гуманитарных инициатив, 2020б. – 592 с. 

6. Визгин В.П. Эпистемологический дневник. – Москва; Санкт-Петербург: 
Центр гуманитарных инициатив, 2025. – 268 с. 

 



Объективность и истина в постпозитивистской философии науки 

 109

УДК: 168. 001. 6                                   DOI: 10.31249/rphil/2025.04.08 

ЛЕТОВ О.В. ОБЪЕКТИВНОСТЬ И ИСТИНА В ПОСТПОЗИТИ-
ВИСТСКОЙ ФИЛОСОФИИ НАУКИ (Обзор) 

Аннотация. Аналитический обзор опирается на работы 
Ф. Стаменковича и других авторов и ставит своей целью освяще-
ние понимания проблемы научной объективности в современной 
англоязычной эпистемологии науки. Суть объективности заключа-
ется в наличии компонентов, независимых от субъективного влия-
ния человека. Основным критерием объективности служит истин-
ность или ошибочность предложенной гипотезы. Из-за своей 
значимости для науки понимание объективности необходимо как 
для трактовки самой науки, так и для ее отношений с обществом. 
Объективность связана со многими вопросами философии науки: 
реализмом; выбором теории и научным изменением; тем или иным 
способом интерпретации фактов, и это лишь некоторые из них. 
Описание науки как деятельности по установлению фактов и ос-
нованной на фактах не противоречит утверждению, что, как пра-
вило, нет (научного) факта, независимого от любого (эксперимен-
тального, теоретического и т.д.) предположения. Факт следует 
отличать от ценности. Хотя некоторые философы ставят под со-
мнение это различие, оно, тем не менее, остается необходимым 
как в науке, так и в повседневной жизни. Связь между научными 
теориями, гипотезами или моделями с одной стороны, и эмпири-
ческими фактами с другой, является не простой и однозначной, а 
сложной и опосредованной. Экспериментальные факты, исполь-
зуемые в науке, не устанавливаются напрямую через ощущения: 
скорее, они часто не наблюдаются невооруженными чувствами 
и/или устанавливаются посредством сложных процедур измерения 
и экспериментирования, которые требуют знания лежащих в их 
основе теорий. Современная постмодернистская трактовка объек-
                                                      

 Летов Олег Владимирович – кандидат философских наук, доцент, стар-
ший научный сотрудник отдела Философии ИНИОН РАН; mramor59@mail.ru 



Летов О.В. 

 110

тивности сводится к прагматистскому утверждению, согласно ко-
торому истинно то, что в данном случае полезно (в социальном, 
политическом, экономическом и т.п. аспектах). Существует реаль-
ная опасность того, что сосредоточение внимания только на пре-
делах возможностей научного исследования, на таких вопросах, 
как теоретическая нагруженность наблюдений, может привести к 
«научному пессимизму», эпистемическому релятивизму и недове-
рию к науке. 

Ключевые слова: объективность; факты; теоретическая на-
груженность; недоопределенность; реализм; ценности; аперспек-
тивный взгляд; верность фактам; постпозитивизм; неопозитивизм. 

LETOV O.V. OBJECTIVITY AND TRUTH IN POST-POSITIVIST 
PHILOSOPHY OF SCIENCE (Review) 

Abstract. The analytical review is based on the research of 
Ph. Stamenkovich and other authors and aims to sanctify the 
understanding of the problem of scientific objectivity in modern 
English-language epistemology of science. The essence of objectivity 
lies in the presence of components independent of human subjective 
influence. The main criterion of objectivity is the truth or falsity of the 
proposed hypothesis. Because of its importance for science, 
understanding objectivity is necessary both for understanding science 
itself and for its relations with society. Objectivity is related to many 
issues in the philosophy of science: realism; choice of theory and 
scientific change; one way or another of interpreting facts, to name just 
a few. Describing science as an activity of establishing facts and based 
on facts does not contradict the assertion that, as a rule, there is no 
(scientific) fact independent of any (experimental, theoretical, etc.) 
assumption. Fact should be distinguished from value. Although some 
philosophers question this distinction, it nevertheless remains necessary 
both in science and in everyday life. The relationship between scientific 
theories, hypotheses or models on the one hand, and empirical facts on 
the other, is not simple and straightforward, but complex and mediated. 
The experimental facts used in science are not established directly 
through the senses: rather, they are often not observed by the naked 
senses and/or are established through complex procedures of 
measurement and experimentation that require knowledge of the 
underlying theories. The contemporary postmodernist interpretation of 
objectivity boils down to the pragmatist assertion that what is true is 
what is useful in a given case (socially, politically, economically, etc.). 
There is a real danger that focusing only on the limits of scientific 



Объективность и истина в постпозитивистской философии науки 

 111

research, on such issues as the theory-ladenness of observations, may 
lead to “scientific pessimism”, epistemic relativism and mistrust of 
science. 

Keywords: objectivity; facts; theory-lade; underdetermination; 
realism; values; aperspectival view; fidelity to facts; postpositivism; 
neopositivism. 

Для цитирования: Летов О.В. Объективность и истина в постпози-
тивистской философии науки (обзор) // Социальные и гуманитарные нау-
ки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3: Философия. – 2025. – 
№ 4. – С. 109–120. – DOI: 10.31249/rphil/2025.04.08 

Введение 

Объективность научного знания предполагает его соответст-
вие реальности, достоверность и содержательность ключевых эле-
ментов познания – понятий, принципов, закономерностей и др. 
Суть объективности заключается в наличии компонентов, незави-
симых от субъективного влияния человека. Основным критерием 
объективности служит истинность или ошибочность предложен-
ной гипотезы.  

Существуют различные концепции объективности – харак-
терной черты научного исследования, наиболее фундаментальной 
из которых является объективность как верность фактам. Факты не 
просто существуют «там» в мире, но они всегда теоретически или 
социально обусловлены. И хотя трудно девальвировать значение 
фактов, важно отметить некоторые потенциальные проблемы и 
ограничения, связанные с упрощенными претензиями на фактиче-
ское сообщение или «следование науке», которые часто можно 
встретить в научно-популярной литературе, у политиков и даже 
ученых. 

Под «наукой» западные философы науки понимают не все 
науки в широком (немецком) смысле, включая гуманитарные и 
социальные науки, но только эмпирические (т.е. фактические) 
дисциплины или части дисциплин в пределах этого набора. Сущест-
вуют две основные трактовки науки. Согласно широкой трактовке, 
под наукой понимаются не только эмпирические дисциплины, но и 
общественные, гуманитарные науки. Подобная трактовка имела 
место в Германии, а также в советской и позднее российской тра-
диции. С точки зрения узкой (строгой) трактовки, под наукой по-
нимается лишь то, что можно выразить математически, подтвер-



Летов О.В. 

 112

дить гипотезы вычислениями. «Объективность является характер-
ной чертой науки – вероятно, самой важной наряду с истиной. 
Наука стремится к объективности и считается объективной или, по 
крайней мере, наиболее объективным способом исследования ми-
ра. Объективность выступает источником авторитета, которым 
наука пользуется в обществе, и предпосылкой общественного до-
верия к науке: это одна из главных причин (наряду с истиной), по 
которой люди ценят науку»1. Таким образом, объективность мож-
но рассматривать как одну из важнейших целей научной деятель-
ности. 

Объективность тесно связана с истиной в тех ситуациях, ко-
гда речь идет об оценке знания, той или иной концепции. Она свя-
зана скорее с методом получения знания, чем формулировкой того 
или иного вывода. Объективность имеет значение не только для 
понимания науки, но и в аспекте социальной трактовки научного 
знания. Объективность связана со многими вопросами философии 
науки: реализмом; индукцией и подтверждением; выбором теории 
и научным изменением, и это лишь некоторые из них. 

Исторически научная объективность была изменчивой, 
культурно обусловленной концепцией2. За последние десятилетия 
было предложено много различных концепций объективности, и 
многогранная природа этого понятия общепризнана. Выделяют 
такие концепции объективности, как объективность как верность 
фактам (интуитивная трактовка объективности)3 и объективность 
как неотъемлемое свойство научных сообществ с коллективной 
точки зрения, иногда называемая интерсубъективностью (посколь-
ку фокусируется на познающем субъекте, а не на объекте знания)4. 
В качестве примера интерсубъективности можно привести социо-
логические нормы Мертона5. 

                                                      
1 Stamenkovic Ph. Facts and objectivity in science // Interdisciplinary science 

reviews. – 2023. –Vol. 48, N 2. – P. 278.  
2 См. Daston L., Galison P. Objectivity. – Princeton: Princeton University 

Press, 2021. – §2.  
3 Reiss J., Sprenger J. Scientific Objectivity // The Stanford Encyclopedia of 

Philosophy / ed. by E.N. Zalta. – Stanford University, 2020. – URL: https://plato.stan 
ford. edu/entries/scientific-objectivity  

4 Ibid.  
5 Merton R.K. The Normative Structure of Science // The Sociology of Science: 

Theoretical and Empirical Investigations / ed. by Norman W. Storer. – Chicago: Uni-
versity of Chicago Press, 1973. – P. 270.  



Объективность и истина в постпозитивистской философии науки 

 113

Объективность как верность фактам 

В западной методологии науки приоритет, как правило, от-
дается трактовке объективности как верности фактам1. Все осталь-
ные концепции объективности косвенно опираются на понятие 
факта. Все указанные выше концепции имеют общую основную 
идею, присутствующую в самом понятии объективности, – то, что 
объективно, не зависит от субъекта, а описывает нечто характер-
ное для «объекта» исследования (что существует независимо от 
человека, от его знания об объекте). Даже «социальное понимание 
объективности (как интерсубъективности) направлено на выявле-
ние этой общей (объективной) черты человеческого знания, «от-
меняя» личные предпочтения, исправляя субъективные ошибки, 
расширяя коллективную точку зрения и т.д.»2. Трудно представить 
подобные социальные концепции объективности, если бы не было 
независимого объекта, на который они направлены. 

Подобная идея предполагает реалистичную позицию, кото-
рая признает независимое существование «объектов» – или, ско-
рее, фактов, – которые человек изучает, независимо от его воспри-
ятия или мышления о них (иными словами, факты не являются 
чистыми конструкциями, они не зависят исключительно от субъ-
екта знания). Это положение, однако, верно лишь в некоторой сте-
пени, поскольку, согласно Канту, как правило, человек не имеет 
доступа к объектам «самим по себе», а только по отношению к 
собственным чувствам, языкам, теориям и т.п. То, что объективно, 
«навязывает» себя человеку каким-то образом, независимо от кон-
кретного субъекта, но не от всех субъектов, которые исследуют 
один и тот же мир. 

В общем смысле, факт относится к чему-то, что происходит 
в мире независимо от людей (то, что называют «грубым фактом»). 
В науке факт обычно устанавливается благодаря эксперименталь-
ным и теоретическим исследованиям. Поэтому было бы преувели-
чением утверждать, что факт целиком не зависит от субъекта. 
«Факт» – обычное слово, обозначающее все, что действительно 
произошло или происходит (возможно, регулярно). Оно, в некото-
рой степени, синонимично слову «событие» – но термин «факт» 

                                                      
1 Stamenkovic Ph. Facts and objectivity in science // Interdisciplinary science 

reviews. – 2023. –Vol. 48, N 2. – P. 279.  
2 Ibid. P. 280.  



Летов О.В. 

 114

настаивает на реальности вопроса: таким образом, можно говорить 
о «факте»1. 

В повседневной жизни обычно возможно идентифицировать 
факты непосредственно с помощью чувств (например, тот факт, 
что сейчас идет дождь). В науке, однако, (научные) факты, как 
правило, не могут быть напрямую установлены невооруженными 
чувствами. Следуя Канту, любая идентификация фактов уже во-
влекает человеческий разум – и это относится также к повседнев-
ным фактам. Если в обыденной жизни факты воспринимаются не-
посредственно, то в области науки они опосредованы как 
экспериментальными, так и теоретическими исследованиями. Все-
гда существует разрыв между тем, что субъект видит, и тем, как он 
это интерпретирует. Если бы человек не отделял свои фактические 
убеждения от других типов убеждений, трудно было бы выделить 
факты, с одной стороны, и реакции субъекта на них, с другой. Это 
может быть то, что делают некоторые животные, и то, что люди 
могли бы сделать при отсутствии языка. Разделение фактических 
убеждений имеет большее значение на социальном уровне, чем на 
уровне индивида. «Для таких существ, как люди, которые диффе-
ренцируют фактические компоненты своих мыслей, кажется удоб-
ным иметь общее хранилище фактических убеждений, которые 
они разделяют, чтобы общаться, размышлять и координировать 
свои действия»2. Иными словами, научные факты ученый не уста-
навливает непосредственно с помощью чувственных данных, они 
выступают результатом экспериментальных и теоретических изы-
сканий. 

Существуют факты, с одной стороны, и ценности – с другой. 
Если утверждения факта могут быть истинными или ложными в 
зависимости от того, соответствуют ли они реальности, то сужде-
ния ценности выступают нормативными суждениями. И те, и дру-
гие относятся к двум принципиально разным сферам: то, что есть 
(фактическое утверждение) и то, что должно быть (нормативное 
утверждение) соответственно. Если классическое различие между 
фактом и ценностью сохраняется, то нет способа вывести одно из 
другого3: от сущего к должному. 

                                                      
1 Stamenkovic Ph. Facts and objectivity in science // Interdisciplinary science 

reviews. – 2023. –Vol. 48, N 2.  P. 281.  
2 Ibid. P. 282.  
3 Bueter A. Rationality and the Value-Freedom of Science. Handbook of Ra-

tionality / ed. by W.S.M. Knauff. – Cambridge, MA: MIT Press, 2021. – P. 757–766.  



Объективность и истина в постпозитивистской философии науки 

 115

В силу того, что факт отражает объективную реальность, он 
относится к сфере эмпирического (именно это значение человек 
имеет в виду, когда использует прилагательное «фактический»). 
Нельзя не упомянуть такие понятия, тесно связанные с фактами, как 
опыт или восприятие мира через ощущения, данные наблюдения и 
эксперимента. Все они относятся к тем или иным аспектам фактов. 

Перспективный и аперспективный взгляды на объективность 

Как уже отмечалось, объективность опирается на верность 
фактам1 – под которыми субъект подразумевает «грубые факты». 
В этом смысле объективно то, что является фактическим, т.е. то, 
что существует независимо от человека, его мышления или знания. 
«Это положительное определение объективности, в котором указы-
вается необходимость предоставления отчета о фактах, в отличие от 
отрицательных определений, в которых стремятся избежать влия-
ния конкретных точек зрения, ценностей, целей, предубеждений и 
интересов»2. В науке сторонники концепции объективности пред-
полагают, что факты могут быть обнаружены, проанализированы и 
систематизированы независимо от точки зрения отдельного учено-
го. Выражением интуитивной концепции объективности служит 
«взгляд из ниоткуда» Т. Нагеля3. 

Представленный выше аперспективный взгляд на объектив-
ность, яркими представителями которого выступают сторонники 
позитивистской и неопозитивистской философии (Б. Рассел, 
Р. Карнап и др.), связан в той или иной степени с научным реализ-
мом, позицией, согласно которой наука адекватно описывает со-
держание реальности. Он соответствует повседневному мировоз-
зрению и часто поддерживается представителями науки, поскольку 
представляет собой универсальное описание мира. Аперспектив-
ный взгляд представляется плодотворным для описания реальных 
явлений и контроля над ними, а также для урегулирования разно-
гласий между учеными. Однако проблема теоретической нагру-

                                                      
1 См. Reiss J., Sprenger J. Scientific Objectivity // The Stanford Encyclopedia 

of Philosophy / ed. by E.N. Zalta. – Stanford University, 2020. – URL: https://plato. 
stanford.edu/entries/scientific-objectivity  

2 Stamenkovic Ph. Facts and objectivity in science // Interdisciplinary science 
reviews. – 2023. –Vol. 48, N 2. – P. 283.  

3 Nagel T. The View from Nowhere. – Oxford: Oxford University Press, 1986. – 
P. 14.  



Летов О.В. 

 116

женности утверждений наблюдения ставит под сомнение тезис о 
том, что наука обеспечивает аперспективную картину мира. Эта 
проблема показывает, что связь между научными теориями, гипо-
тезами или моделями с одной стороны, и эмпирическими фактами 
с другой, является не простой и однозначной, а сложной и опосре-
дованной. 

Тот факт, что эта связь проблематична, не должен удивлять, 
так как научные теории содержат весьма абстрактные утвержде-
ния, далекие от чувственного опыта. Научные теории претендуют 
на то, чтобы представлять объективный взгляд на мир. «Экспери-
ментальные факты, используемые в науке, не устанавливаются 
напрямую через ощущения: скорее, они часто не наблюдаются не-
вооруженными чувствами и/или устанавливаются посредством 
сложных процедур измерения и экспериментирования, которые 
требуют знания лежащих в их основе теорий»1. 

Согласно традиционным взглядам, наука развивается, в той 
или иной мере приближаясь к истине. Ни одна концепция не явля-
ется окончательной: научные теории трансформируются, обеспе-
чивая более точное описание действительности. Не существует 
«решающего» эксперимента так же, как не существует «абсолют-
ной» истины. 

Начиная с основополагающей работы П. Дюгема2, теорети-
ческая нагруженность экспериментальных фактов или наблюдений 
стала обычным явлением. Дюгем выделял две стадии в физиче-
ском эксперименте: чистое пассивное наблюдение явлений, кото-
рое может выполнять неспециалист, даже если он не понимает 
эксперимент; и их интерпретация, которая требует знания основ-
ных физических теорий и которая необходима для того, чтобы по-
нять эксперимент. Он воспринимал одновременное открытие од-
ного и того же явления независимыми учеными как результат 
прогресса инновационных технологий. Дюгем считал, что новые 
инструменты появляются в ответ на новые гипотезы. 

Вопреки концепциям позитивистов и неопозитивистов, фи-
лософы нового поколения, выразители перспективного взгляда на 
объективность, утверждали, что факты не только влияют на тео-
рию, но и теория также влияет на выбор фактов. Среди них выде-

                                                      
1 Stamenkovic Ph. Facts and objectivity in science // Interdisciplinary science 

reviews. – 2023. –Vol. 48, N 2. – P. 283.  
2 Duhem P. La théorie physique: son objet, sa structure. – Paris: Vrin, 1981. – 

524 p. 



Объективность и истина в постпозитивистской философии науки 

 117

лялись такие мыслители, как М Полани (1958) и Т. Кун (1962), 
П. Фейерабенд и др1. В работе «Структура научных революций» 
Кун выделял два основных этапа развития науки: «нормальное» 
развитие научного знания в рамках «парадигм» (от греческого 
parádeigma, означающего пример, модель) и революционный этап 
развития, когда основная парадигма рушится и ей на смену прихо-
дят новые способы описания реальности. Первоначальная концеп-
ция парадигмы Куна подверглась критике за многозначность ее 
трактовок. Впоследствии Кун ограничил ее значение в узком 
смысле как (набор) проблем, который служит «образцом» или мо-
делью их решения, и по аналогии с которой должны проводиться 
дальнейшие исследования. Работа Куна иллюстрирует тот факт, 
что существуют два типа теоретической нагруженности, которые 
следует различать: 1) теоретическая нагруженность эксперимен-
тальных фактов или наблюдений (которая не вызывает споров); 
2) и теоретическая нагруженность восприятия (спорный и более 
радикальный тезис). 

В конечном счете, Кун (и П. Фейерабенд) приходят к идее 
«несоизмеримости» сменяющих друг друга парадигм: все научные 
средства, используемые в рамках этих парадигм, разные. Предста-
витель одной парадигмы не в силах понять и дискутировать с 
представителем другой парадигмы. Это очень сильное релятивист-
ское утверждение, конечно, подверглось критике. Если понимать 
его буквально, это означало бы, что ученые не могут сравнивать 
различные научные теории (например, если взять типичный при-
                                                      

1 Перспективный взгляд на объективность тесно коррелируется с концеп-
цией постправды. Сторонники этой концепции описывают ситуацию, в которой 
объективные факты теряют свое значение для формирования общественного 
мнения, уступая место эмоциональным апелляциям и личным убеждениям. Тер-
мин «постправда» (англ. post-truth) был впервые введен американским драматур-
гом Стивом Тесичем в 1992 г. в эссе о войне в Персидском заливе. Наибольшую 
известность концепция приобрела в 2004 г. благодаря книге Ральфа Кейса «Эпоха 
постправды», где автор утверждал, что приукрашенная информация представля-
ется как более истинная, чем сама истина. В 2016 г. термин «постправда» был 
добавлен в Оксфордский словарь и стал «словом года». Основные принципы этой 
концепции можно выделить следующим образом: 1. Эмоциональная манипуля-
ция: информация подается так, чтобы вызывать эмоциональный отклик, а не пре-
доставлять объективные данные. 2. Субъективность и предвзятость: люди склон-
ны выбирать информацию, которая подтверждает их существующие убеждения. 
3. Дилемма правдивости: установить истинность фактов становится все сложнее 
из-за широкого распространения фейков и недостоверной информации через со-
циальные сети и другие медиа. 



Летов О.В. 

 118

мер Куна, ньютоновскую и релятивистскую динамику) и что они 
не могут выявить никакого прогресса между ними. Очевидно, что 
повседневная научная практика иллюстрирует обратное. 

Существует другая проблема, которая ставит под угрозу 
идею о том, что научные теории верно представляют факты. Дока-
зательства никогда не могут однозначно подтвердить теорию. 
Точно так же, как уже отмечалось выше, в науке не существует 
«решающего эксперимента». Согласно тезису Дюгема, неудача в 
науке может быть обусловлена не только ложностью теории, но и 
неверными вспомогательными гипотезами. Сторонники холизма 
(от греческого hólos – все, целое, целый) подчеркивают, что гипо-
тезы или теории могут быть проверены только в рамках целого, 
никогда в изоляции друг от друга. Согласно Дюгему1, это проис-
ходит потому, что эмпирические следствия можно вывести из ги-
потезы или теории, только если эта гипотеза связана со многими 
другими гипотезами или убеждениями. По этой причине, когда 
эксперимент терпит неудачу, ученые определенно не могут быть 
уверены, является ли причиной ошибки проверяемая гипотеза или 
вспомогательная гипотеза или убеждение. Холизм Дюгема был 
расширен Куайном (1951)2. Тезис о недоопределенности теорий 
использовался некоторыми представителями постпозитивизма в 
целях обоснования релятивистской позиции, согласно которой 
любая выдвинутая теория принципиально не уступает своим кон-
курентам. Как утверждал П. Фейерабенд, любая теория «годится»3. 
В качестве критериев выбора на первое место выдвигаются внена-
учные факторы развития (политические, экономические, эстетиче-
ские и т.п.) Последняя, усиленная версия тезиса Куайна не только 
очень абстрактна, но и очень радикальна – о чем позже пожалел 
сам Куайн. Вместо этого он выдвинул «максиму минимального 
искажения» существующей системы. «Холистский тезис недооп-
ределенности показывает, что существует своего рода разрыв ме-
жду доказательствами и теорией, предположительно поддержи-
ваемый этими доказательствами. Однако этот разрыв можно 
преодолеть благодаря ценностям, которые дополняют доказательст-

                                                      
1 См. Duhem P. La théorie physique: son objet, sa structure. – Paris: Vrin, 

1981. – 524 p. 
2 Quine W.V.O. Two Dogmas of Empiricism. From a Logical Point of View // 

The Philosophical Review. – 1951. – N 60. – P. 20–46.  
3 Feyerabend P. Against method. – London; New York: Verso, 1988. – 290 p. 



Объективность и истина в постпозитивистской философии науки 

 119

ва»1. Согласно сторонникам реалистической позиции, проверяю-
щая теория, на которую опираются инструменты и / или вспомога-
тельные гипотезы) отличается от проверяемой теории, и первая, 
как правило, хорошо обоснована. Более того, между ними сущест-
вует взаимодействие и поддержка. 

Вместо заключения 

Возникает вопрос о последствиях подхода к философской 
проблеме объективности, с одной стороны, и доверия социума к 
науке, с другой. Современное постмодернистское понимание объ-
ективной истины приводит к тому, что как в науке, так и в обще-
стве на первый план выдвигаются прагматистские убеждения. 
«Истинным» оказывается то, во что может поверить большинство. 
Критерии объективности оказываются расплывчатыми. Одними из 
первых подобные идеи выдвинули представители постпозитивист-
ского направления в философии науки. 

Постпозитивисты занимали критическую позицию по отно-
шению к неопозитивизму, выступая с антипозитивистскими идея-
ми. Тем не менее между этими направлениями существуют опре-
деленные общие черты. Например, оба подхода отказываются 
признавать за философией уникальный предмет исследования, ко-
торый был бы автономен по отношению к конкретным наукам. 
Для обеих сторон также характерна схожесть в формулировке 
проблем и подходах к методологическим вопросам, включая во-
прос научной объективности. 

В отношении этого вопроса Т. Кун, П. Фейерабенд и другие 
постпозитивисты разделяют точку зрения когнитивного реляти-
визма. Эпистемологические корни данной позиции заключаются в 
том, что идея о принципиальной невозможности достижения абсо-
лютной истины изначально возникла в социальных науках и позже 
распространилась на естественные науки. 

На мой взгляд, с точки зрения представителей «идеальной 
науки», аперспективный подход был бы намного предпочтитель-
ней, поскольку с его помощью результаты исследований были бы 
«очищены» от налета субъективности. К сожалению, на практике 
подобные идеалы трудно реализуемы, так как науку продвигают 
люди с их индивидуальными ценностями, убеждениями и интере-
                                                      

1 Stamenkovic Ph. Facts and objectivity in science // Interdisciplinary science 
reviews. – 2023. – Vol. 48, N 2. – P. 286.  



Летов О.В. 

 120

сами. Вместе с тем, принимая указанное обстоятельство как дан-
ность, нельзя уходить в крайность релятивизма, утверждая, что в 
науке «все средства хороши», если та или иная идея становится па-
радигмой проводимых исследований. Критический, объективный 
подход к той или иной выдвигаемой гипотезе жизненно необходим. 

Список литературы 

1. Bedessem B., Ruphy S. Citizen Science and Scientific Objectivity: Mapping Out 
Epistemic Risks and Benefits // Perspectives on Science. – 2020. – Vol. 28, N 5. – 
P. 630–654. 

2. Bueter A. Rationality and the Value-Freedom of Science. Handbook of Rationality / 
ed. by W.S.M. Knauff. – Cambridge, MA: MIT Press, 2021. – P. 757–766. 

3. Bussman B., Kötter M. Between Scientism and Relativism: Epistemic Competence 
as an Important aim in Science and Philosophy Education // Research in Subject-
matter Teaching and Learning. – 2018. – N 1. – P. 82–101. 

4. Daston L., Galison P. Objectivity. – Princeton: Princeton University Press, 2021. – 
504 p. 

5. Duhem P. La théorie physique: son objet, sa structure. – Paris: Vrin, 1981. – 524 p. 
6. Feyerabend P. Against method. – London; New York: Verso, 1988. – 290 p. 
7. Hansson S.O. How Not to Defend Science. A Decalogue for Science Defenders // 

Disputatio. Philosophical Research Bulletin. – 2020. – Vol. 9, N 1. – P. 197–225. 
8. Hansson S.O. How Values Can Influence Science Without Threatening Its Integrity // 

Logic, methodology and philosophy of science – Proceedings of the 15 th Interna-
tional Congress. – London: College Publications, 2017. – P. 207–221. 

9. Longino H.E. Science as Social Knowledge: Values and Objectivity in Scientific 
Inquiry. – Princeton, N.J.: Princeton University Press, 1990. – 262 p. 

10. Merton R.K. The Normative Structure of Science // The Sociology of Science: 
Theoretical and Empirical Investigations / ed. by Norman W. Storer. – Chicago: 
University of Chicago Press, 1973. – P. 269–278. 

11. Nagel T. The View from Nowhere. – Oxford: Oxford University Press, 1986. – 244 p. 
12. Quine W.V.O. Two Dogmas of Empiricism. From a Logical Point of View // The 

Philosophical Review. – 1951. – N 60. – P. 20–43. 
13. Reiss J., Sprenger J. Scientific Objectivity // The Stanford Encyclopedia of Phi-

losophy / ed. by E.N. Zalta. – Stanford University, 2020. – URL: https://plato. 
stanford.edu/entries/scientific-objectivity 

14. Stamenkovic Ph. Facts and objectivity in science // Interdisciplinary science 
reviews. – 2023. – Vol. 48, N 2. – P. 277–298. 

15. Stanford K. Underdetermination of Scientific Theory // The Stanford Encyclopedia 
of Philosophy / ed. by E.N. Zalta. – Stanford University, 2021. – URL: 
https://plato.stanford.edu/entries/scientific-underdetermination/ 

16. Whewell W. The Philosophy of the Inductive Sciences: Founded upon Their His-
tory. Vol. 1. – London: J.W. Parker, 1847. – 1387 p. 

17. Zammito J.H. A nice derangement of epistemes: Post-positivism in the study of 
science from Quine to Latour. – Chicago: University of Chicago Press, 2004. – 390 p. 

 



Рец. на кн.: Уилбер К. Религия будущего. Всеобъемлющий потенциал 
великих традиций духовной мудрости 

 121

ДИАЛОГИ С СОВРЕМЕННОСТЬЮ 

УДК 2–585                                            DOI: 10.31249/rphil/2025.04.09 

МЕЛЬНИК С.В., ПУСТОШКИН Е.А. ПСИХОЛОГИЯ РЕЛИГИИ 
И «ИНТЕГРАЛЬНАЯ ДУХОВНОСТЬ». Рец. на кн.: УИЛБЕР К. 
РЕЛИГИЯ БУДУЩЕГО. ВСЕОБЪЕМЛЮЩИЙ ПОТЕНЦИАЛ 
ВЕЛИКИХ ТРАДИЦИЙ ДУХОВНОЙ МУДРОСТИ  

Аннотация. Американский философ Кен Уилбер (р. 1949) 
известен прежде всего как разработчик «интегральной теории», а 
также своими работами в области психологии религии. По мнению 
Уилбера, для того чтобы послание религий не было утрачено, им 
необходимо учитывать и включить достижения современной науки, 
при этом особое значение придается психологии. В этом контексте 
рассматриваются три темы, которые можно назвать ключевыми 
для книги: «тень», стадии развития сознания, взаимодействие нау-
ки и религии. 

Ключевые слова: интегральная теория; AQAL-подход; психо-
логия религии; психология развития; наука и религия; религиоз-
ный опыт; К. Уилбер. 

MELNIK S.V., PUSTOSHKIN E.A. PSYCHOLOGY OF RELIGION 
AND «INTEGRAL SPIRITUALITY». BOOK REVIEW: WILBER K. 
THE RELIGION OF TOMORROW: A VISION FOR THE FUTURE 
OF THE GREAT TRADITIONS-MORE INCLUSIVE, MORE COM-
PREHENSIVE, MORE COMPLETE 

                                                      
 Мельник Сергей Владиславович – доктор философских наук, заведую-

щий отделом философии Института научной информации по общественным нау-
кам РАН, профессор Общецерковной аспирантуры и докторантуры, старший 
научный сотрудник Центра межрелигиозного диалога Болгарской исламской ака-
демии; sermel05@mail.ru 

 © Пустошкин Евгений Андреевич – независимый исследователь, кли-
нический психолог, главный редактор журнала «Эрос и Космос»; 
eugene@integralstudies.ru 



Мельник С.В., Пустошкин Е.А. 

 122

Abstract. American philosopher Ken Wilber (b. 1949) is primar-
ily known as the developer of the «integral theory», as well as for his 
work in the psychology of religion. According to Wilber, in order to 
prevent the important message of each religion from being lost, relig-
ions must integrate the achievements of science – with a particular em-
phasis on psychology. In this context, the book addresses three key 
themes: the «shadow»; the stages of consciousness development; the 
interaction between science and religion. 

Keywords: integral theory; AQAL; psychology of religion; 
developmental psychology; science and religion; religious experience; 
K. Wilber. 

Для цитирования: Мельник С.В., Пустошкин Е.А. Психология ре-
лигии и «интегральная духовность» [Рецензия] // Социальные и гумани-
тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3: Фило-
софия. – 2025. – № 4. – С. 121–130. – DOI: 10.31249/rphil/2025.04.09. – 
Рец. на кн.: Уилбер К. Религия будущего. Всеобъемлющий потенциал ве-
ликих традиций духовной мудрости / пер. с англ. Е. Пустошкина. – Моск-
ва: Манн, Иванов и Фербер, 2023. – 752 с. 

 
Американский философ Кен Уилбер (р. 1949) известен пре-

жде всего как разработчик «интегральной теории», а также своими 
работами в области психологии религии. Уже первая книга Уилбе-
ра «Спектр сознания», изданная в 1977 г., принесла ему признание 
в академических кругах среди исследователей трансперсональной 
психологии1. В 1995 г. выходит наиболее важный труд Уилбера 
«Секс, экология, духовность», в котором он излагает свою инте-
гральную теорию, а в 1996-м он публикует написанную в форме 
диалога работу «Краткая история всего», где его концепция излага-
ется в сжатой форме и более доступным языком. Эти книги при-
несли К. Уилберу мировую известность. 

Одна из основных идей интегральной теории Уилбера за-
ключается в том, что существует четыре измерения реальности, 
«квадранта» (quadrants): «я» (субъективный – сознание и психика), 
                                                      

1 В 1993 г. К. Уилбер и С. Гроф получили премию Ассоциации транспер-
сональной психологии за выдающийся вклад в развитие этой дисциплины, в кни-
ге «The Wiley-Blackwell Handbook of Transpersonal Psychology» есть глава, по-
священная наследию Уилбера: Kombs A. Transcend and Include: Ken Wilber's 
Contribution to Transpersonal Psychology // The Wiley-Blackwell Handbook of Trans-
personal Psychology / ed. by H.L. Friedman, G. Hartelius. – Hoboken: John Wiley & 
Sons, 2013. – P. 166–186.  



Рец. на кн.: Уилбер К. Религия будущего. Всеобъемлющий потенциал 
великих традиций духовной мудрости 

 123

«мы» (межсубъективный – культура и отношения), «оно» (объек-
тивный – физическое тело), «они» (межобъективный – социум). 
Например, если мы хотим описать влюбленность, мы можем поль-
зоваться разными дискурсами: личные переживания, эмоции, вос-
поминания (я-квадрант); культурные нормы и представления о 
любви, ценности пары (мы-квадрант); физиологические проявле-
ния – выделение особых гормонов, сердцебиение, особенности 
поведения (оно-квадрант); статистические показатели связанные с 
социальным институтом брака и семьи, правовые аспекты отноше-
ний; сюда же в качестве примера можно отнести рассуждения о 
смысле любви В.С. Соловьева, в соответствии с которыми любовь – 
это космическая сила, направленная на преодоление эгоизма, вос-
становления образа Божия, достижение всеединства (они-квад-
рант). 

Также Уилбер считает, что феномены постигаются не в ста-
тике, а в динамике, в генезе, в связи с чем большое значение для 
него имеет категория «уровней» (levels) развития. Он подчеркива-
ет, что не только жизнь на планете Земля, но и в целом весь космос 
развивается, эволюционирует как некая целостная система от про-
стоты к сложности, из хаоса к порядку, причем каждый высший 
уровень превосходит предыдущий и включает его в себя (что он 
обозначает понятием «холон»). Например, в квадранте «оно» (объ-
ективном) можно выделить, среди прочих, следующие «уровни» 
развития: атомы, молекулы, одноклеточные организмы, многокле-
точные организмы, организмы с нервной системой, млекопитаю-
щие, различные структуры мозга. Разработанная Уилбером теория 
получила название «интегральный AQAL-подход» (расшифровы-
вается как «все квадранты и все уровни» (all quadrants, all levels))1. 
Внутри своего метапарадигматического подхода Уилбер предлага-
ет концепцию «интегрального методологического плюрализма», 
которая описывает использование восьми общих «семейств» мето-
                                                      

1 Наряду с рассмотрением конкретного феномена в оптике его выражения 
в каждом из четырех квадрантов и соотнесения с уровнем развития, для всеох-
ватного и исчерпывающего, т.е. «интегрального» понимания следует учитывать 
критерии линий (lines) развития (применительно к человеческой психологии это 
могут быть уровни развития когнитивного, эмоционального, эстетического, мо-
рального интеллекта), состояний (states) (состояния бодрствующее, сновидение, 
глубокий сон, пиковые и измененные) и типов (types) (мужчина и женщина, экст-
раверсия и интроверсия и пр.). Таким образом, разработанный Уилбером инте-
гральный AQAL-подход принимает во внимание все квадранты, уровни, линии, 
типы, состояния. 



Мельник С.В., Пустошкин Е.А. 

 124

дов исследований для получения подлинно целостного («инте-
грального») взгляда на человека и различные феномены мира1. 
В «Журнале интегральной теории и практики» (Journal of Integral 
Theory and Practice), выходившем с 2006 по 2014 гг., а также в 
многочисленных независимых публикациях интегральный подход 
нашел применение (разной степени проработанности) к более чем 
ста дисциплинам и междисциплинарным областям. 

Взгляды Уилбера и некоторые отдельные положения его сис-
темы как подвергались критике, так и получали положительные 
отклики (нередко очень комплиментарные, например, известный 
исследователь межрелигиозного диалога католический священник 
Ричард Рор назвал К. Уилбера «величайшим философом наших 
дней… истинным постсовременным Фомой Аквинским»). Приме-
чательно, что у Уилбера нет профессионального образования ни 
философа, ни психолога. Он окончил Университет Небраски, где 
получил магистерскую степень в области биохимии и биофизики, 
и впоследствии не был аффилирован с признанными академиче-
скими интуициями (в 1998 г. им был основан собственный «Инте-
гральный институт»). Критике подвергалось представление Уилбе-
ра о духовной природе эволюции, отдельные аспекты AQAL-
подхода, некоторые особенности стиля (повторы по ходу изложе-
ния, избыточный объем книг, гиперболы). Уилбер, как метко под-
мечено в одной из посвященных ему диссертаций, является «ду-
ховным инноватором»2, в его работах можно найти много 
нестандартных, оригинальных, смелых идей, неожиданные парал-
лели и интерпретации. Замысел Уилбера внести вклад в создание 
подлинно «мировой философии» посредством своего интегрально-
го AQAL-подхода отличается амбициозностью и грандиозным 
масштабом. Кен Уилбер находится, вероятно, в тройке наиболее 
переводимых на различные языки мира философов современности 
из ныне живущих после абсолютного рекордсмена Юргена Хабер-

                                                      
1 Каждое из семейств методологий подразумевает определенную ориента-

цию (взгляд изнутри или извне) на изучаемый «квадрант» реальности, например: 
феноменология (субъективный квадрант); герменевтика, (межсубъективный 
квадрант); нейробиология (объективный квадрант); социальный автопоэз, теория 
систем (межобъективный квадрант).  

2 Jakonen J.P. Ken Wilber as a Spiritual Innovator – Studies in Integral Theory 
(PhD dissertation). – Turku: University of Turku, 2020. 



Рец. на кн.: Уилбер К. Религия будущего. Всеобъемлющий потенциал 
великих традиций духовной мудрости 

 125

маса и наряду с Питером Сингером1. Различные аспекты инте-
гральной теории Кена Уилбера прочно вошли в научный оборот, 
встречаются в множестве книг и научных статей, в том числе, по 
тематике психологии религии, соотношения научного и религиоз-
ного способов познания мира2. Именно указанным темам и посвя-
щена рецензируемая книга «Религия будущего. Всеобъемлющий 
потенциал великих традиций духовной мудрости». 

«Религия будущего» была издана на русском языке в 2023 г. 
(оригинал – 2017 г.)3 и отражает наиболее зрелый период творчест-
ва Уилбера. Каждая духовно-религиозная традиция, по мнению 
мыслителя, представляет собой подлинное достояние человечест-
ва, указывающее на глубинные внутренние потенциалы человека и 
культуры. Утрата духовных сокровищ в эпоху современности (с их 
склонностью к тому, что в работе «Краткая история всего» Уилбер 
назвал «коллапсом в нисшедшую онтологическую матрицу» ре-
дукционизма, физикализма и материализма) вполне реальна. Ос-
новной пафос книги состоит в том, что для того, чтобы радикально 
важное послание каждой из традиций не было утрачено, им необ-
ходимо интегрировать понимания, открытые современными и 
постсовременными науками, при этом особый акцент он делает на 
достижениях психологии. То есть констатируя масштабную транс-
формацию мировоззрения людей и человеческой цивилизации, 
обусловленную стремительным развитием технологий, науки (как 
естественного, так и социогуманитарного знания), модернизацией 

                                                      
1 Работы Юргена Хабермаса переведены более чем на 40 языков. Питера 

Сингера, как и Кена Уилбера, на более чем 30 языков. 
2 Можно отметить написанную К. Уилбером в соавторстве главу в издан-

ной оксфордским университетом коллективной монографии по теме науки и ре-
лигии: Esbjorn-Hargens S., Wilber K. Towards a comprehensive integration of science 
and religion: A post-metaphysical approach // The Oxford handbook of science and 
religion. – Oxford: Oxford University Press, 2006. – P. 523–546. Показательно, что 
статьи, посвященные К. Уилберу, имеются в Большой российской энциклопедии 
и Новой философской энциклопедии (https://iphlib.ru/library/collection/newphilenc/ 
document/HASH0171c6ee83531def3efa0371), где он характеризуется как философ, 
«один из виднейших теоретиков трансперсональной психологии». При этом от-
мечается, что предложенный им проект стал «предметом оживленных дискус-
сий». Хотя фигура К. Уилбера в научном сообществе не является мейнстримной, 
его идеи оказали большое влияние и, несомненно, заслуживают внимания.  

3 Оригинальное название: Wilber K. The Religion of Tomorrow: A Vision for 
the Future of the Great Traditions-More Inclusive, More Comprehensive, More Com-
plete. – Boulder: Shambhala Publications, 2017. – 720 p. 



Мельник С.В., Пустошкин Е.А. 

 126

обществ, Уилбер излагает свое видение того, какой будет и должна 
быть «религия завтрашнего дня». В этом контексте рассматрива-
ются три темы, которые можно назвать ключевыми для книги: 
«тень», стадии развития сознания (в рамках психологии развития), 
взаимодействие науки и религии. 

Открытия психологии, связанные с вытесненным бессозна-
тельным, которые вслед за Юнгом Уилбер называет «тенью», были 
сделаны сравнительно недавно. Традиционные духовные практики 
почти не учитывают этот аспект и, как правило, советуют при на-
личии какой-то эмоциональной проблемы, например гнева, просто 
усерднее заниматься молитвой, медитацией или аскезой. Тогда как 
для того, чтобы преодолеть трудности, связанные с тенью, исце-
литься, нужно использовать другой инструментарий, который про-
сто отсутствует в религиозных традициях. Уилбер пишет, что «до-
бавление простых и распространенных психотерапевтических 
методик к практике медитации поможет не только справиться со 
многими теневыми элементами, но и сделать медитацию более 
чистой, результативной» (с. 77). Он уделяет значительное внима-
ние анализу как теоретических аспектов, так и дает конкретные 
практические рекомендации по работе с тенью в контексте религи-
озности (глава 8). 

Одно из центральных мест в книге отводится исследованиям 
психического развития человека (дисциплине, основанной в начале 
XX в. такими учеными, как Джеймс Марк Болдуин, Жан Пиаже, 
Л.С. Выготский). Уилбер учитывает разные подходы, большое зна-
чение для него имеет разработанная Клэром Грейвзом (учеником 
Абрахама Маслоу) модель «спиральной динамики», которая явля-
ется аналогом теории «пирамиды Маслоу»; также он опирается на 
модели десятков других исследователей развития (включая не 
только вышеупомянутых ученых, но и Жана Гебсера, Роберта Ки-
гана, Сюзанну Кук-Гройтер и др.). Уилбер выделяет следующие 
уровни (или «структуры сознания») возрастания зрелости: архаи-
ческая, магическая, мифическая, рациональная, плюралистическая, 
интегральная, сверхинтегральная. Каждая из них представляет со-
бой разные способы и уровни сложности осмысления мира и ха-
рактеризируется своими приоритетами, предметами заботы и ин-
тересов, ценностями, установками. Из этой перспективы 
становится ясно, что интерпретация религии, отношение к пред-
ставителям других традиций будет зависеть не только от ее догма-
тов и учения, но и от «структуры сознания» конкретного адепта. 



Рец. на кн.: Уилбер К. Религия будущего. Всеобъемлющий потенциал 
великих традиций духовной мудрости 

 127

Кроме вертикального развития «уровней сознания» Уилбер 
также выделяет горизонтальное развитие «состояний сознания». 
Основными из них являются «грубое», «тонкое», «причинное / 
свидетельствование» и «недвойственное» (с каждым из них можно 
сопоставить тип духовного опыта тождества с «природой», «боже-
ством», «бесформенным», «недвойственным»). Наглядно соотноше-
ние вертикального и горизонтального развития представлено в виде 
схемы, которая получила название решетки Уилбера – Комбса. 

С точки зрения Уилбера нельзя говорить о том, что какая-то 
из стадий развития является сугубо ошибочной и дисфункцио-
нальной. Благодаря исследованиям стадий развития и разработке 
психотерапевтического понимания человека стало известно, что в 
ходе психологического взросления индивид может претерпевать 
многочисленные стрессы и кризисы, что может приводить к фор-
мированию патологии (или дисфункции) развития (Главы 8–13). 
Типы дисфункций Уилбер обобщает до двух разновидностей: «ад-
дикции» и «аллергии». Аддикция означает пристрастие к отождеств-
ленности с материалом определенного уровня: на эгоцентрических 
стадиях это может быть пристрастие к эгоцентризму, нарциссизму 
и своекорыстию; на этноцентрических (мифоцентрированных) – 
не здоровый патриотизм и забота о своем народе, а расизм, нацизм, 
ксенофобия и различные формы фундаменталистского экстремиз-
ма; на рациональных стадиях – пристрастие к рассудочным фор-
мам деятельности; на духовных – чрезмерная привязанность к ду-
ховным переживаниям, приводящая к излишнему разобщению 
(диссоциации) человека с миром и обществом. Аллергия, в свою 
очередь, это, наоборот, кардинальное неприятие и отчуждение ма-
териала того, что в ином случае являлось бы нормальной промежу-
точной фазой развития (психологические «аллергические» реакции 
могут быть на содержимое этноцентрического уровня (когда инди-
вид резко отрицает значение здоровой, сбалансированной заботы о 
народе и нации и все, что с этим связано) или рационального уров-
ня (когда рациональность по какой-то причине воспринимается как 
нечто нежелательное и отвратительное). 

Новаторство автора состоит не только в описании полного 
спектра стадий развития (или «взросления») самосознания и пол-
ного спектра психопатологий, которые могут формироваться на 
каждом из уровней. Он также описывает и возможность образова-
ния дисфункций на пути развития через духовные состояния соз-
нания (состояния «пробуждения»), когда, например, у человека 



Мельник С.В., Пустошкин Е.А. 

 128

может сформироваться несбалансированная реакция – аддикция 
или аллергия – на измененные состояния сознания и психодухов-
ные переживания, открывающиеся в результате духовной практи-
ки. Конечно же, основной посыл здесь состоит не в констатации 
факта психодуховного недуга, а в необходимости развития под-
линно интегральной психотерапии, включающей и духовную тера-
пию, которая позволяет возвращать структуры и состояния созна-
ния в более здоровую форму проявления. 

Уилбер настаивает, что религия и современная наука не на-
ходятся в фундаментальном противоречии, а являются разными 
линиями развития (или сферами ценности) человеческого понима-
ния себя и мира. Автор сокрушается, что многие из традиций, по 
крайней мере в своих внешних проявлениях, сфокусировались на 
транслировании почти исключительно мифико-буквальной, этно-
центрической стадии развития сознания, которую поставили в оп-
позицию к рациональной стадии, что глубоко ошибочно. С точки 
зрения Уилбера, религия потенциально может служить наиболее 
всеобъемлющей «конвейерной лентой» (С. 304–305, 418–419) раз-
вития и эволюции сознания, потому что в рамках великих тради-
ций духовной мудрости присутствуют смыслы и школы, апелли-
рующие ко всем стадиям психического развития человека (от 
стадии эгоцентрического дорационального буквализма и магизма 
до стадии этноцентрической заботы о своем народе; затем – стадии 
рационального, саморефлексирующего познания мира; стадии  
мироцентрического постижения плюрализма перспектив; стадии 
интеграции плюрализма в объединяющем синтезе; стадии экзи-
стенциального и планетарного осмысления; и стадии трансрацио-
нального и духовного бытия). Также в рамках любой религиозной 
традиции существуют – или в какой-то момент истории существо-
вали (и занимали видное место) – внутренние школы духовного 
развития и самосовершенствования, которые, как он пишет, позво-
ляют пройти индивиду из состояния раздробленности к состоянию 
априорного духовного единства и просветления. Принятие во вни-
мание и учет разных форм религиозного опыта и воззрений, уров-
ней развития и состояний сознания в контесте AQAL-подхода по-
зволяет Уилберу говорить об «интегральной духовности». 

Рассуждения Уилбера о роли психологии для религии, науч-
ном мировоззрении и духовности могут быть приняты многими 
верующими, тогда как некоторые другие его идеи могут вызвать у 
них отторжение. Например, Уилбер очень скептически относится к 
тому, что он называет «внешней», «мифико-сказательной» формой 



Рец. на кн.: Уилбер К. Религия будущего. Всеобъемлющий потенциал 
великих традиций духовной мудрости 

 129

религии, которая «все более смущает современных людей и даже 
кажется им глупой». Он вопрошает: «Что, Моисей на самом деле 
раздвинул воды Красного моря? Господь и вправду ниспослал на 
египтян дождь из саранчи? Илия вознесся на небо на огненной ко-
леснице, будучи еще живым? И мы должны во все это верить? 
В таких событиях не так-то просто убедить сегодняшнего челове-
ка, если учесть, что по сути схожее мировоззрение может быть по-
рождено любым пятилетним ребенком» (с. 14). Стоит ли говорить, 
что подобные оценки не могут не вызывать протест у консерватив-
но настроенных верующих, признающих текст Библии боговдох-
новенным. 

«Внутренняя», «тайная», эзотерическая часть религии, к ко-
торой обращено внимание Уилбера, представляет собой «психо-
технологии трансформации сознания. Путем выполнения опреде-
ленных практик и упражнений человек мог достичь пробуждения к 
своей истинной природе, обрести великое освобождение… напря-
мую постигнув предельную реальность как таковую» (с. 13). При 
этом уже во введении к книге, говоря об этой эзотерической части 
религии, как бы мимоходом, как само собой разумеющееся он ука-
зывает, что эта искомая подвижником «предельная реальность» 
одна и та же в разных духовных традициях. Он характеризует ее 
как «открытие вневременного и извечного, внепространственного 
и бесконечного, нерожденного и неумирающего, безграничного 
ничем не связанного, Единого», и отмечает, что она лишь называ-
ется по-разному – «просветление, пробуждение, мокша, сатори, 
преображение, спасение» (с. 13). Представление о том, что разные 
религии хотя и различаются по внешним формам, но содержат в 
себе одну и ту же духовную суть в теологии религий получило на-
звание концепции теоцентризма (или «плюрализм»). Этот тезис 
породил обширные дискуссии и, возможно, является одним из са-
мых важных вызовов для современного христианского богословия 
с точки зрения осмысления соотношения разных религий. Ряд 
видных христианских богословов стремились показать несостоя-
тельность модели теоцентризма и настаивали на уникальности 
христианства. Так, Й. Ратцингер (папа Бенедикт XVI) предлагал 
различать два типа религиозности: «мистика идентичности» и 
«личностное постижение человеком Бога». В первом случае адепт 
выражает свой предельный мистический опыт словами «Я – это 
Ты», тогда как христианский мистик говорит личному Богу «я – 



Мельник С.В., Пустошкин Е.А. 

 130

Твой»1. Этот подход также может находить подтверждение в пер-
спективе христианского персоналистического мировоззрения, раз-
виваемого в том числе, в рамках русской религиозной философии. 
Справедливости ради все же отметим, сам Уилбер говорит о сосу-
ществовании трех способов постижения Духа (или Бога): в треть-
ем лице (в качестве всеединой системы мироздания, или Великой 
Оно-системы); во втором лице (в качестве Великого Ты) и в первом 
лице (в качестве истинной природы Я каждого человека). 

С различными положениями системы Уилбера можно согла-
шаться и принимать их, уточнять и развивать, или, напротив, воз-
ражать и полемизировать. Вместе с тем нельзя не признать, что 
Уилбер предложил масштабный философский проект, который хо-
рошо содержательно и методологически фундирован AQAL-
подходом и отсылками к сотням научных работ. Концепция уров-
ней и состояний сознания вносит вклад в понимание разных форм 
религиозности и может обогатить теорию и практику межрелиги-
озного диалога с точки зрения прояснения установок вступающих 
в него участников. Интерес представляют рассуждения Кена Уил-
бера о соотношении науки и религии, интегральной семиотике как 
новом языке духовности, патологиях структур и состояний созна-
ния и их лечении, интегральном взгляде на эволюцию, искусствен-
ный интеллект и др. Книга может быть рекомендована всем инте-
ресующимся новейшими подходами в религиоведении, теологии и 
психологии религии, вопросами о месте и роли религии в совре-
менном мире, соотношения науки и религии, перспективами раз-
вития диалога религий и цивилизаций. 
 

                                                      
1 См.: Мельник С.В. Межрелигиозный диалог: типологизация, методоло-

гия, формы реализации. – Москва: ИНИОН РАН, 2022. – С. 104–106.  



Рец. на кн.: Лонгхерст К. Изобразительное искусство для  
межрелигиозного диалога 

 131

УДК 27–7; 23/25                                   DOI: 10.31249/rphil/2025.04.10 

МЕЛЬНИК С.В. ДИАЛОГ ЧЕРЕЗ КРАСОТУ. Рец. на кн.: ЛОНГ-
ХЕРСТ К. ИЗОБРАЗИТЕЛЬНОЕ ИСКУССТВО ДЛЯ МЕЖРЕЛИ-
ГИОЗНОГО ДИАЛОГА 

Аннотация. В книге излагается разработанный автором ори-
гинальный подход к межрелигиозному диалогу, который состоит в 
специально организованном обсуждении верующими произведе-
ний изобразительного искусства. Книга носит практико-ориенти-
рованный характер, представляя собой методическое пособие для 
ведения межрелигиозного диалога в соответствии с моделью 
«Структурированный образовательный диалог на основе искусст-
ва» (SAED). 

Ключевые слова: межрелигиозный диалог; искусство; изо-
бразительное искусство; прекрасное; религия; межрелигиозные 
отношения. 

MELNIK S.V. DIALOGUE THROUGH BEAUTY. BOOK REVIEW: 
LONGHURST C. PICTORIAL ART FOR INTERRELIGIOUS DIA-
LOGUE 

Abstract. The book outlines an innovative approach to interrelig-
ious dialogue developed by the author, which consists in a specially 
organized discussion of pictorial artworks by believers. The book is 
practice-oriented, it is a handbook for the implementation of interrelig-
ious dialogue in accordance with the “Structured Arts-based Educa-
tional Dialogue” (SAED) model. 

Keywords: interreligious dialogue; art; beauty; religion; pictorial 
art; interreligious relations. 

                                                      
 Мельник Сергей Владиславович – доктор философских наук, заведую-

щий отделом философии Института научной информации по общественным нау-
кам РАН, профессор Общецерковной аспирантуры и докторантуры, старший 
научный сотрудник Центра межрелигиозного диалога Болгарской исламской ака-
демии; sermel05@mail.ru 



Мельник С.В.  

 132

Для цитирования: Мельник С.В. Диалог через красоту [Рецензия] // 
Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литера-
тура. Серия 3. Философия. – 2025. – № 4. – С. 131–136. – Рец. на кн.: 
Longhurst C. Pictorial art for interreligious dialogue. A handbook for teaching 
and learning interreligious dialogue through pictorial art. – Freemantle: Vivid 
Publishing, 2021. – 240 p. – DOI: 10.31249/rphil/2025.04.10 

 
Автор книги доктор Кристофер Лонгхерст (Christopher Evan 

Longhurst) является профессором Католического теологического 
колледжа в Окленде (Новая Зеландия). Его докторская диссерта-
ция, посвященная теме теологической эстетики, была защищена в 
Папском университете св. Фомы Аквинского (Рим). Академиче-
ские интересы К. Логхерста связаны с вопросами взаимодействия 
богословия и искусства, межрелигиозным диалогом, межкультур-
ной теологией и компаративной теологией. В рецензируемой мо-
нографии автор на основании многолетних исследований и прак-
тического опыта работы в этой области излагает разработанный 
им оригинальный подход к межрелигиозному диалогу, предпола-
гающий специально организованное обсуждение верующими про-
изведений изобразительного искусства 

Монография состоит из введения, четырех частей, вклю-
чающих тридцать четыре параграфа, заключения, эпилога и двух 
приложений. 

В первой части «Теория проекта» анализируются концепту-
альные основания предлагаемого подхода, его особенности и ос-
новные используемые понятия. В этом контексте рассматриваются 
задачи и виды межрелигиозного диалога, проблема соотношения 
религии и искусства в контексте перспектив развития взаимопо-
нимания, уважения и гармонизации отношений между последова-
телями разных религий. К. Лонгхерст предлагает модель, которую 
он обозначает как «Структурированный образовательный диалог 
на основе искусства» (Structured Arts-based Educational Dialogue, 
SAED). Согласно его определению, «модель SAED является осно-
ванной на искусстве (arts-based) и личностно-ориентированной 
(person centred), делая особый акцент на понимании участниками 
различных религиозных представлений и опыта друг друга при 
помощи изобразительного искусства» (с. 52). В частности, автор 
выделяет три аспекта произведений изобразительного искусства, 
которые могут служить предметом разговора верующих: 1) форма 
(цвета, линии, тени, текстура, каноны стиля), 2) содержание (что 



Рец. на кн.: Лонгхерст К. Изобразительное искусство для  
межрелигиозного диалога 

 133

изображено) 3) сюжет (тематика, основная идея произведения) 
(с. 48–50). Среди характеристик SAED выделяются диалогичность 
(создание пространства свободного, доверительного неформально-
го общения), образность, информативность (получение знаний о 
религии участника, его духовном опыте, обычаях), конфессио-
нальность (возможность верующему высказать свою точку зрения 
и определить свою идентичность, которая будет принята участни-
ками), отношения (возможность развивать коммуникацию, выхо-
дящую непосредственно за пределы обсуждаемой темы, в том 
числе создание фундамента для совместной работы во имя мира и 
справедливости) и др. (с. 39–40). 

Вторая часть «Метод и практическое применение» содержит 
руководство по использованию SAED и, по оценке автора, являет-
ся «сердцем проекта, потому что представляет собой описание 
технологии ведения диалога» (с. 13). К. Лонгхерст отмечает, что 
художественное произведение выступает в качестве отправной 
точки для обмена мнениями, откликами, рассуждениями по раз-
личным религиозным темам, рассматриваемым сквозь призму как 
собственного жизненного опыта, так и концептуальных идей, ле-
жащих в его основе. В этом контексте подробно анализируется 
«структурная основа» модели SAED: 1) содержание диалога; 
2) актуальные вопросы для обсуждения (какова центральная идея 
картины? как изобразительное содержание соотносится с опытом 
зрителя? и пр.); 3) некоторые сценарии практического применения 
SAED (примеры использования метода в различных условиях – в 
классе, малых группах, в рамках круглого стола); 4) советы для 
фасилитаторов; и 5) основные правила ведения диалога. 

В третьей части «Художественные работы для диалога – 
практические примеры» К. Лонгхерст приводит восемьдесят кар-
тин (в книге содержатся иллюстрации их всех), которые могут ис-
пользоваться в SAED и относятся к шести жанрам: абстрактное 
искусство, чистое абстрактное искусство (pure abstract art), фигу-
ральное искусство, искусство коренных народов, межрелигиозное 
искусство, религиозное искусство. Например, параграф, посвя-
щенный чистому абстрактному искусству, открывает описание 
«Черного квадрата» Малевича. Автор подчеркивает, что хотя в 
рамках диалога могут затрагиваться искусствоведческие аспекты, 
т.е. рассказываться о конкретном жанре или картине, но значение 
имеет даже не произведение искусства как таковое, а его способ-
ность стимулировать диалог, вызывать реакцию, затрагивать акту-



Мельник С.В.  

 134

альные темы, ведь цель состоит в том, чтобы усилить человече-
ские связи между участниками. 

В четвертой части «Ресурсы» представлены ссылки на раз-
личные материалы (тематические исследования? прошедшие вы-
ставки, проекты) по вопросам соотношения религии и искусства, 
значения искусства для межрелигиозного диалога, которые могут 
быть полезны для дальнейшего изучения этой тематики. 

К. Лонгхерст указывает, что книга ставит перед собой две 
цели: «1) Показать, как произведения изобразительного искусства 
могут способствовать межрелигиозному диалогу; и 2) Обучить 
ведению основанного на искусстве (arts-based) и ориентированно-
го на личность (person centred) межрелигиозного диалога в акаде-
мической или образовательной среде» (С. 15). Первая цель реали-
зуется в первой части книги, где представлена теоретическая часть 
проекта. Достижению второй цели посвящены вторая и третья час-
ти, где содержатся практические инструкции и приводится под-
борка картин, которые могут использоваться в процессе реализа-
ции диалога в рамках модели SAED. 

В названии рецензируемой книги содержится подзаголовок: 
«Пособие (handbook) для преподавания и изучения межрелигиоз-
ного диалога посредством изобразительного искусства». Действи-
тельно, работа представляет собой во многом именно руководство, 
методическое пособие для ведения межрелигиозного диалога в 
соответствии с моделью SAED. В этом смысле книга может быть 
востребована, в первую очередь, практиками, поскольку дает все 
необходимые образовательные инструменты, инструкции и ин-
формацию для того, чтобы организовать межрелигиозные встречи 
такого формата. Особый интерес изложенная методика может 
представлять для России. В нашей стране хорошо развит межрели-
гиозный диалог в форме дипломатических контактов, различных 
конференций и заседаний профильных советов, в которых участ-
вуют религиозные лидеры и официальные представители религи-
озных общин. Вместе с тем осознается необходимость развития 
межрелигиозного диалога и на «низовом» уровне, в котором бы 
была задействована молодежь, рядовые верующие. В связи с этим 
возникает вопрос, что может быть содержанием таких встреч. На 
сегодняшний день их наполнением выступают образовательно-
просветительские программы, где верующая молодежь получает 
знания о других религиях. Кроме этого, популярность набирают 
совместные спортивные мероприятия, например, поддерживаемые 
Правительством Москвы межконфессиональные турниры «Диалог 



Рец. на кн.: Лонгхерст К. Изобразительное искусство для  
межрелигиозного диалога 

 135

религий» по шахматам, футболу, волейболу, пинг-понгу. В этом 
контексте книга К. Лонгхерста и предлагаемый им новаторский 
поход может использоваться специалистами, занимающимися 
гармонизацией межрелигиозных отношений. Вместе с тем книга, 
несмотря на практическую направленность, успешно сочетает в 
себе прикладной характер и хорошую научную фундированность, 
теоретическую проработку модели SAED в более широком кон-
тексте актуальных проблем межрелигиозного диалога и взаимо-
действия религии и искусства, что является ее несомненным дос-
тоинством. 

Ряд философов развивали уходящую корнями в античность 
концепцию единства истины, блага и красоты. Межрелигиозный 
диалог среди исследователей, теологов зачастую строится в кон-
тексте категории истины и предполагает сравнительное изучение 
воззрений разных религий. Официальное, дипломатическое взаи-
модействие между религиозными лидерами выстраивается вокруг 
темы миротворчества и возможного позитивного вклада религий в 
общественное благополучие (помощь нуждающимся, традицион-
ные, в том числе семейные, ценности, защита окружающей среды, 
моральная оценка вызовов, связанных с цифровизацией и развити-
ем искусственного интеллекта), что можно соотнести с категорией 
блага. 

Однако категория прекрасного, как правило, редко рассмат-
ривается в качестве языка для межрелигиозного диалога. Вместе с 
тем восприятие красоты другой религиозной традиции – в искус-
стве, архитектуре, музыке, литературе, обрядах и пр. – позволяет 
проникнуться уважением, пониманием, благожелательностью к 
Другому при этом, что существенно, без трансформации своей 
собственной идентичности, вообще не затрагивая богословские 
вопросы, которые могут быть разделяющими. К. Лонгхерст также 
подмечает, что обсуждение произведений изобразительного ис-
кусства, в особенности абстрактного, позволяет обойти доктри-
нальные и культурные барьеры, ведь каждый участник делится 
собственными интерпретациями и личным опытом. Вместе с тем, 
хотя рецензируемая монография и посвящена искусству, но пер-
спективам и особенностям использования именно эстетического 
чувства для межрелигиозного диалога в ней внимания уделяется 
мало. Автор говорит в основном о взаимном изучении, неодно-
кратно подчеркивает важность «продвижения межрелигиозной 
грамотности посредством изобразительного искусства» (с. 10), т.е. 



Мельник С.В.  

 136

рассуждает, если так можно выразиться, в оптике категории «ис-
тины», а не «красоты». При этом следует отметить, что собственно 
эстетическая ценность многих, если не большинства, из представ-
ленных в книге произведений является спорной. Например, на од-
ной из картин в категории «межрелигиозное искусство» изображе-
ны пять детей разных национальностей в традиционных одеждах и 
в масках, на которых нарисованы символы их религий (крест, по-
лумесяц, звезда Давида и пр.), что, видимо, должно инициировать 
общение участников на тематику, связанную с пандемией корона-
вируса. Представляется целесообразным, чтобы среди характери-
стик модели SAED была отмечена и эстетическая составляющая, 
ведь когда речь идет об изобразительном искусстве, она необхо-
димо имплицитно присутствует, просто, как представляется, не-
достаточно полно отрефлексирована в работе. 

Можно заключить, что новаторская модель SAED К. Лонг-
херста заслуживает внимания и вносит самобытный вклад в разви-
тие межрелигиозного диалога посредством искусства и красоты. 
Книга может быть рекомендована специалистам в области рели-
гиоведения, теологии, педагогики и всем тем, кто интересуется 
проблемами диалога религий в условиях современных мульти-
культурных обществ. 
 



Рец. на кн.: Хабермас Ю., Мюллер-Доом С., Иос Р.  
«Должно стать немножко лучше…» 

 137

УДК 141.3                                             DOI: 10.31249/rphil/2025.04.11 

ПОГОРЕЛЬСКАЯ С.В. НЕИСПРАВИМЫЙ ОПТИМИСТ. Рец. на 
кн.: ХАБЕРМАС Ю., МЮЛЛЕР-ДООМ С., ИОС Р. «ДОЛЖНО 
СТАТЬ НЕМНОЖКО ЛУЧШЕ…» 

Аннотация. В сборнике тематических интервью Ю. Хабер-
мас пересматривает ключевые положения своего творчества, рас-
сказывает о коллегах, о своем поколении и о себе. 

Ключевые слова: современная немецкая философия; совре-
менная франкфуртская школа; Ю. Хабермас. 

РOGORELSKAYA S.V. INCORRIGIBLE OPTIMIST. BOOK RE-
VIEW: HABERMAS Y., MULLER-DOOM S., IOS R. “ES MUSSTE 
ETWAS BESSER WERDEN …” 

Abstract. In the collection of thematic interviews, Yu.Habermas 
reviews the key points of his work, talks about colleagues, about his 
generation and about himself. 

Keywords: modern German philosophy; modern Frankfurt Scho-
ol; J. Habermas. 

Для цитирования: Погорельская С.В. Неисправимый оптимист. 
Рец. на книгу: Хабермас Ю., Мюллер-Доом С., Иос Р. «Должно стать не-
множко лучше…» // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и 
зарубежная литература. Серия 3: Философия. – 2024. – № 4. – С. 137–140. – 
Рец. на кн.: Habermas J. “Es musste etwas besser werden …”. Gespräche mit 
Stefan Müller-Doohm und Roman Yos. – Berlin: Suhrkamp Verlag, 2024. – 
253 c. – DOI: 10.31249/rphil/2025.04.11 

 
Юрген Хабермас по-прежнему привлекает к себе внимание 

интеллектуального сообщества и продолжает волновать публич-
                                                      

 Погорельская Светлана Вадимовна – кандидат политических наук, док-
тор философии Боннского университета, старший научный сотрудник отдела 
философии ИНИОН РАН; pogorels@mail.ru, ORCID: 0000-0001-9208-5889, GND: 
115267158 



Погорельская С.В. 

 138

ную сферу. Причина этому – его постоянная активность, философ-
ское и гражданское присутствие в темах, где немецкое общество, 
как ему кажется, подвергается опасности утерять ту свою уни-
кальную политическую культуру, которую оно выработало за дол-
гие послевоенные годы и о которой известный политолог Курт 
Зонтхаймер в своем бестселлере 1990-х годов восторженно вос-
клицал: «Такой Германия не была еще никогда!» 

Теория коммуникативного действия была одним из лучших 
детищ уходящей эпохи. Ныне Хабермас отзывается на каждое со-
бытие, способное, по его мнению, повлечь роковой «перелом» не-
мецкой политической культуры в сторону возвращения к национа-
лизму и стремится дать обществу свое (правильное) видение 
насущной проблемы и возможностей ее преодоления. На этом пу-
ти он, впрочем, в нынешнее непростое время пожинает не лавры, 
а, чаще всего, беспощадную критику. Те, кто еще шесть лет назад, 
в его 90-летний юбилей, пели ему хвалебные оды и называли «со-
вестью нации», позже назвали его «старым упрямцем» и попыта-
лись упрятать во «вчерашний день». Однако 96-летний философ 
не желает быть вчерашним днем, он отзывается на каждое важное 
событие, публикует новые книги, а главная его забота – доказать, 
что его теория коммуникативного действия не подлежит истори-
фикации, и что она не просто пригодна, а как никогда актуальна 
для современности. 

Рецензируемая книга по большому счету тоже служит этой 
цели, хотя здесь она реализуется не в чисто научных, философских 
текстах, а в беседах с двумя интеллектуалами, принадлежащими 
не просто к числу его сторонников, но еще и специализирующихся 
по его творчеству. Стефан Мюллер-Доом – ольденбургский про-
фессор, известный социолог, исследователь франкфуртской шко-
лы, опубликовал в этой связи целый ряд работ, в их числе мас-
штабную биографию Адорно и не менее объемную – Хабермаса. 
Роман Иос – научный сотрудник Потсдамского университета, 
прицельно занимавшийся творчеством Хабермаса, известен своей 
книгой «Молодой Хабермас»1. Оба исследователя полагают иной 
раз лучше знать Хабермаса, чем знает себя он сам, а почтительный 
тон, в котором они обращаются к мэтру, вызывает иной раз улыбку. 

В ходе бесед Юрген Хабермас пересматривает ключевые ас-
пекты своего творчества, рассказывает о мотивах своего мышле-
                                                      

1 Der junge Habermas. Eine ideengeschichtliche Untersuchung seines frühen 
Denkens 1952–1962. – Berlin: Suhrkamp, 2019. – 521 S. 



Рец. на кн.: Хабермас Ю., Мюллер-Доом С., Иос Р.  
«Должно стать немножко лучше…» 

 139

ния, об условиях, в которых оно развивалось, и об изменениях, 
которые оно претерпело на протяжении десятилетий. Он говорит о 
процессе создания своих произведений, о судьбоносных событиях 
и о встречах с коллегами, оказавших влияние на формирование его 
произведений. Из разрозненных на первый взгляд бесед, как из 
кусков мозаики, формируется картина богатой сети взаимоотно-
шений со знаковыми людьми своего времени, от середины ХХ в. и 
до наших дней. Оглядываясь на этапы своего философского пути, 
Хабермас рассказывает о своем поколении и его особенностях, о 
ключевых событиях в отношениях с его академическими учителя-
ми, о тенденциях своего времени и о политических убеждениях, а 
также о собственных научных работах и их восприятии общест-
вом, в том числе, об одной из его последних больших работ, двух-
томнике «Также история философии» (2019)1. 

Книга состоит из семи глав, примечаний, издательского по-
слесловия и именного указателя. Начало книги биографично. Ха-
бермас считает, что его поколение «позже-рожденных», т.е. по 
возрасту не затронутых интеграцией в структуры национал-
социализма, легче перенесли послевоенную перестройку Германии 
и легче, чем старшие поколения, осознали, что гитлеризм – не слу-
чайное искажение здоровой немецкой культуры, а «почерпнул 
свою суть из самого темного наследия нашей истории» (с. 10). Для 
критически мыслящих молодых людей изучение философии в та-
ких условиях «напрашивалось само собой» (с. 11). Он поясняет, 
что его «левизна», формировавшаяся уже тогда, была вызвана 
конфронтацией с реалиями послевоенной германской демократии 
в ходе первых выборов в бундестаг: «Это был шок», – вспоминает 
он, подчеркивая, что шок этот был вызван даже не тем, что «дена-
цифицированные» гитлеровцы спокойно выступали кандидатами 
от правых партий, а тем, что «даже ХДС выступала праворадикаль-
но» (с. 19). Именно в те годы сформировалось его осмысленное не-
приятие национал-социализма, сохранившееся на всю жизнь. 

Первой главе «Начала научной биографии» (с. 7–36) следует 
глава «Франкфурт, новый мир и старый Гейдельберг» (с. 37–72). 
Далее идут более теоретические главы – «От критики позитивизма 
к критике функционалистского разума» (с. 73–100) и «Постмета-
физическое мышление и детрансцендентализированный разум» 
(с. 101–134). Нашумевшему двухтомнику «Также история фило-
                                                      

1 Habermas J. Auch eine Geschichte der Philosophie. – Berlin: Suhrkamp, 
2019.  



Погорельская С.В. 

 140

софии» и дискуссиям вокруг него посвящена отдельная глава «По-
следующие размышления к “Также История философии”» (с. 135–
184). Наконец, последняя часть посвящена коллегиальному и дру-
жескому кругам – «В философском дискурсе с друзьями и колле-
гами» (с. 185–230) 

Лейтмотивом через всю книгу проходит мысль, являвшаяся, 
по сути, главной задачей всего творчества Хабермаса и опреде-
лившая его: «Обосновать доверие к разуму и обязанность пользо-
ваться им». Познание в таком мировосприятии выступает как бес-
конечный дискурсивный проект. 

Весь тон книги создает образ деятельного оптимистичного 
мыслителя. Читается она легко, поскольку представляет собой, по 
сути, сборник тематических интервью. Интерес она вызывает еще 
и тем, что охватывает не только идеи самого Хабермаса, но и весь 
интеллектуальный космос вокруг него за все прошедшие десяти-
летия и одновременно его собственную оценку этого космоса. 
Легкость и доступность изложения позволяют порекомендовать ее 
новичкам, только приступающим к изучению этого философа. Та-
ким образом, она пригодится не только специалистам, занимаю-
щимся творчеством Хабермаса и интересующимся как нынешний, 
«поздний» Хабермас переосмысляет себя «раннего», но и аспиран-
там, студентам, всем, кого интересует этот уникальный мыслитель 
и тот мир, через который он прошел в своем становлении и в своей 
жизни – как человек и как философ. 

 



Рец. на кн.: Философии Ницше. Контексты и рецепции 

 141

УДК 141.3.                                            DOI: 10.31249/rphil/2025.04.12 

ПОГОРЕЛЬСКАЯ С.В.* НИЦШЕ ВО МНОЖЕСТВЕННОМ ЧИС-
ЛЕ. Рец. на кн.: ФИЛОСОФИИ НИЦШЕ. КОНТЕКСТЫ И РЕ-
ЦЕПЦИИ 

Аннотация. Рецензируется очередное издание в серии ис-
следований философии Ницше, курируемых Академией наук Гей-
дельберга, в данном случае в серии «Чтений Ницше». Сборник 
статей посвящен многослойности философии Ницше, а также его 
взаимодействию с другими философами и его воздействию на фи-
лософию модерна. Каждый пункт – отдельная философия, отсюда 
и название сборника. 

Ключевые слова: немецкая философия ХХ в.; Ф. Ницше; фи-
лософия модерна; современное немецкое ницшеведение. 

POGORELSKAYA S.V. NIETZSCHE IN THE PLURAL. BOOK RE-
VIEW: NIETZSCHES PHILOSOPHIEN – KONTEXTE UND RE-
ZEPTIONEN 

Abstract. The next edition is being reviewed in a series of studies 
of Nietzsche's philosophy supervised by the Heidelberg Academy of 
Sciences, in this case in the series “Nietzsche Readings”. The collection 
of articles is devoted to the multilayered nature of Nietzsche's philoso-
phy, as well as his interaction with other philosophers and his influence 
on modern philosophy. Each item is a separate philosophy, hence the 
name of the collection. 

Keywords: German philosophy of the twentieth century; F. Nietz-
sche; modern philosophy; modern German Nietzschean studies. 

Для цитирования Погорельская С.В. Ницше во множественном 
числе [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и 

                                                      
* Погорельская Светлана Вадимовна – кандидат политических наук, док-

тор философии Боннского университета, старший научный сотрудник отдела 
философии ИНИОН РАН. 



Погорельская С.В. 

 142

зарубежная литература. Серия 3: Философия. – 2025. – № 4. – C. 141–145. – 
Рец. на кн.: Nietzsches Philosophien – Kontexte und Rezeptionen / hrsg. von 
S. Kaufmann. – Berlin: De Gruyter, 2024. – 383 S. 

 
Для современных исследователей творчества Ницше во всем 

мире Гейдельбергская академия наук1 известна своим масштабным 
исследовательским проектом «Комментариев к Ницше» (Nietzsche-
Kommentar), призванным не только дать новый взгляд на творчест-
во философа, но и упорядочить уже имеющиеся исследования. 
Самое полное, систематизированное и содержательное на сего-
дняшний день издание уже стало незаменимым подспорьем для 
ницшеведов. ИАЖ Серия «Философия» уже рассказывал ранее о 
книгах данного проекта2. Наряду с многотомной серией «Коммен-
тариев» академия курирует и серию «Чтения Ницше»3, представ-
ляющую, по словам издательства, «тематически сфокусирован-
ные» полемические исследования творчества Ницше, а также его 
источников и, соответственно, восприятий этого творчества. В ос-
новном это сборники, предлагающие материалы научных меро-
приятий (встреч, коллоквиумов, лекций) Фрайбургского исследова-
тельского центра Ницше и Наумбургского фонда Ницше. В 2024 г. 
вышли два тома серии, где речь идет о множественном числе, один 
из них – «Природы Ницше», другой, рецензируемый – «Филосо-
фии Ницше». 

Что же за «философии» и почему во множественном числе? 
В предисловии к новому изданию «Веселой науки», написанному в 
1886 г., Ницше говорил о себе: «Философ, который прошел и про-
должает проходить через многие состояния здоровья, прошел и 
через столько же философий». Это «прохождение» через различ-

                                                      
1 Гейдельбергская академия наук (также Академия наук земли Баден-

Вюртемберг, нем. Heidelberger Akademie der Wissenschaften, сокр. НAW) – науч-
но-исследовательский центр при Гейдельбергском университете, член Союза 
Академий наук Германии.  

2 Погорельская С.В. Удачный комментарий к Ницше [Рецензия] // Соци-
альные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3: 
Философия. – 2025. – № 1. – С. 81–84. – Рец. на кн.: Kaufmann S. Kommentar zu 
Nietzsches «Der Wanderer und sein Schatten». – Berlin: De Gruyter, 2024. – 644 S. – 
DOI: 10.31249/rphil/2025.01.06 

3 De Gruyter Brill. – URL: https://www.degruyterbrill.com/serial/nl-b/html? 
lang=de&srsltid=AfmBOorJl50JmWcvjUQC48mZayDFE2ade_s8PcXJwXj6zFZXtKz
hqgcm#volumes  



Рец. на кн.: Философии Ницше. Контексты и рецепции 

 143

ные философии и хотят проследить авторы рецензируемого сбор-
ника. Они исследуют как «многослойное» философствование са-
мого Ницше, так и его взаимодействие с другими философами – 
старыми и современными – и, не в последнюю очередь, его влия-
ние на философию модерна. 

Соответственно построен и сам сборник. Он состоит из трех 
частей: «Философии» (с. 9–144), «Контексты» (с. 145–274) и «Ре-
цепции» (с. 275–371). 

Статьи первой части посвящены множественности самого 
философствования Ницше как такового. Начинается первая часть 
работой известного среди ницшеведов автора, проф. Вернера 
Штегмайера «Философия ориентации Ницше» (с. 9–36) состоящей 
из четырех частей – «Ориентация в нигилизме», «Феноменализм и 
перспективизм», «Структуры самоориентации по Ницше» и «Ори-
ентация к себе в нигилизме». Другой широко известный исследо-
ватель Ницше, проф. Генрих Майер (с. 37–52) предлагает статью 
«Ницшевская воля к власти и самопознание философов», в кото-
рой полемизирует с расхожими интерпретациями известного труда 
Ницше, возникшими, как он полагает, в силу неудачных компиля-
ций его наследия – ведь сам Ницше, по мнению автора, вовсе не 
считал этот свой труд квинтэссенцией своего творчества. Еще один 
маститый ницшевед ФРГ, профессор философского факультета 
Гумбольдского университета Фолькер Герхард, дал сборнику ста-
тью «Ницше о технике и сознании» (с. 127–144), где он тематизи-
рует «начала философии техники» у Ницше во взаимосвязи с 
«техникой сознания». 

Не менее интересны и статьи других авторов. Беатрикс 
Химмельман обращается к «морали и морализму» у Ницше (с. 53–
76), Дэвид Фаррел Крелл исследует некоторые рабочие тетради 
Ницше в контексте теории «вечного возвращения» (с. 77–90), 
Карлхайнц Русторфер в статье «Дионис против Распятого. Дифе-
ренция Ницше и пропасть модерна» (с. 91–106) обращается к ни-
гилизму и постмодерну в контексте «смерти Бога», а Маркус 
Вильд в статье «Ницше и натурализм» (с. 107–126) исследует от-
ношение Ницше к естественным наукам, приходя к выводу, что 
Ницше критиковал не их, а их христианскую или метафизическую 
интерпретацию. С его точки зрения, Ницше – предшественник 
подлинной натуралистической философии. 

Вторая часть дает яркое представление о контекстах фило-
софствования Ницше, начиная с античной темы («Фукидид против 



Погорельская С.В. 

 144

Платона» у Анны Меркер, с. 145–162), и далее, с пояснением от-
ношения Ницше к эклектике (Ральф Хефнер, с. 163–184). Виктор 
Мюриэль Мартин (с. 185–206) рассматривает интересную тему – 
соотношение лирики молодого Ницше с различными течениями 
протестантизма (ортодоксальное лютеранство, пиетизм, теология 
Просвещения), так что и здесь становится ощутимым множествен-
ное поле, заданное названием сборника. Профессор Токийского 
университета Соитиро Итода, известный японский ницшевед, со-
стоящий в научном совете по изданию Комментариев Ницше при 
издательстве De Gruyter, посвятил свою статью «Японские фанта-
зии Ницше» (с. 207 – 238) тому, что можно назвать воображаемой 
Японией Ницше – тема, не привлекавшая до сих пор особого вни-
мания и уже поэтому интересная. Альдо Вентурелли (с. 239–250), 
известный римский литературовед и философ, известный в мире 
ницшеведения, обращается к роману Адальберта Штифтера «Бабье 
лето», который в свое время очень заинтересовал Ницше (он назы-
вал его одной из четырех великих книг немецкой прозы) и который 
он даже комментировал вместе с Генрихом Кезелицем в 1880. Что 
именно заинтересовало Ницше в этом романе, каким аспектам ро-
мана Штифтера Ницше и Кезелиц уделяли особое внимание? 
(с. 243). Маркус Винклер (с. 251–274) преследует тему «последне-
го человека» не только у Ницше, но и во всем контексте «до» (Жан 
Поль, Гранвилл, Мэри Шелли) и «после» него (Кафка, Хаксли). 

Третья часть – «Рецепции» (c. 275–372) соответственно по-
священа восприятиям Ницше. Якоб Леонард Лутц исследует ран-
ние рецепции Ницше, обращаясь к таким авторам, как Кретцер, 
Бертрам и Майер (с. 275–298), Леон Хартманн в статье «Местность 
и язык восприятия» (с. 299–330) сравнивает «облики городов» у 
Ницше и Вальтера Бенджамина. Рольф Циммерманн (с. 331–350) 
пишет о «либеральном ницшеанстве» в контексте культурного ра-
дикализма Ницше в конституированной демократии. И, наконец, 
Оливер Мюллер (с. 351–370) обращается к так называемому 
«трансгуманизму» в соотношении с творчеством Ницше, беря от-
правным пунктом позицию Слотердайка. Его завершающая цитата 
актуальна: «Классический гуманизм возможно и устарел. Но если 
возможности учиться, читать, самообразовываться перестанут 
быть частью идентичности – как нашей, так и нашей демократии, 
то мы, говоря патетически, потеряны» (с. 370). 

Следует заметить, что все статьи данного сборника – это пе-
реработанные материалы курса лекций зимнего семестра 
2019/2020 г. проводившегося исследовательским центром «Ком-



Рец. на кн.: Философии Ницше. Контексты и рецепции 

 145

ментарии к Ницше» и философским семинаром Фрайбургского 
университета. Такие известные ученые, как Штегмайер, Герхард 
или Майер, излагали свои основные тезисы. Однако как раз в ис-
тории философии, особенно если речь идет о тематических и по 
сути фундаментальных исследованиях, а не о срочных дискусси-
онных реакциях, время не имеет роли и можно лишь порадоваться, 
что по ходу объемной работы, которую проводят исследователи и 
издатели данной серии, дело дошло и до обработки и публикации 
материалов четырехлетней давности. Кроме того, читать классиков 
немецкого ницшеведения, как тот же Майер (пишущий легко, по-
лемично и содержательно), это в любом случае интеллектуальное 
удовольствие для исследователя. 

Сборник, как и все издания данной серии, содержит список 
сокращений (с. 1–3), а также масштабные предметный с. (379–383) 
и персональный (с. 373–378) регистры. В нем представлены из-
вестные авторы, неоднократно публиковавшиеся в теме, в том чис-
ле и зарубежные, он солиден, интересен и, как и все издания этой 
серии, может быть рекомендован в первую очередь, конечно, про-
фессиональным исследователям Ницше, но также и обычным чи-
тателям и почитателям философа. 

 



Григорьева Е.С. 

 146

УДК 778.5.015                                      DOI: 10.31249/rphil/2025.04.13 

ГРИГОРЬЕВА Е.С. ПЕРЕОСМЫСЛЯЯ КИНЕМАТОГРАФ: ОТ 
ТРАНСЦЕНДЕНТАЛЬНОГО СТИЛЯ К «МЕДЛЕННОМУ КИ-
НО». Рец. на кн.: ШРЕДЕР П. ТРАНСЦЕНДЕНТАЛЬНЫЙ СТИЛЬ 
В КИНО. ОДЗУ, БРЕССОН, ДРЕЙЕР 

Аннотация. Рецензируется книга американского режиссера, 
сценариста и теоретика кино Пола Шредера, посвященная иссле-
дованию трансцендентального стиля в кинематографе. Анализи-
руются фильмы Я. Одзу, Р. Брессона и К. Дрейера. Выявляется, 
что общей для трех этих представителей киноискусства является 
приверженность теологической эстетике. Кроме того, рассматри-
вается эволюция трансцендентального стиля, нашедшая свое вы-
ражение, в частности, в «медленном стиле» в кино в фильмах 
А. Тарковского, А. Киаростами, Б. Тара, Ш. Акерман и др. режис-
серов. 

Ключевые слова: кинематограф; реализм; трансценденталь-
ный стиль в кино; Шредер П. 

GRIGORYEVA E.S. RETHINKING CINEMA: FROM TRANSCEN-
DENTAL STYLE TO “SLOW CINEMA”. BOOK REVIEW: 
SCHROEDER P. TRANSCENDENTAL STYLE IN CINEMA. OZU, 
BRESSON, DREYER 

Abstract. The book by the American director, screenwriter and 
film theorist Paul Schroeder is reviewed. It is devoted to the study of 
transcendental style in cinema. Films by J. Ozu, R. Bresson and 
K. Dreyer are analyzed. It is revealed that what these three representa-
tives of cinema art have in common is their commitment to theological 
aesthetics. In addition, the evolution of transcendental style is consid-
ered, which found its expression, in particular, in the “slow style” in 

                                                      
 Григорьева Екатерина Сергеевна – младший научный сотрудник Отдела 

философии ИНИОН РАН; yatak.grig@yandex.ru 



Рец. на кн.: Шредер П. Трансцендентальный стиль в кино.  
Одзу, Брессон, Дрейер 

 147

cinema in the films of A. Tarkovsky, A. Kiarostami, B. Tara, S. Ac-
kerman and other directors. 

Keywords: cinema; realism; transcendental style in cinema; 
Schroeder P. 

Для цитирования: Григорьева Е.С. Переосмысляя кинематограф: 
от трансцендентального стиля к «медленному кино» [Рецензия] // Соци-
альные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. 
Серия 3: Философия. – 2025. – № 4. – С. 146–148. – Рец. на кн.: Шре-
дер П. Трансцендентальный стиль в кино. Одзу, Брессон, Дрейер. – Мо-
сква: Московский международный университет: Московская школа ново-
го кино: Издательство Des Esseintes Press, 2023. – 240 с. 

 
Поль Шредер – американский режиссер, сценарист и теоре-

тик кино. Рассматриваемая нами сегодня книга впервые была 
опубликована в 1972 г. и посвящена исследованию трансценден-
тального стиля в кинематографе, а именно – теологической эсте-
тике. В новом дополненном издании этого исследования автор 
размышляет об эволюции трансцендентального стиля, его превра-
щении в «медленное кино». 

Эта книга, на что обращает внимание автор в самом начале 
книги, была написана двадцатичетырехлетним человеком, обу-
чавшимся в магистратуре Школы театра, кино и телевидения. 
Шредер говорит, что обратился к этой теме не потому, что был 
связан научными обязательствами или мечтал публиковаться. 
У него возник вопрос практического характера, на который он ис-
кал ответ. Тот же самый импульс побудит его написать свой пер-
вый сценарий двумя годами позднее. 

Действительно, эта книга написана не теоретиком или исто-
риком кино, а практиком, что, однако, не помешало данной работе 
стать одной из ключевых в области исследования кинематографа, 
а особенно – авторского кино. 

Магистральной для работы является попытка сказать, что 
кинематограф может демонстрировать что-то, что входит вразрез с 
привычными представлениями о демонстрации реального. Экран-
ный образ не ограничивается, по мнению автора, только показом 
действительности, но выходит далеко за его пределы. 

Чтобы лучше понимать интенцию Шредера, необходимо об-
ратиться к периоду его становления. Автор был воспитан Христи-
анской реформаторской церковью города Гранд-Рапидс – церко-
вью кальвинистской деноминации, которая осуждала и запрещала 



Григорьева Е.С. 

 148

походы в кино и прочие «мирские развлечения» в период юноше-
ства автора. Позднее, познакомившись с некоторыми киноработа-
ми Робера Брессона и Ясудзиро Одзу, Шредер понял, что кино 
может работать в духовной плоскости. 

Трансцендентально настроенный представитель кинемато-
графа находится в уникальном положении: он должен, с одной 
стороны, наследовать традиции «одержимости реальностью», при-
сущей искусству, а с другой – попытаться порвать с этой традици-
ей. Трансцендентально настроенный кинематографист должен, 
таким образом, поставить себе на службу две фактически проти-
воположные тенденции. 

Ссылаясь на А. Базена, Шредер указывает, что кино, освобо-
див другие виды искусства от желания подражать жизни, себя от 
этого желания так и не освободило (с. 206). В сущности, кино тем 
самым обзавелось новыми цепями, приковавшими его к «одержи-
мости реальностью». Поскольку кино является подражательным 
искусством, оно создает не только абстрактное полотно, но также 
и галерею, от которой кинематографист просто не может изба-
виться. 

Ключевым моментом, на который указывает автор, является 
изначально присутствовавший в кино потенциал к эмпатии, а не 
только к отображению действительности. Одной из функций 
трансцендентального стиля является использование этой эмпатии 
как потенциала и удерживание ее на этом уровне. У публики в 
этих условиях возникает естественный импульс к участию в дей-
ствиях и обстоятельствах на экране. Кинорежиссер, использую-
щий трансцендентальный стиль, может использовать эти изна-
чально данные изобильные средства, эту естественную эмпатию, 
чтобы удерживать зрителя в зале, пока он, режиссер, постепенно 
замещает изобильные средства скудными. 

Важно отметить, что вводимое Шредером различие между 
изобильными и скудными средствами кинематографа является 
смыслообразующим для работы. Изобильные средства – это все те 
средства, которые связаны с непосредственным отображением ре-
ального, с демонстрацией действительности на экране. Скудные 
же средства – такие, которые связаны с потаенной, неявной, абст-
рактной стороной человеческой жизни, но которую, однако, тоже 
способен отобразить и показать кинематограф. 

Так или иначе, Шредер занят описанием такой способности 
кинематографа, которая становится местом передачи и сообщения 
опыта, не умещающегося в категории репрезентации и передачи. 



Рец. на кн.: Е.Е. Звонова, Е.С. Махортых «Что есть истина?»  
Попытки разобраться 

 149

УДК: 37.013.73                                     DOI: 10.31249/rphil/2025.04.14 

ГРИГОРЬЕВА Е.С.* КАК СТОИТ РАССКАЗЫВАТЬ ШКОЛЬНИ-
КАМ ОБ ИСТИНЕ? Рец. на кн.: ЗВОНОВА Е., МАХОРТЫХ Е. 
«ЧТО ЕСТЬ ИСТИНА?» ПОПЫТКИ РАЗОБРАТЬСЯ 

Аннотация. Рецензируется научно-популярная книга канди-
дата философских наук, доцента Сеченовского университета Ека-
терины Евгеньевны Звоновой и физика и дизайнера Елизаветы 
Сергеевны Махортых. В книге рассматриваются различные аспек-
ты истины. Раскрывается онтологический контекст подхода к ис-
тине, а также гносеологический. Кроме того, освещается проблема 
соотношения истины, добра и красоты, а также исследуется «за-
гадка Джордано Бруно» – вопрос о том, почему существуют при-
меры, в рамках которых люди жертвовали собственной жизнью 
ради истины. Различные идеи книги иллюстрируются примерами 
из науки, искусства, религии, мифологии, повседневной жизни. 

Ключевые слова: истина; теории истины; Джордано Бруно; 
онтологический аспект истины; гносеологический аспект истины. 

GRIGORYEVA E.S. HOW SHOULD WE TELL SCHOOLCHIL-
DREN ABOUT THE TRUTH? BOOK REVIEW: E. ZVONOVA, 
E. MAKHORTYKH. “WHAT IS TRUTH?” ATTEMPTS TO UN-
DERSTAND 

Abstract. This book reviews a popular science book by Ekaterina 
Evgenievna Zvonova, PhD, Associate Professor at Sechenov Univer-
sity, and Elizaveta Sergeevna Makhortykh, physicist and designer. The 
book examines various aspects of truth. It reveals the ontological con-
text of the approach to truth, as well as the epistemological one. Fur-
thermore, it addresses the relationship between truth, goodness, and 
beauty, and explores the “riddle of Giordano Bruno” – the question of 
why there are examples of people sacrificing their lives for the sake of 
                                                      

* Григорьева Екатерина Сергеевна – младший научный сотрудник отдела 
философии ИНИОН РАН; yatak.grig@yandex.ru  



Григорьева Е.С. 

 150

truth. The book's various ideas are illustrated with examples from sci-
ence, art, religion, mythology, and everyday life. 

Keywords: truth; theories of truth; Giordano Bruno; ontological 
aspect of truth; epistemological aspect of truth. 

Для цитирования: Григорьева Е.С. Как стоит рассказывать школь-
никам об истине? [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Оте-
чественная и зарубежная литература. Серия 3: Философия. – 2025. – 
№ 4. – С. 149–152. – Рец. на кн.: Е.Е. Звонова, Е.С. Махортых «Что есть 
истина?» Попытки разобраться. – Москва: Ноократия, 2025. – 104 с. 

 
Рассматриваемая нами книга адресована «старшеклассникам 

и всем, кому интересно». Вынесенные на обложку книги, проци-
тированные только что слова невольно подталкивают к мысли о 
том, что эта книга, хотя и является научно-популярным рассказом 
для очень юных читателей, на самом деле содержит в себе куда 
более глубокие и интересные мысли. 

Часто приходится слышать, что многие детские и юноше-
ские книги в действительности содержат в себе «взрослые» темы, 
которые могут быть поняты и оценены взрослыми. Ярким приме-
ром такой книги является «Что есть истина? Попытки разобрать-
ся». Ее авторами являются кандидат философских наук, доцент 
Сеченовского университета и последовательница Джордано Бруно 
Звонова Екатерина Евгеньевна и физик по образованию, философ 
по жизни и дизайнер по роду деятельности Махортых Елизавета 
Сергеевна. 

Исследовательницы начинают книгу с констатации: истина 
таинственна и многолика, хотя за разными ее обличиями, по-
видимому, стоит нечто единое, позволяющее называть истинными 
кажущиеся разнородными явления. Авторы предлагают вглядеться 
в лики истины и обратить внимание сначала на онтологический ее 
аспект, а затем – гносеологический. Кроме того, предлагается рас-
смотреть соотношение истины, добра и красоты и коснуться того, 
что сами авторы называют «загадкой Джордано Бруно», т.е. попы-
таться понять, почему за истину порой идут на костер. 

Поскольку истина является интегральной категорией, охва-
тывающей самый широкий класс явлений, при обсуждении раз-
личных ее сторон предлагается «отвлечься» на многие интересные 
темы, иллюстрировать свои мысли примерами из науки, искусства, 
религии, мифологии, истории, повседневной жизни и так далее. 
Авторы настаивают, что каждый сможет найти для себя нечто по-



Рец. на кн.: Е.Е. Звонова, Е.С. Махортых «Что есть истина?»  
Попытки разобраться 

 151

лезное и новое в этой книге. А еще в завершении предисловия ав-
торы пишут, что попытки понять что-то про истину усиливают 
человека, помогают ему сохранить связь с реальностью и быть на-
стоящим. Книга посвящается памяти профессора физического фа-
культета МГУ Симона Эльевича Шноля, чьи лекции по филосо-
фии науки Екатерина Евгеньевна и Елизавета Сергеевна слушали, 
когда учились в университете. 

Первая глава книги посвящена онтологическому (или бы-
тийственному) аспекту истины. В ней анализируются представле-
ния об истине из философии Платона, Парменида, некоторые по-
ложения христианства, а также отдельные аспекты философии 
Ф. Ницше. В рамках главы мы, читатели, приходим к выводу, что 
истина действительно связана с бытием, но утверждения о бытии 
(например, о том, подлинно оно или нет) основаны на его позна-
нии. И мы можем ошибаться, грешить после истины, если наше 
познание несовершенно. Истина, таким образом, чаще всего пони-
мается именно как познавательная (или гносеологическая) катего-
рия (с. 25). 

Соответственно, вторая глава книги посвящена истине как 
цели познания. В первую очередь разбирается классическая кон-
цепция истины, или корреспондентская концепция. Согласно этой 
концепции, истинными являются те мысли и высказывания, кото-
рые соответствуют действительности. Рассматриваются и анали-
зируются некоторые проблемные места этой концепции, а также 
реальные примеры, позволяющие продемонстрировать классиче-
скую концепцию истины. 

Следующая концепция истины, о которой говорится в главе, 
называется априористской. Эта концепция рассматривает истину 
как знание, имеющееся у нас до опыта. В рамках подробного раз-
бора и анализа этого представления об истине речь заходит о хри-
стианстве, а также о философии И. Канта. Подробно и понятно для 
самой разной аудитории излагаются основные положения самых 
сложных систем мысли. 

Далее рассматривается прагматистская концепция истины, 
яркими сторонниками которой были американские мыслители 
Д. Дьюи, У. Джеймс, Ч. Пирс. Согласно этой концепции, истина – 
это то, что эффективно в использовании, то, что позволяет достичь 
результата. После нее рассматриваются когерентная концепция 
истины, где критерием истины выступает непротиворечивость, а 



Григорьева Е.С. 

 152

также конвенционалистская концепция, где истина представляет 
собой результат некого соглашения, конвенции. 

Последняя концепция истины, о которой заходит речь в рам-
ках второй главы, это экзистенциональная концепция, само наиме-
нование которой подразумевает укорененность в существовании. 
Согласно данной концепции, истина представляет собой знание, 
способствующее самореализации, раскрытию потенциала челове-
ка, его «осуществлению». Экзистенциальная истина – не абстракт-
ная и безличная, а личностная, прожитая, прочувствованная. Она 
рождается в процессе уникального человеческого существования 
(с. 39). 

Не менее важной и интересной частью главы является пред-
ложенное авторами рассмотрение феномена инобытия истины 
(с. 49). Так, в рамках настоящей книги предлагается посмотреть на 
мнение, заблуждение и ложь как иные формы бытия истины. 
С одной стороны, инобытие является искажением «исходника», с 
другой – по нему «исходник» (в данном случае истина) нередко 
может быть восстановлен. Осознавая, что такое инобытие истины, 
мы лучше понимаем, что есть истина. Можно сказать, что инобы-
тие тут служит бытию. 

Третья глава настоящей книги посвящена соотношению ис-
тины, добра и красоты. Последовательно демонстрируется, как три 
эти категории взаимосвязаны и обычно сопутствуют друг другу, 
хотя отношения между ними иногда бывают проблематичными. 
Истина отсылает к ценностям, которые вызывают у людей глубо-
кие переживания, и сама становится такой ценностью. 

В финальной части книги речь заходит о загадке Джордано 
Бруно. Историю этого человека обычно рассказывают школьникам 
классе в пятом. На десятилетнего ребенка, если он пытается ее ос-
мыслить, она нередко производит будоражащее впечатление. 
Сложно отнестись к ней равнодушно. Авторы предлагают читате-
лю порассуждать о том, выражением чего является символическая 
фигура Джордано Бруно, а также о том, как этот образ связан с 
разными представлениями об истине и истиной как таковой. 

Настоящая книга, таким образом, не только рассматривает 
различные концепции и аспекты истины, но и просто рассказывает 
об очень сложных явлениях и феноменах, так или иначе сопря-
женных с темой истины. 
 



Рец. на кн.: Кей Б. Маркс после киотоской школы.  
Утопия и чистая земля  

 153

 
 
 

Институт научной информации по общественным наукам  
Российской академии наук  

Нахимовский проспект, д. 51/21, 
Москва, 117418 

http://inion.ru  
 

Отдел печати и распространения изданий 
Тел.: 8(499) 124-32-15 
e-mail:  izdat@inion.ru 

 
 

Отпечатано в типографии  
АО «Т8 Издательские Технологии»  

109316, Москва, Волгоградский проспект, д. 42, корп. 5, к. 6  
 

 
 
 
 

Социальные и гуманитарные науки 
Отечественная и зарубежная литература 

Информационно-аналитический журнал 

 
Серия 3 

 
 

ФИЛОСОФИЯ 
2025 – № 4 

 
 

Техническое редактирование 
и компьютерная верстка  В.Б. Сумерова 

Корректор Л.Н. Казимирова 
 
 

 

Подписано к печати 23.12.2025  
 Формат 60×84/16 

Усл. печ. л. 9,5 
Тираж 800 экз.  

Цена свободная 
Уч.-изд. л. 8,3 

Заказ №   

 


