
 

 1
 

ИНСТИТУТ НАУЧНОЙ ИНФОРМАЦИИ ПО ОБЩЕСТВЕННЫМ НАУКАМ 
РОССИЙСКОЙ АКАДЕМИИ НАУК 

(ИНИОН РАН) 

 
 

СОЦИАЛЬНЫЕ  
И  

Г УМАНИТАРНЫЕ  НАУКИ  

 
ОТЕЧЕСТВЕННАЯ  И  ЗАРУБЕЖНАЯ  

ЛИТЕРАТУРА  
 

ИНФОРМАЦИОННО-АНАЛИТИЧЕСКИЙ ЖУРНАЛ 
 

СЕРИЯ 3 
 

ФИЛОСОФИЯ 

 
 2025 – 3  

 
 
Издается с 1991 года 
Выходит 4 раза в год 
индекс серии 3.2 
 
  

 
 
 
 
 
 

 



 

 2

 
Учредитель 

Институт научной информации  
по общественным наукам 
Российской академии наук 

 
 
 
 

Редакционная коллегия серии «Философия» 
 

С.В. Мельник – д-р филос. наук, главный редактор (ИНИОН РАН), 
К.М. Антонов – д-р филос. наук (ПСТГУ), В.Г. Буданов – д-р фи-
лос. наук (ИФ РАН), В.В. Винокуров – д-р филос. наук (МГУ), 
Д.В. Ефременко – д-р полит. наук (ВШЭ), О.А. Ефремов – канд. 
филос. наук (МГУ), О.А. Жукова – д-р филос. наук (НИУ ВШЭ), 
Ю.А. Кимелев – д-р филос. наук (ИНИОН РАН), Д.П. Козолупенко –
д-р филос. наук (МГУ), А.П. Козырев – канд. филос. наук (МГУ), 
А.И. Криман – научный сотрудник (ИНИОН РАН), О.В. Кулешова –
канд. филол. наук (ИНИОН РАН), В.Д. Лаза – д-р филос. наук 
(МГЛУ), О.В. Летов – канд. филос. наук (ИНИОН РАН), 
М.М. Мчедлова – д-р полит. наук (РУДН, Институт социологии 
ФНИСЦ РАН), Н.Л. Полякова – д-р социол. наук, канд. филос. на-
ук (МГУ), С.В. Погорельская – канд. полит. наук (ИНИОН РАН), 
В.А. Яковлев – д-р филос. наук (МГУ) 
 

Ответственный редактор – Криман А.И. 
Редакторы-составители – Григорьева Е.С., Костылев В.А. 

 
Регистрационное свидетельство ПИ № ФС 77-80874 от 21.04.2021 

 
Информационно-аналитический журнал «Социальные и гумани-

тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3. Филосо-
фия = Social Sciences and Humanities. Domestic and Foreign Literature. Series 
3: Philosophy» включен в Российский индекс научного цитирования 
(РИНЦ). 

ISSN 2219-8555 
DOI: 10.31249/rphil/2025.03.00 
 
 

© ИНИОН РАН, 2025
 



 

3 

СОДЕРЖАНИЕ 
 
 
 
 
 
 
 
 
Предисловие .........................................................................................7 

РАЗДЕЛ I 

Ретроспектива и проспекция 

Криман А.И. Концепция мистического постгуманизма, или 
четверица пост(не)человеческих самостей ................................10 

Василевский П.В. Тиресий и Ниссиец: два способа аргумента-
ции постчеловеческого способа быть .........................................22 

Юзвик А.П. (Не)человеческие пространства как результат по-
иска собственного места ..............................................................28 

Ульданова Д.Р. Особенности отражения социально-политичес-
ких феноменов в видеоиграх: анализ конструирования уто-
пий и антиутопий через нарратив и геймплей............................34 

Паршина Л.В. План разработки феноменологии не-данного 
через понятие «энергии» Григория Паламы ..............................51 

Грани сакрального 

Кода Н.В. «Теологический исток» и религиозная проблемати-
ка в работах Мартина Хайдеггера и современная филосо-
фия религии....................................................................................56 

Казанцев С.С. «Смерть Бога» как высвобождение возможно-
сти вопрошания о Боге – попытка методологического 
сближения мысли Ж.-Л. Мариона и Х. Яннараса ......................61 

Евлоева Ф.Х. Учение об упае на материале Лотосовой сутры .....68 
Алиева Т.А., Казаев Е.А. Концепт тьмы: на перепутье гносео-

логии и эзотеризма .......................................................................73 
Шадиева А.Н. Цифровой аватар как техномедиум: спиритуа-

листическая практика в трансгуманизме ....................................79 
 



 

 4

РАЗДЕЛ II 

Философия и современный мир 

Кимелев Ю.А. Онтолого-метафизическая проблематика в со-
временной итальянской философии. Часть II (Отрывки из 
книги)..............................................................................................87 

Пущаев Ю.В. Идеологический ландшафт современной России: 
состояние и проблемы. Часть II ................................................111 

Никонович Н.А. Кубинский религиозно-философский дискурс 
в контексте мировой интеллектуальной традиции ..................121 

Летов О.В. Современная западная философия науки и постпо-
зитивизм ......................................................................................137 

Диалоги с современностью 

Григорьева Е.С. «Это просто селфи»! Апология цифрового 
нарциссизма. Рец. на кн.: Б. Гройс Апология Нарцисса .........153 

Григорьева Е.С. Путевые заметки о «Новом настоящем». Рец. 
на кн.: Аванесян А. Майамификация .......................................156 

Григорьева Е.С. Кинематограф как «мобилизация взгляда». 
Рец. на кн.: Нанси Ж.-Л. Очевидность фильма: Аббас Киа-
ростами . .......................................................................................159 

Цибизова И.М. Как рекомендуют преподавать и изучать этику 
с основанием на человечности студентам непрофильных 
факультетов в Кембридже и США. Рец. на кн.: Уэл-
тон Б.Дж., Нойеншвандер Дж. Курс этики для всех дисцип-
лин с гуманитарными основами.................................................165 

Цибизова И.М. Памяти Элизабет Энском посвящается. Рец. на 
кн.: Моральная философия ........................................................173 

 



 

5 

CONTENTS 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Preface ....................................................................................................7 

PART I 

Retrospective and prospection 

Kriman A.I. The concept of mystical posthumanism, or the 
fourfold of post(non)human selfhoods ...........................................10 

Vasilevsky P.V. Teiresias and Nyssenus: two ways of argumenting 
the posthuman way of being ...........................................................22 

Yuzvik A.P. (Non)human spaces as a result of finding your own 
place ...............................................................................................28 

Uldanova D.R. Features of reflection of social and political 
phenomena in video games: analysis of construction of utopia 
and dystopia through narrative and gameplay ................................34 

Parshina L.V. Plan for developing the phenomenology of the non-
given through the concept of «energy» of Gregory Palamas .........51 

The facets of the Sacred 

Koda N.V. “Theological origin” and religious issues in the works 
of Martin Heidegger and modern philosophy of religion................56 

Kazantsev S.S. “The death of God” as the freeing of the possibilty 
of asking about God – an attempt at a methodological rappro-
chement of the thought of J.-L. Marion and Ch. Yannaras ............61 

Evloeva F.Kh. Upāya doctrine on the material of the Lotus Sūtra ......68 
Aliyeva T.A., Kazaev E.A. Concept of darkness: at the crossroads 

of gnoseology and esoterism ..........................................................73 
Shadieva A.N. The digital avatar as technomedium: spiritualist 

practice in transhumanism ..............................................................79 
 
 



 

 6

PART II 

Philosophy and the contemporary world 

Kimelev Yu.A. Ontological and metaphysical problems in modern 
Italian philosophy. Part II ................................................................87 

Pushchaev Yu.V. Ideological landscape of modern Russia: state 
and problems. Part II ....................................................................111 

Nikonovich N.A. Cuban religious-philosophical discourse in the 
context of the world intellectual tradition .....................................121 

Letov O.V. Contemporary western philosophy of science and 
postpositivism ...............................................................................137 

Dialogues with contemporaneity 

Grigorieva E.S. “It's just a selfie!”: an apology for network 
narcissism. Book review: Groys B. An apology for narcissism ...153 

Grigoryeva E.S. Travelling notes on the ‘new present’. Book 
review: Avanesyan A. Miamifikation ..........................................156 

Grigorieva E.S. Cinematography as ‘mobilisation of the gaze’. 
Book review: Nancy J.-L. ‘Film features: Abbas Kiarostami’ . ....159 

Tsibizova I.M. How to teach and study humanity-based ethics to 
non-specialist students in Cambridge and the USA. Book 
review: Beverly Whelton J., Neuenschwander J. A study of 
ethics for all disciplines with foundations in humanity ................165 

Tsibizova I.M. Dedicated to the memory of Elizabeth Anscombe. 
Book review: Moral Philosophy ...................................................173 

 



 

 7

ПРЕДИСЛОВИЕ 

Уважаемые читатели, перед вами – новый выпуск нашего 
журнала, воплощающий дух интеллектуальных исканий в эпоху 
трансформации представлений о человеке, технологиях и границах 
сакрального. Наше издание традиционно сосредоточено на акту-
альном философском знании, объединяя критический анализ но-
вейших отечественных и зарубежных исследований с продвиже-
нием оригинальных концепций. Основу журнала составляют 
статьи, обзоры и рецензии, охватывающие широкий спектр совре-
менной философской мысли – от постгуманизма и онтологии до 
философии религии и вопросов цифровой трансформации. Особое 
внимание уделяется диалогу между различными интеллектуаль-
ными традициями, где российская философская школа вступает в 
продуктивное взаимодействие с мировой мыслью. Мы сохраняем 
академическую строгость, но стремимся к ясности языка, междис-
циплинарности и открытости экспериментальным подходам. 

Данный выпуск знаменует собой важный концептуальный 
поворот в осмыслении постгуманистической проблематики. На сме-
ну классическим моделям трансгуманизма и критического постгу-
манизма приходит новая парадигма, предлагающая более глубо-
кий, многомерный взгляд на соотношение человеческого и не-
человеческого в контексте духовного, технологического и экзи-
стенциального измерений бытия. Двухчастная структура номера 
отражает многогранность этих философских поисков, баланси-
рующих между критическим переосмыслением антропоцентризма 
и формированием новой онтологии. 

Раздел I «Ретроспектива и проспекция» открывает про-
граммная статья А.И. Криман «Концепция мистического постгу-
манизма, или четверица пост(не)человеческих самостей», в которой 
автор предлагает оригинальную концепцию, расширяющую по-
стгуманистическую триаду (человеческое-технологическое-живот-
ное) до четверицы, включающей небожественное сакральное как 
легитимного актанта в поле реальности. Эта работа задает тон 



 

 8

всему выпуску, предлагая новый философский язык для описания 
сложных взаимоотношений между человеком, технологиями и 
трансцендентным. Продолжают раздел статьи молодых исследова-
телей, участвовавших в конференции «Философия в XXI веке: но-
вые стратегии философского поиска – 2024»: П.В. Василевский 
исследует аргументацию постчеловеческого способа бытия через 
образы Тиресия и Ниссийца, А.П. Юзвик рассматривает (не)чело-
веческие пространства как результат поиска идентичности, 
Д.Р. Ульданова исследует особенности отражения социально-
политических феноменов в видеоиграх, а Л.В. Паршина предлага-
ет план разработки феноменологии не-данного. 

Завершает раздел подборка статей под общей рубрикой 
«Грани сакрального», представляющая широкий спектр исследо-
ваний философии религии. Н.В. Кода анализирует влияние теоло-
гического истока на философию Хайдеггера и его последующее 
воздействие на современную философско-богословскую мысль, 
прослеживая трансформацию религиозно-философских идей в 
постсекулярную эпоху. С.С. Казанцев предпринимает попытку 
методологического сближения мысли Ж.-Л. Мариона и Х. Яннара-
са. Ф.Х. Евлоева обращается к буддийской традиции, анализируя 
концепт «упая» (искусные средства) как важнейший элемент буд-
дизма Махаяны, необходимый для понимания качеств бодхисат-
твы – мудрости и сострадания. Т.А. Алиева и Е.А. Казаев в совме-
стном исследовании рассматривают проблему власти и изменений 
социальных отношений через концепт тьмы, предлагая альтерна-
тивный подход к представлениям о знании в контексте новейших 
темных онтологий. Завершает раздел статья А.Н. Шадиевой, где 
автор исследует практику общения с цифровыми аватарами умер-
ших людей как новый вид спиритуалистической практики – тех-
носпиритуализм, показывая преемственность между традицион-
ными и новыми технологически опосредованными формами 
коммуникации с потусторонним. 

Раздел II «Философия и современный мир» продолжает ис-
следование актуальных философских проблем: Ю.А. Кимелев 
представляет вторую часть своего анализа онтолого-метафизичес-
кой проблематики в современной итальянской философии; 
Ю.В. Пущаев анализирует идеологический ландшафт современной 
России; Н.А. Никонович исследует кубинский религиозно-фило-
софский дискурс в контексте мировой интеллектуальной тради-
ции; О.В. Летов обращается к современной западной философии 
науки и постпозитивизму. 



 

 9

Рубрика «Диалоги с современностью», включающая рецен-
зии на значимые философские работы, позволяет читателям озна-
комиться с новейшими исследованиями и включиться в актуаль-
ные дискуссии. Е.С. Григорьева представляет серию рецензий на 
ключевые работы современных европейских мыслителей, И.М. Ци-
бизова обращается к проблематике этического образования, ис-
следуя актуальные проблемы преподавания этики и влияние ана-
литической философии на современную моральную теорию. 

«Мистический постгуманизм», представленный в данном 
выпуске, предлагает важную альтернативу как технологическому 
детерминизму трансгуманизма, так и критическому скептицизму 
традиционного постгуманизма. Включение небожественного са-
крального в четверицу пост (не) человеческих самостей открывает 
новые горизонты для осмысления усложняющихся отношений 
между технологическим, биологическим, социальным и трансцен-
дентным. В эпоху, когда границы между человеческим и нечело-
веческим становятся все более проницаемыми, такой подход пред-
лагает концептуальный инструментарий, позволяющий избежать 
упрощенных дихотомий и учесть многомерный характер совре-
менной реальности. 

Наш журнал – это приглашение к открытому диалогу между 
различными философскими традициями, дисциплинарными под-
ходами и поколениями исследователей. Мы не претендуем на 
окончательные ответы, но верим в продуктивность вопрошания и 
философского поиска в эпоху радикальных трансформаций чело-
века и общества. Мистический постгуманизм – не конечная точка, 
а начало нового этапа философской рефлексии, где встречаются 
онтология, технология и сакральное. 

Выражаем искреннюю благодарность всем авторам, при-
нявшим участие в создании этого выпуска. Ваши исследования 
напоминают нам, что философия никогда не была и не может быть 
только архивом прошлого – она всегда остается мастерской буду-
щего. 

С уважением, 
Анастасия Криман, 

ответственный редактор, 
сентябрь 2025 г. 

 



Криман А.И. 

 10

РАЗДЕЛ I 

РЕТРОСПЕКТИВА И ПРОСПЕКЦИЯ 

УДК 141                                                DOI: 10.31249/rphil/2025.03.01 

КРИМАН А.И.* КОНЦЕПЦИЯ МИСТИЧЕСКОГО ПОСТГУМА-
НИЗМА, ИЛИ ЧЕТВЕРИЦА ПОСТ(НЕ)ЧЕЛОВЕЧЕСКИХ СА-
МОСТЕЙ  

Аннотация. В статье предлагается философское осмысление 
концепции мистического постгуманизма через призму «метамо-
дернистского поворота». Рассматривается эволюция представле-
ний о субъектности от антропоцентрической парадигмы к пост-
антропоцентрической. Обосновывается необходимость расшире-
ния постгуманистической триады пост(не)человеческого (челове-
ческое-технологическое-животное) до четверицы, включающей 
небожественное сакральное1 как легитимного актанта в поле ре-
альности. Предлагается новый взгляд на пост(не)человеческую 
онтологию в контексте осцилляции между модернистскими и по-
стмодернистскими установками. 

Ключевые слова: постгуманизм; метамодернистский пово-
рот; метамодернизм; четверица; пост(не)человеческое; актант; не-
сакральное божественное; де-иерархизация; природокультура. 

KRIMAN A.I. THE CONCEPT OF MYSTICAL POSTHUMANISM, 
OR THE FOURFOLD OF POST(NON)HUMAN SELFHOODS 

Abstract. The article proposes a philosophical interpretation of 
the concept of mystical posthumanism through the lens of the «meta-

                                                           
* Криман Анастасия Игоревна – научный сотрудник отдела философии 

ИНИОН РАН; postkriman@ya.ru 
1 «Небожественное сакральное» – термин, который был первоначально 

введен в книге Зенкина С.Н. «Небожественное сакральное». См.: Зенкин С.Н. 
Небожественное сакральное. Теория и художественная практика. – Москва: Изд-
во РГГУ, 2012. – 537 с.  



Концепция мистического постгуманизма, или четверица  
пост(не)человеческих самостей 

 11

modernist turn». It examines the evolution of subjectivity from the an-
thropocentric paradigm to the post-anthropocentric one. The paper sub-
stantiates the necessity of expanding the posthumanist triad of post 
(non)human (human-technological-animal) to a fourfold structure that 
includes the non-divine sacred as a legitimate actant in the field of real-
ity. A new perspective on post(non)human ontology is proposed in the 
context of oscillation between modernist and postmodernist attitudes. 

Keywords: posthumanism; metamodernist turn; metamodernism; 
fourfold structure; post(non)human; actant; non-sacred divine; de-
hierarchization; natureculture. 

Для цитирования: Криман А.И. Концепция мистического постгу-
манизма, или четверица пост(не)человеческих самостей // Социальные и 
гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: 
Философия. – 2025. – № 3. – С. 10–21. – DOI: 10.31249/rphil/2025.03.01 

Смерть антропоцентризма и рождение пост(не)человеческого 

Философский дискурс XXI века неизбежно сталкивается с 
необходимостью переосмысления антропоцентрической матрицы, 
которая на протяжении столетий определяла западноевропейскую 
эпистемологическую традицию. Диагноз «смерть человека», по-
ставленный Мишелем Фуко, обретает новые обертоны в контексте 
постгуманистической перспективы. Классический гуманизм ис-
черпал себя концептуально, утратив потенциал объяснения совре-
менной реальности, где человек более не является единственным 
привилегированным субъектом-мироустроителем. 

Постгуманизм исходит из четырех фундаментальных поло-
жений, подрывающих основания классического гуманизма: во-
первых, человек не может претендовать на статус главного миро-
устроителя среди прочих видов; во-вторых, среди людей не может 
быть иерархического принципа выстраивания нормативности; в-
третьих, вера в ratio не спасает от всепроникающего включения 
zoe («голой» жизни); в-четвертых, невозможно отрицать субъект-
ность не-человеческих самостей. Как отмечает Кэри Вулф, «по-
стгуманизм – это не столько отказ от гуманизма, сколько его кри-
тическое расширение и переформулирование»1. 

Задача данной статьи – концептуальное осмысление постгу-
манистической онтологии в контексте метамодернистского пово-
                                                           

1 Wolfe C. What is Posthumanism? – Minneapolis: University of Minnesota 
Press, 2010. – P. XVI. 



Криман А.И. 

 12

рота и обоснование необходимости расширения постгуманистиче-
ской триады до четверицы пост(не)человеческих1 самостей, вклю-
чающей небожественное сакральное как легитимного актанта в 
социально-онтологическом поле. Концепция небожественного са-
крального связана с критикой Агамбеном традиционного разделе-
ния между сакральным и профанным, что имеет прямое отношение к 
постгуманистическим дискуссиям о преодолении классических би-
нарных оппозиций: «Сакральное, отделенное от божественного 
контекста и перемещенное в сферу человеческого использования, 
не теряет своей силы, но обретает новую потенциальность. Мы 
можем назвать этот феномен «небожественным сакральным» – 
особым модусом бытия, который ускользает от религиозной кате-
горизации, но сохраняет интенсивность сакрального опыта. Это не 
секуляризация священного, а его профанация, возвращающая в 
общее пользование то, что было изъято в сферу неприкосновенно-
го2. Таким образом Агамбен легитимизирует разговор о мистиче-
ском без отсылки к традиционной религиозности, тем самым 
включая сакральное в онтологическое поле трансцендентного. Как 
пишет Зенкин: «Понятие сакрального принадлежит к числу “диа-
гональных” понятий, пересекающих разные дисциплинарные поля 
и участвующих в их структурировании»3. Таким образом феномен 
небожественного сакрального выводит нас из исключительно тео-
логического спектра, легитимизируя проявления различного рода 
актантов трансцендентного характера. 

Антропоцентризм vs постантропоцентризм:  
деконструкция дихотомий 

Антропоцентрическая парадигма, лежащая в основе класси-
ческого гуманизма, базируется на ряде иерархических дихотомий, 
установленных европейской мыслью со времен Декарта. В этой 
оптике человек отождествляется с ratio, сознанием и познанием, 
язык рассматривается как исключительно человеческая прерогати-
                                                           

1 Термин «пост(не)человеческое» включает триаду человеческое-живот-
ное-технологическое. Где равноценность актантов демонстрирует сложные отно-
шения мерцания данных актантов. См: Криман А.И. Постгуманистический пово-
рот к пост(не)человеческому // Вопросы философии. – 2020. – № 12. – С. 57–67. 

2 Агамбен Дж. Профанации / пер. с итал. К. Токмачёва; под ред. Б. Скура-
това. – Москва: Гилея, 2014. – С. 87. 

3 Зенкин С.Н. Небожественное сакральное. Теория и художественная 
практика. – Москва: Изд-во РГГУ, 2012. – С. 8. 



Концепция мистического постгуманизма, или четверица  
пост(не)человеческих самостей 

 13

ва, а культура противопоставляется природе. Социальность в рам-
ках антропоцентризма мыслится как производимая исключительно 
человеком, что исключает не-человеческие формы социальности 
из философского дискурса. 

Постантропоцентрическая установка, напротив, предлагает 
радикальную де-иерархизацию онтологии. Познание трансформи-
руется в cognition (и даже post-cognition), не требующее человече-
ского субъекта в качестве необходимого условия. Язык переос-
мысляется как пространство встречи пост(не)человеческого, а не 
привилегированная территория антропоса. Донна Харауэй вводит 
неологизм «природокультура» (natureculture), подчеркивая невоз-
можность противопоставления природного и культурного в совре-
менном мире1. 

Постантропоцентризм разрушает антропоморфный нарратив 
субъектности, предлагая вместо него вневидовую этику и призна-
ние пост(не)человеческих агентов, которые, согласно Бруно Лату-
ру, постоянно собираются и распадаются в различные коллекти-
вы2. Эта трансформация приводит к онтологическому повороту, в 
рамках которого человеческое перестает быть центром мирозда-
ния, а становится лишь одной из множества форм самости. 

Постгуманизм: преодоление бинарных оппозиций 

Постгуманизм как философская концепция возникает на пе-
ресечении идей постмодернизма, феминистских исследований, 
исследований животных, новых материализмов и постколониаль-
ной философии. В отличие от гуманизма, постгуманизм не стремит-
ся определить универсальную человеческую сущность, но вместо 
этого рассматривает человека как открытый проект, находящийся 
в постоянном процессе становления. 

Постчеловек в этом контексте предстает как соединение хи-
мерического, социального, технологического и мифического, вы-
ходящее за пределы бинарных оппозиций: человеческое / не-чело-
веческое, культура / природа, гуманизм / антигуманизм. По 
мнению Рози Брайдотти, постчеловеческий субъект – это эмпири-
ческий проект, направленный на изучение новых, альтернативных 
форм субъективации. «Более конкретно, теория постчеловека яв-
                                                           

1 Haraway D. When Species Meet. – Minneapolis: University of Minnesota 
Press, 2008. – 423 p. 

2 Latour B. Reassembling the Social: An Introduction to Actor-Network-Theo-
ry. – Oxford: Oxford University Press, 2005. – 301 p. 



Криман А.И. 

 14

ляется творческим инструментом, способным помочь нам заново 
наметить точку отсчета в отношении человека в биогенетическую 
эпоху, известную как “антропоцен”, т.е. в тот исторический момент, 
когда человек стал геологической силой, способной повлиять на 
всю жизнь на нашей планете»1. Таким образом уход от структуры 
центр / периферия в контексте человека и окружающего мира слу-
жит возможностью выхода из онтологического кризиса, все больше 
ощущающегося с проникновением постмодернистских интенций. 

Принципиальное отличие постгуманизма от трансгуманизма 
заключается в их отношении к антропоцентризму. Если трансгу-
манизм остается принципиально антропоцентричным, сакрализи-
руя технологии как средство преодоления человеческих ограниче-
ний, то постгуманизм стремится к деантропологизации, признавая 
симбиогенез как основной принцип развития жизни. Трансгума-
низм опирается на дарвинизм и наследие евгеники, постулируя 
киборга как преодоление человеческого, в то время как постгума-
низм видит в киборге точку сборки технологического и органиче-
ского, мифического и социального. 

Трансгуманизм сохраняет картезианское противопоставле-
ние души и тела, природы и культуры, в то время как постгума-
низм стремится к преодолению любых бинарных оппозиций. Как 
отмечает Кэтрин Хейлз, в постгуманистической перспективе нет 
существенной разницы между телесным существованием и ком-
пьютерной симуляцией, кибернетическим механизмом и биологи-
ческим организмом2. И в этом ключе трансгуманизм представляет 
собой направления модернизации модернизма, а постгуманизм с 
его принципиально новой философской риторикой деантропологи-
зации является скорее «постпостмодернизмом»3. 

Метамодернистский поворот:  
осцилляция между утопией и ностальгией 

Современный философский ландшафт характеризуется ме-
тамодернистским поворотом4, в рамках которого наследие постмо-
                                                           

1 Брайдотти Р. Постчеловек / пер. с англ. Д.Я. Хамис. – Москва: Издатель-
ство Института Гайдара, 2021. – С. 17. 

2 Hayles N.K. How We Became Posthuman: Virtual Bodies in Cybernetics, Li-
terature, and Informatics. – Chicago: University of Chicago Press, 1999. – P. 3. 

3 Павлов А.В. Постгуманизм: преодоление и наследие постмодернизма // 
Вопросы философии. – 2019. – № 5. – С. 27–35. 

4 Криман А.И. Концепция «метамодернистского поворота» в современном 
философском дискурсе: сравнительный анализ модернизма, постмодернизма и 



Концепция мистического постгуманизма, или четверица  
пост(не)человеческих самостей 

 15

дернизма, включая постгуманизм, не находит должного ответа в 
действительности. Метамодернизм, отсчет которого можно вести с 
начала СВО (специальной военной операции), представляет собой 
особое состояние культуры, характеризующееся осцилляцией ме-
жду модернистскими и постмодернистскими установками. 

Если модернизм опирался на великие нарративы, иерархию, 
пафос и захват территорий, постмодернизм осуществлял деконст-
рукцию нарративов, де-иерархизацию, иронию и де-территориза-
цию, то метамодернизм предлагает пересборку нарративов, пост-
иерархизирование, новую искренность и перетерриторизацию. 
Субъект модернизма – человек, постмодернизма – постчеловек, а 
метамодернизма – Homo Oscillans (человек осциллирующий), со-
четающий в себе черты обоих предшественников. 

Метамодернистская структура чувства, как ее определяют 
Вермюлен и ван ден Аккер, «колеблется между модернистским 
энтузиазмом и постмодернистской иронией, между надеждой и 
меланхолией, между наивностью и знанием, эмпатией и апатией, 
единством и множеством, тотальностью и фрагментацией, чисто-
той и неоднозначностью»1. Эта осцилляция создает новое про-
странство для философского осмысления пост(не)человеческого. 

Четверица пост(не)человеческих самостей:  
легитимизация несакрального божественного 

Вопрос о человеке в контексте метамодернистского поворота 
остается открытым. Постгуманизм убедительно продемонстриро-
вал несостоятельность антропоцентристской траектории, предложив 
вместо нее социально-антропологический взгляд, более адекватный 
многомерной реальности. Постгуманистическое разбегание на че-
ловеческое и не-человеческое в контексте описания реальности 
представляется более точным, чем модернистское выделение чело-
века среди прочих видов. Однако в рамках метамодернистской 
структуры, предполагающей осцилляцию между модернизмом и 
постмодернизмом, мы обнаруживаем необходимость расширения 
постгуманистической триады (человеческое-технологическое-жи-
вотное) до четверицы. Четвертым элементом становится небоже-

                                                                                                                               
метамодернизма // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубеж-
ная литература. Сер. 3: Философия. – 2025. – № 2. – С. 10–18.  

1 Vermeulen T., Akker R., van den. Notes on metamodernism // Journal of Aes-
thetics & Culture. – 2010. – Vol. 2 (1). – P. 6. 



Криман А.И. 

 16

ственное сакральное – не как трансцендентное, отдаленное и неза-
висимое, а как наличествующий актант в поле реальности. 

Небожественное сакральное как элемент четверицы пост 
(не)человеческих самостей отличается от традиционного религи-
озного понимания божественного. Это не трансцендентный Бог 
авраамических религий, не имманентное божество пантеизма, но 
особый тип актантности, который обнаруживается в точках разры-
ва причинно-следственных связей, в моментах непредсказуемости 
и случайности, составляющих неотъемлемую часть пост (не) чело-
веческой реальности. 

Концепция несакрального божественного перекликается с 
понятием «плоской онтологии» Мануэля Деланды, где все сущно-
сти имеют одинаковый онтологический статус, независимо от их 
масштаба, сложности или предполагаемой «духовности»1. Небо-
жественное сакральное в этом контексте может быть понято как 
особый тип сборки, возникающий на пересечении человеческих 
практик, технологических процессов, биологических взаимодейст-
вий и непредсказуемых событий. 

Введение небожественного сакрального в четверицу пост-
(не)человеческих самостей позволяет осмыслить те аспекты ре-
альности, которые ускользают от строго материалистического или 
натуралистического описания, не прибегая при этом к традицион-
ным религиозным категориям. Это своего рода «мистический ма-
териализм», признающий наличие в мире измерений, не сводимых 
к физическим процессам, но не постулирующий существование 
трансцендентных сущностей. 

Мистический постгуманизм: новая онтология пост(не)-
человеческого (продолжение) 

Четверица пост(не)человеческих самостей – человеческое-
технологическое-животное-небожественное сакральное – пред-
ставляет собой не иерархическую структуру, а ризоматическое 
пространство взаимопроникающих актантностей. Каждый из этих 
четырех элементов не существует изолированно, но всегда уже 
находится в сложных отношениях с остальными, образуя то, что 
можно назвать «полисимфонией пост(не)человеческого», или мис-
тическим постгуманизмом. 

                                                           
1 DeLanda M. Intensive Science and Virtual Philosophy. – London: Continuum, 

2002. – 252 p. 



Концепция мистического постгуманизма, или четверица  
пост(не)человеческих самостей 

 17

Человеческое в контексте мистического постгуманизма пе-
рестает быть привилегированной категорией, центром мироздания 
или вершиной эволюции. Вместо этого человеческое предстает как 
специфическая модальность существования, характеризующаяся 
особыми формами темпоральности, аффективности и символиза-
ции. Человеческое не сводится к биологическому виду Homo 
sapiens, но включает в себя весь спектр практик, дискурсов и мате-
риальностей, возникающих на пересечении телесного, социально-
го и исторического. Как отмечает Сильвия Уинтер, быть челове-
ком – «это всегда праксис, а не онтологическое состояние»1. 

Технологическое в четверице не противопоставляется чело-
веческому как искусственное естественному, но представляет со-
бой континуум экзосоматических расширений, от примитивных 
орудий до сложнейших алгоритмических систем. Технологическое 
не является нейтральным инструментом в руках человека-
демиурга, но обладает собственной агентностью, возникающей из 
материальных свойств, исторических траекторий и сетевых взаи-
модействий. Искусственный интеллект, био- и нанотехнологии не 
столько расширяют господство человека над миром, сколько 
трансформируют самó человеческое, вплетая его в новые ассамб-
ляжи актантностей. В метамодернистской перспективе технологи-
ческое осциллирует между утопическим обещанием освобождения 
и дистопическим предчувствием катастрофы. 

Животное в мистическом постгуманизме освобождается от 
антропоцентрической редукции к «не-человеческому Другому». 
Животное – это не то, что противостоит человеческому, но то, что 
всегда уже включено в него, что пронизывает его на уровне телес-
ных аффектов, инстинктов и желаний. Одновременно животное 
представляет собой самостоятельный модус существования, ха-
рактеризующийся уникальными формами коммуникации, соци-
альности и чувственности. Как подчеркивает Донна Харауэй, стать 
животным – значит вступить в отношения со-становления, кото-
рые преобразуют всех участников2. Животное в четверице – это не 
объект этического отношения человека, но соучастник в создании 

                                                           
1 Wynter S. Unsettling the Coloniality of Being/Power/Truth/Freedom: To-

wards the Human, After Man, Its Overrepresentation – An Argument // CR: The New 
Centennial Review. – 2003. – Vol. 3 (3). – P. 331. 

2 Haraway D. When Species Meet. – Minneapolis: University of Minnesota 
Press, 2008. – P. 224. 



Криман А.И. 

 18

общего мира, актант в сложной сети природокультурных взаимо-
действий. 

Небожественное сакральное, четвертый элемент постгума-
нистической четверицы, представляет собой наиболее радикальное 
расширение онтологии пост(не)человеческого. В отличие от тра-
диционного понимания божественного как трансцендентного, не-
божественное сакральное имманентно миру, но не сводимо к его 
материальным процессам. Это измерение виртуальности, потенци-
альности и случайности, которое пронизывает все уровни реально-
сти, от квантовых флуктуаций до космических событий. Небоже-
ственное сакральное проявляется в моментах разрыва причинно-
следственных связей, в эмерджентных свойствах сложных систем, 
в непредсказуемых эффектах хаотических процессов. Оно не тре-
бует поклонения или веры, но предполагает особую форму внима-
ния к тому, что Жиль Делёз назвал «планом имманентности»1. 

Четверица пост(не)человеческих самостей создает новую он-
тологическую карту, на которой граница между реальным и вооб-
ражаемым, материальным и виртуальным, естественным и искусст-
венным становится проницаемой и подвижной. В этой перспективе 
мистический постгуманизм преодолевает как антропоцентриче-
скую ограниченность классического гуманизма, так и релятивист-
ский тупик постмодернизма, предлагая новую форму реализма – 
реализма множественных, взаимопроникающих реальностей. 

Политика мистического постгуманизма:  
вневидовая солидарность 

Концепция мистического постгуманизма имеет не только 
онтологические, но и политические импликации. Признание чет-
верицы пост(не)человеческих самостей требует разработки новой 
этико-политической позиции, которую можно определить как вне-
видовую солидарность. Эта позиция основывается на признании 
взаимозависимости и взаимоуязвимости всех элементов четвери-
цы, на пересмотре классических иерархических моделей взаимо-
действия и на стремлении к созданию инклюзивных сообществ, 
объединяющих различные формы актантности. 

Вневидовая солидарность не предполагает универсализации 
этических принципов или распространения человеческих мораль-

                                                           
1 Делёз Ж., Гваттари Ф. Что такое философия? / пер. с фр. С.Н. Зенкина. – 

Москва: Академический проект, 2009. – С. 40–41. 



Концепция мистического постгуманизма, или четверица  
пост(не)человеческих самостей 

 19

ных категорий на нечеловеческих актантов. Напротив, она требует 
внимания к специфике различных форм существования, к их не-
сводимой друг к другу сингулярности. Думать по ту сторону чело-
веческого означает не просто распространить наши понятия на не-
человеческое, но трансформировать сами эти понятия в процессе 
встречи с иными формами жизни: «Рассматривая наши отношения 
с существами, которые находятся по ту сторону человеческого, мы 
начинаем ставить под вопрос привычные ответы относительно 
природы человека. Цель не в том, чтобы покончить с человеком 
или заново его описать, а в том, чтобы его открыть»1. Как отмечает 
Хэйлс: «Но постчеловек не означает конец человечества. Вместо 
этого он провозглашает конец определенного понятия человека 
<...>. Летален не постчеловек как таковой, но его направленность 
на либеральный гуманистический образ субъекта»2. 

В контексте метамодернистского поворота политика мисти-
ческого постгуманизма осциллирует между утопическим стремле-
нием к созданию многовидового сообщества и трагическим осоз-
нанием принципиальной несоизмеримости различных форм 
существования. Эта осцилляция не парализует политическое дей-
ствие, но придает ему характер постоянного экспериментирования, 
открытого процесса без заранее определенной цели. 

Заключение: к новой космологии пост(не)человеческого 

Концепция мистического постгуманизма с его четверицей 
пост(не)человеческих самостей предлагает новую космологиче-
скую перспективу, в которой человеческое, технологическое, жи-
вотное и небожественное сакральное образуют сложную, дина-
мичную конфигурацию взаимодействий. Эта космология не 
является ни антропоцентрической, ни биоцентрической, ни техно-
центрической, но полицентрической, признающей множествен-
ность и несводимость различных форм актантности. 

В эпоху метамодернистского поворота мистический постгу-
манизм предлагает путь между скептическим релятивизмом по-
стмодернизма и догматическим универсализмом модернизма, меж-
ду отказом от великих нарративов и их некритическим принятием. 

                                                           
1 Кон Э. Как мыслят леса: к антропологии по ту сторону человека / пер. с 

англ. А. Боровиковой. – Москва: Ад Маргинем Пресс, 2018. – С. 34. 
2 Hayles N.K. How We Became Posthuman: Virtual Bodies in Cybernetics, Li-

terature, and Informatics. – Chicago: University of Chicago Press, 1999. – P. 286. 



Криман А.И. 

 20

Этот путь характеризуется тем, что Вермюлен и ван ден Аккер на-
зывают «информированной наивностью» («informed naivety»)1 – 
осознанным выбором верить в возможность смысла и значения в 
мире, признавая их частичность и конструированность. 

Четверица пост(не)человеческих самостей не является за-
крытой системой или окончательной онтологической схемой. Она 
представляет собой открытую карту, приглашающую к дальней-
шему исследованию и переосмыслению. В этом смысле мистиче-
ский постгуманизм – это не столько готовая философская доктри-
на, сколько исследовательская программа, стремящаяся к тому, 
что Изабель Стенгерс называет «космополитикой»2 – практикой 
создания общего мира, включающего максимально широкий 
спектр актантов и перспектив. 

В конечном счете, мистический постгуманизм предлагает не 
просто новый взгляд на человека и его место в мире, но новый 
способ мышления о самом мире – как о сложной, многомерной 
реальности, в которой человеческое, технологическое, животное и 
небожественное сакральное находятся в постоянном процессе вза-
имного становления. Этот способ мышления требует не только 
интеллектуальной смелости, но и новой формы чувствительности – 
к тому, что Тимоти Мортон назвал «странными незнакомцами» 
(«strange stranger»)3 мира, в котором мы обнаруживаем себя всегда 
уже вовлеченными в сложную хореографию пост(не)человеческих 
взаимодействий. 

Список литературы 

1. Агамбен Дж. Профанации / пер. с итал. К. Токмачёва; под ред. Б. Скуратова. – 
Москва: Гилея, 2014. – 112 с. 

2. Брайдотти Р. Постчеловек / пер. с англ. Д.Я. Хамис. – Москва: Издательство 
Института Гайдара, 2021. – 392 с. 

3. Делёз Ж., Гваттари Ф. Что такое философия? / пер. с фр. С.Н. Зенкина. – Мо-
сква: Академический проект, 2009. – 261 с. 

4. Зенкин С.Н. Небожественное сакральное. Теория и художественная практи-
ка. – Москва: Изд-во РГГУ, 2012. – 537 с. 

                                                           
1 Vermeulen T., Akker R., van den. Notes on metamodernism // Journal of Aes-

thetics & Culture. – 2010. – Vol. 2 (1). – P. 5. 
2 Stengers I. Cosmopolitics I / trans. by R. Bononno. – Minneapolis: University 

of Minnesota Press, 2010. – 299 p. 
3 Morton T. Hyperobjects: Philosophy and Ecology after the End of the World. – 

Minneapolis: University of Minnesota Press, 2013. – P. 128. 



Концепция мистического постгуманизма, или четверица  
пост(не)человеческих самостей 

 21

5. Кон Э. Как мыслят леса: к антропологии по ту сторону человека / пер. с англ. 
А. Боровиковой. – Москва: Ад Маргинем Пресс, 2018. – 344 с. 

6. Криман А.И. Постгуманистический поворот к пост(не)человеческому // Во-
просы философии. – 2020. – № 12. – С. 57–67. 

7. Криман А.И. Концепция «метамодернистского поворота» в современном фи-
лософском дискурсе: сравнительный анализ модернизма, постмодернизма и 
метамодернизма // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зару-
бежная литература. Сер. 3: Философия. – 2025. – № 2. – С. 10–18. 

8. Павлов А.В. Постгуманизм: преодоление и наследие постмодернизма // Во-
просы философии. – 2019. – № 5. – С. 27–35. 

9. DeLanda M. Intensive Science and Virtual Philosophy. – London: Continuum, 
2002. – 252 p. 

10. Haraway D. The Companion Species Manifesto: Dogs, People, and Significant 
Otherness. – Chicago: Prickly Paradigm Press, 2003. – 100 p. 

11. Haraway D. When Species Meet. – Minneapolis: University of Minnesota Press, 
2008. – 423 p. 

12. Hayles N.K. How We Became Posthuman: Virtual Bodies in Cybernetics, Litera-
ture, and Informatics. – Chicago: University of Chicago Press, 1999. – 350 p. 

13. Latour B. Reassembling the Social: An Introduction to Actor-Network-Theory. – 
Oxford: Oxford University Press, 2005. – 301 p. 

14. Morton T. Hyperobjects: Philosophy and Ecology after the End of the World. – 
Minneapolis: University of Minnesota Press, 2013. – 229 p. 

15. Stengers I. Cosmopolitics I / trans. by R. Bononno. – Minneapolis: University of 
Minnesota Press, 2010. – 299 p. 

16. Vermeulen T., Akker R., van den. Notes on metamodernism // Journal of Aesthetics 
& Culture. – 2010. – Vol. 2 (1). – P. 1–14. 

17. Wolfe C. What is Posthumanism? – Minneapolis: University of Minnesota Press, 
2010. – 357 p. 

18. Wynter S. Unsettling the Coloniality of Being/Power/Truth/Freedom: Towards the 
Human, After Man, Its Overrepresentation – An Argument // CR: The New Cen-
tennial Review. – 2003. – Vol. 3 (3). – P. 257–337. 

 



Василевский П.В. 

 22

УДК 141.4                                             DOI: 10.31249/rphil/2025.03.02 

ВАСИЛЕВСКИЙ П.В.* ТИРЕСИЙ И НИССИЕЦ: ДВА СПОСОБА 
АРГУМЕНТАЦИИ ПОСТЧЕЛОВЕЧЕСКОГО СПОСОБА БЫТЬ  

Аннотация. В статье рассматривается, каким образом воз-
можно конституировать понятие о постсовременном мире и ина-
ковости через обращение к образу ангела в христианстве. В совре-
менном гуманитарном знании существует множество теорий, 
стремящихся выйти за пределы исключительно человеческого ми-
ра: они обращаются к киборгам, инопланетянам, роботам. Эти 
проекты, говоря о будущем, апеллируют к утопии, к тому, что 
Бодрийяр в «Системе вещей» называл «предбудущим» – будуще-
му, которого не будет. Автор предлагает обратиться к уже сло-
жившейся и широко разработанной теории альтерчеловеческого 
общества – к чину ангелов в иудео-христианском писании. Дела-
ется вывод, что обращение к ангелам как к иному человеческому 
сообществу может быть весьма полезно: создавая концепции ино-
го мира, мира альтерчеловеческого, к ангелам обращались и в 
прошлом, приходя к структурно схожим выводам. 

Ключевые слова: Тиресий; Эдип; антропоцентризм; ангел; 
инаковость; альтерчеловечество. 

VASILEVSKY P.V. TEIRESIAS AND NYSSENUS: TWO WAYS 
OF ARGUMENTING THE POSTHUMAN WAY OF BEING 

Abstract. The article examines how the concept of the postmod-
ern world and otherness can be constituted through reference to the im-
age of the angel in Christianity. In contemporary humanities, there are 
numerous theories striving to transcend the boundaries of the purely 
human world: they turn to cyborgs, aliens, and robots. These projects, 
when discussing the future, appeal to utopia, to what Baudrillard in 

                                                           
* © Василевский Пантелеймон Владиславович – студент I курса магистра-

туры кафедры философии языка и коммуникации философского факультета МГУ 
имени М.В. Ломоносова 



Тиресий и Ниссиец: два способа аргументации  
постчеловеческого способа быть 

 23

“The System of Objects” called the “pre-future”–a future that will 
never come. The author proposes to turn to an already established and 
widely developed theory of the alterhuman society–the order of angels 
in Judeo-Christian scripture. It is concluded that referring to angels as 
an alternative human community can be highly beneficial: in construct-
ing concepts of another world, the world of the alterhuman, angels have 
been referenced in the past, leading to structurally similar conclusions. 

Keywords: Tiresias; Oedipus; anthropocentrism; angel; other-
ness; alterhumanity. 

Для цитирования: Василевский П.В. Тиресий и Ниссиец: два спо-
соба аргументации постчеловеческого способа быть. // Социальные и 
гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: 
Философия. – 2025. – № 3. – С. 22–27. – DOI: 10.31249/rphil/2025.03.02 

В ряде областей российской гуманитарной академии, осо-
бенно в Московском университете, попытки преодолеть антропо-
центризм вызывают сдержанную реакцию у тех, кто стремится 
сохранить традиционное представление о человеке как о высшей 
ценности. Эта позиция, несмотря на свою архаичность, продолжа-
ет оказывать влияние на академическую среду, формируя устойчи-
вые иерархии и властные отношения. Однако новые поколения 
исследователей все чаще обращаются к идеям, размывающим гра-
ницы между человеческим и нечеловеческим, что отражает обще-
мировую тенденцию к переосмыслению статуса человека в мире. 

Гуманитарные науки, включая философию, антропологию, 
культурологию, в последние десятилетия склонны преодолевать 
разрыв между человеческим и нечеловеческим. Для начала плодо-
творного диалога необходимо понять предпосылки этой дихото-
мии. Пока мы говорим о «преодолении разрыва» между двумя 
формами бытия, мы остаемся заложниками дуализма. Кажется, что 
разрыва не существует – мы лишь пытаемся это доказать, проти-
вопоставляя себя теории, унаследованной от XIX века, где субъект 
познания и объект познания разделены, а субъект всегда привиле-
гирован и обязательно человеческий. 

Постгуманизм, как направление, стремится вообразить нече-
ловеческое будущее – с киборгами, договорами с растениями, хто-
ническими существами. Однако будущее легко постулировать, но 
оно всегда оказывается не тем, что нам нужно. В попытках пре-
одолеть дуализм человек / нечеловек постгуманизм часто оказыва-
ется заложником тех же категорий, против которых выступает. 



Василевский П.В. 

 24

Иллюзия будущего, как некоей уже наличествующей возможно-
сти, оказывается неубедительной и методологически уязвимой. 

Если мы верим, что представление о будущем, данное нам с 
воображаемой постчеловеческой позиции, легко достижимо, мы 
попадаем в иллюзию, опасность которой – в ее неубедительности. 
Аналогию этой иллюзии можно найти в начале трагедии Софокла 
«Царь Эдип». Эдип мыслит себя отдельно от города, которым пра-
вит, как чужака по отношению к его прошлому. Если, как Тиресий, 
намекнуть исследователю, что его с объектом исследования свя-
зывают более сложные отношения, Эдип, скорее всего, не при-
слушается. Он упрекнет нас в предпочтении этики и метафизики 
интеллекту, подозревая склонность к иррациональности и желание 
привнести субъективность в объективность. 

Тиресий – слепой провидец, постоянно меняющий свои ха-
рактеристики, а Эдип – первый западный герой Познания, не пре-
небрегающий ни одним предписанием ритуала. Ошибка Тиресия 
не в том, что он неправ, а в том, что его аргументация не становит-
ся ясной для другого. Будущее, очевидное для Тиресия, остается 
предметом веры, а не знания. Тот же упрек, который Эдип обра-
щает к Тиресию, часто адресуется и постгуманистам – упрек в 
сложности верификации. 

Тиресий – уникальный персонаж греческой мифологии, во-
площающий переходность, инаковость и множественность иден-
тичностей. Его опыт смены пола, слепота и дар прорицания дела-
ют его символом того, кто способен видеть иное, но не всегда 
может быть понят другим. В трагедии Софокла «Царь Эдип» Ти-
ресий становится носителем знания, которое не может быть при-
нято обществом, – его истина оказывается слишком радикальной 
для восприятия. В этом смысле Тиресий – предтеча постгумани-
стических размышлений о границах человеческого и нечеловече-
ского, о возможности выхода за пределы привычных форм иден-
тичности. 

Рассмотрим теперь ангелологию Григория Нисского. В трак-
тате «Об устроении человека» он использует ангелологическое 
воображение, чтобы отделить богословское представление о чело-
веке от его нынешнего «вида» (биологического и не только), деэс-
сенциализировать его биологию и способ бытия. Человек – не про-
сто вид животного, не генетическая вариация эйдоса; нынешние 
ракурсы понимания человеческой природы переопределяют разго-
вор о человеке и даже способах размножения. У первозданных 
людей, по мнению Нисского, был иной способ размножения: Че-



Тиресий и Ниссиец: два способа аргументации  
постчеловеческого способа быть 

 25

ловек, по сказанной выше причине, из естества бессловесных за-
имствовал нечто, разумею способ рождения; то чрез сие заимст-
вовал и прочее, замечаемое в сем естестве – пишет Григорий 
Нисский, подчеркивая, что нынешний способ рождения – это 
следствие грехопадения, и до него должен был быть иной, нам 
непостижимый, но достойный первоначального состояния чело-
века способ размножения1. Он выдвигает ангелологическую гипо-
тезу: если есть множество ангелов, значит, есть и способ их «про-
изводства» – размножения. Можно предположить, что существует 
плюральность способов бытия; у людей изначально был один тип 
размножения, но мы можем поставить вопрос – возможен ли дру-
гой способ. Видовые особенности не конститутивны для антропо-
логии; обращение к ангелам может деантропологизировать и деэс-
сенциализировать человека. Возможно, мы приблизимся к 
подлинному пониманию человека – не через биологию, а обраща-
ясь к ангелологии. 

В трактате «О девстве» Григорий Нисский восхваляет девст-
во как высшую форму жизни, приближающую человека к ангель-
скому состоянию. Девство понимается не только как отказ от брака, 
но и как символическое преодоление биологических ограничений, 
как путь к чистоте и совершенству, доступному человеку через 
подражание ангелам. Таким образом, ангелология может послу-
жить инструментом для переосмысления человеческой природы, 
для поиска новых форм идентичности и бытия. 

Почему мы говорим об ангелах? Ангелы, по своей природе, 
избегают проблемы верифицируемости. Никто не утверждает, что 
ангелы существуют или не существуют – сам вопрос об их суще-
ствовании абсурден. Ангелы – не нечеловеческие существа, а аль-
терчеловеческие; история об ангелах – это не история о человеке, 
но и не настолько не о человеке, чтобы упрекать в абстрактности. 

В иудео-христианском писании, в Книге Бытия, есть две по-
казательные истории об ангелах как существах, близких человеку, 
но радикально иных. В обеих инаковость ангела выражается в его 
внешности по отношению к социуму. Первая история – явление 
трех странников к Аврааму, в которых он распознает ангелов. Ав-
раам проявляет гостеприимство, принимает иных как своих, за что 
получает пророчество о будущем народа. Теологическая аналити-

                                                           
1 Григорий Нисский. Об устроении человека // Творения святых отцов.  

Т. 37 / пер. с греч. – Москва: Издательство Московской Духовной Академии, 
1861. – С. 189. 



Василевский П.В. 

 26

ка этого фрагмента дает основания для тринитарного богословия. 
Вторая история – явление ангелов в Содоме и Гоморре. Лот, пле-
мянник Авраама, проявляет гостеприимство к двум ангелам, при-
шедшим оценить развращенность городов. Лот оказывается един-
ственным праведником, его добродетель – в гостеприимстве, тогда 
как жители городов пытаются совершить насилие над пришельца-
ми, за что города уничтожаются. 

Эти истории, помимо теологического, имеют и социальное 
истолкование. Ангел – абсолютный другой для каждого человека. 
Он является людям ради испытания их человечности, выражаю-
щейся в гостеприимстве к другому; на основании этого дается ме-
тафизическая оценка миру: в первой истории – спасение, во второй – 
истребление. Негостеприимство к другому – символ радикальной 
человеческой порочности. Другая сторона – ангел как революци-
онный субъект: встреча с ним обновляет мир, в одном случае – 
через пророчество, в другом – через аннигиляцию. 

Ангелология развивает не только политическое, но и антро-
пологическое воображение. Нисский – не только оригинальный 
антрополог и ангелолог, но и первый теоретик практической отме-
ны рабства: На рабство осуждаешь человека, которого естество 
свободно и самовластно, даешь закон вопреки Богу, извращая за-
кон данный Им естеству. Ибо созданного на то, чтобы ему быть 
господином земли, и кого Творец поставил в начальство, подво-
дишь ты под иго рабства, как бы прекословя и противодействуя 
божественной заповеди... В чем же имеешь больше, чтобы тебе, 
будучи человеком, почитать себя владыкою человека?1. Ангелоло-
гия – искусство мыслить социальную и антропологическую аль-
тернативность. В этом контексте обращение к ангелам позволяет 
выйти за пределы привычных социальных и биологических кате-
горий, открывая пространство для новых форм коллективности и 
идентичности. 

Гендерная проблематика также поднимается через обраще-
ние к ангелам у Василия Розанова. В «Людях лунного света» Роза-
нов стремится нивелировать биологические различия людей, све-
сти их к единству, используя образ ангелов как совершенных 
существ, не-людей, но людей в альтернативе. Ангелы не имеют 
пола и различий, их единство абсолютно и ненасильственно, среди 
них нет антагонизма, поскольку нет причин для демаркации. Роза-
                                                           

1 Gregory of Nyssa. Homilies on Ecclesiastes. An English Version with Sup-
porting Studies / ed. by S.G. Hall. – Berlin: Walter de Gruyter, 1993. – P. 73–78. 



Тиресий и Ниссиец: два способа аргументации  
постчеловеческого способа быть 

 27

нов анализирует христианскую традицию отрицания сексуально-
сти, противопоставляя ее ветхозаветной радости жизни и плодоро-
дию. Он видит в ангелах символ возможности преодоления дуа-
лизма пола, а в девстве – путь к освобождению от биологических 
ограничений1. 

Ангелизм как парадигма – это воображаемая альтернатива, в 
которой люди уже не являются людьми. Возможно, следующий 
после человека порядок – не порядок киборгов или иерархий, а 
мир упраздненной инаковости, преодоления того, что делает чело-
века человеком, его негостеприимства. Ангелология становится не 
только богословским, но и философским инструментом для поиска 
новых форм бытия, для преодоления ограничений, навязанных 
биологией, культурой и историей. 

Обращение к ангелам в христианской традиции позволяет не 
только переосмыслить границы человеческого, но и предложить 
новые модели коллективности, идентичности и гостеприимства. 
Ангелология Григория Нисского и философия Розанова демонст-
рируют, что воображение альтернативы возможно не только в бу-
дущем, но и в прошлом, в традиции, которая всегда уже содержит 
в себе потенциал для преодоления дуализма и поиска новых форм 
бытия. В этом смысле ангелы – не просто фигуры религиозного 
воображения, но и отражают один из модусов философии постче-
ловеческого. 

Список литературы 

1. Шалларь В. Ангелы и способы производства. – Москва: Эгалите, 2024. – 
188 с. 

2. Григорий Нисский. Об устроении человека // Творения святых отцов. Т. 37 / 
пер. с греч. – Москва: Издательство Московской Духовной Академии, 1861. – 
С. 76–223. 

3. Григорий Нисский. О девстве // Творения святых отцов. Т. 43 / пер. с греч. – 
Москва: Издательство Московской Духовной Академии, 1861. – С. 284–395. 

4. Розанов В.В. Люди лунного света: метафизика христианства. – Москва: 
Archive Publica, 2022. – 207 с. 

5. Софокл. Царь Эдип / пер. с древнегреч. С.В. Шервинского, Н.С. Поздняко-
ва. – Санкт-Петербург: Азбука, 2022. – 384 с. 

6. Gregory of Nyssa. Homilies on Ecclesiastes. An English Version with Supporting 
Studies / ed. by S.G. Hall. – Berlin: Walter de Gruyter, 1993. – 450 p. 

 
                                                           

1 Розанов В.В. Люди лунного света: метафизика христианства. – Москва: 
Archive Publica, 2022. – 207 с. 



Юзвик А.П. 

 28

УДК: 316.324.8                                     DOI: 10.31249/rphil/2025.03.03 

ЮЗВИК А.П.* (НЕ)ЧЕЛОВЕЧЕСКИЕ ПРОСТРАНСТВА КАК РЕ-
ЗУЛЬТАТ ПОИСКА СОБСТВЕННОГО МЕСТА  

Аннотация. В статье рассматривается феномен «лиминаль-
ности» и «лиминальные пространства», которые последнее деся-
тилетие активно развиваются среди интернет-пользователей. 
В контексте современных философских и социологических иссле-
дований, лиминальные пространства могут быть связаны с транзи-
тивными пространствами и не-местами, несмотря на характерное 
для этих понятий смысловое отличие. Понятие «лиминальность» 
доводится до предела интернет-пользователями, вследствие чего 
возникает парадокс – лиминальные пространства, мимикрирую-
щие под обычные места, выглядят более естественно, если в них 
существуют нечеловеческие существа. 

Ключевые слова: лиминальные пространства; транзитивные 
пространства; места; не-места. 

YUZVIK A.P. (NON)HUMAN SPACES AS A RESULT OF FIND-
ING YOUR OWN PLACE 

Abstract. The article examines the phenomenon of “liminality” 
and “liminal spaces”, which have been actively developing among 
Internet users over the past decade. In the context of modern philoso-
phical and sociological research, criminal spaces can be associated with 
transitive spaces and non-places, despite the semantic difference char-
acteristic of these concepts. The concept of “liminality” is pushed to the 
limit by Internet users, as a result of which a paradox arises – liminal 
spaces that mimic ordinary places look more natural if non–human be-
ings exist in them. 

Keywords: liminal spaces; transitive spaces; places; non-places. 

                                                           
* © Юзвик Анастасия Петровна – студент I курса магистратуры философ-

ского факультета МГУ имени М.В. Ломоносова. 



(Не)человеческие пространства как результат поиска  
собственного места 

 29

Для цитирования: Юзвик А.П. (Не)человеческие пространства как 
результат поиска собственного места // Социальные и гуманитарные нау-
ки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2025. – 
№ 3. – С. 28–33. – DOI: 10.31249/rphil/2025.03.03 

Вопрос о транзитивности или переходности социального 
пространства приобрел популярность в рамках развития и станов-
ления повседневной урбанистики, которая возникла в последней 
четверти XX в. Такое представление о городском пространстве 
основывается на трех главных понятиях: «фланерство», «ритмана-
лиза» и «сигнатуры города»1. Согласно повседневной урбанистике, 
городское пространство можно определить как транзитивное или 
пористое, поскольку в нем смешиваются многочисленные потоки 
пешеходов, способы видения, указатели географических названий, 
архитектурные постройки, звуки и запахи. Такое пространство 
можно описать с помощью метафоры «текучесть», поскольку оно 
пребывает в постоянном изменении, включает в себя разные спо-
собы передвижения и разные точки зрения, позволяющие рассмот-
реть его во всем разнообразии. 

Одним из способов уловить транзитивность является прак-
тика фланерства, а именно – праздная прогулка по городу, целью 
которой является желание смотреть, не прибегая к анализу и рас-
суждениям2. Транзитивность современного города (или альтерна-
тивная транзитивность) приоткрывается во множественности но-
визны, в столкновении представлений и реального пространства, 
во время прогулки с «широко раскрытыми глазами» и сменой ра-
курсов и точек зрения. Попытку переоткрытия городского про-
странства предпринимал Ги Дебор, чья теория дрейфа дополняет и 
придает законченности практики фланерства. Несмотря на отчасти 
практическую направленность дрейфа, целью которого является 
получение эстетического удовольствия, дрейфующие люди или 
группы переотрывают для себя уже знакомое городское простран-
ство, видят его с иной точки зрения и нового ракурса3. 

Городское пространство обладает своей ритмикой, т.е. под-
чиняется разным ритмам, которые упорядочивают потоки пешехо-
дов, направляют текучую толпу в нужное русло. Благодаря этому, 

                                                           
1 Амин Э., Трифт Н. Города: переосмысляя городское. – Москва: Красная 

ласточка, 2017. – С. 16. 
2 Там же. – С. 20.  
3 Дебор Г. Психогеография. – Москва: Ад Маргинем Пресс, 2017. – С. 20.  



Юзвик А.П. 

 30

значительное внимание уделяется психогеографии города1, кото-
рая, как и ритмика, позволяет объяснить многочисленные пере-
движения акторов в пространстве. 

Теория транзитивных, переходных пространств требовала 
введения ряда оговорок и уточнений, благодаря которым стало 
возможным рассматривать их отдельно от мест. Мишель де Серто, 
продолжил способ рассуждения о социальном пространстве, воз-
никшем в последней четверти XX в., дополнив его концептом не-
места. В работе «Изобретение повседневности…» он связал место 
и не-место со стратегией и тактикой, соответственно. Анализ про-
странства, проводимый Серто, непосредственно связан с анализом 
властных отношений – в частности, с дисциплинарной властью – и 
понятием «дискурса». Философ вводит разделение на стратегию и 
тактику, которые разными способами пытаются разграничить или 
занять уже присвоенное властью пространство. Стратегия – это 
манипулирование имеющимися силами и ресурсами, которое стано-
вится возможным благодаря наличию субъекта власти (например, 
армии или научной институции)2. Поскольку стратегии направле-
ны на поддержание власти, они локализуются в определенных 
местах, т.е. имеют собственное место, с позиции которого воз-
можно выстраивать отношения с внешним пространством. В свою 
очередь, тактика – «рассчитываемое действие, определяемое от-
сутствием собственного места»3. Лишенная собственного места 
она всегда пребывает в не-месте. Вследствие чего не-места стано-
                                                           

1 Психогеография – это направление социальной психологии и филосо-
фии, занимающееся изучением городского пространства и его влияния на эмоции, 
поведение человека и его повседневную жизнь. В рамках городского пространст-
ва формируется определенная психогеография, которая позволяет связать разные 
части или районы города с теми ощущениями, которые испытывает человек, ко-
гда в них попадает. Проводя параллели с географией, это можно назвать клима-
тическими условиями, характерными для разных районов. Например, некоторые 
районы могут восприниматься как опасные, поэтому многие люди будут старать-
ся их избежать. Психогеография также изучает разные точки притяжения, фор-
мирующиеся внутри города, которые представляют собой самые популярные 
локации, постоянно притягивающие огромное количество людей. Психогеогра-
фия является одним из инструментов для анализа городского пространства и по-
зволяет объяснить, почему какие-то районы пользуются популярностью среди 
жителей города и туристов, а какие-то стараются обходить стороной, а также 
ответить на вопрос: как улучшить организацию городского пространства.  

2 Де Серто М. Изобретение повседневности. Искусство делать. – Санкт-
Петербург: Издательство Европейского университета, 2013. – С. 109.  

3 Там же. – С. 110.  



(Не)человеческие пространства как результат поиска  
собственного места 

 31

вятся одним из наиболее доступных для горожан способов борьбы 
с вездесущей властью Города, постепенно приписывающей местам 
их идентичность. 

Значимый вклад в попытку переосмыслить транзитивные 
пространства и артикулировать их неестественность (их отличие 
от мест), внес французский антрополог Марк Оже, который, вслед 
за Серто, продолжил развивать концепт не-места. Согласно Оже, 
концепт не-места отсылает нас к определенной реальности, фор-
мирующейся в эпоху гипермодерна, в рамках которой появляются 
пустые пространства, в которых социальное содержание изменяет-
ся. Можно выделить три трансформации, характеризующие ги-
пермодерн и непосредственно влияющие на функционирование 
не-мест: трансформацию времени, пространства и истории1. В си-
туации современности происходит изменение восприятие времени – 
возникает ощущение постоянного ускорения времени. Вместе с 
этим трансформация пространства, происходящая в эпоху гипер-
модерна, характеризуется его уменьшением с одной стороны, и 
избытком с другой. Изменение восприятия времени и трансформа-
ция пространства приводят к формированию ощущения ускорения 
истории – сдвигаются временные рамки, необходимые для форми-
рования качественного заключения о том или ином событии. Эпо-
ха гипермодерна лишает человека собственного места, заменяя 
значимые места, с которыми связано множество воспоминаний, 
безликими и пустыми не-местами. 

Не-место, рассмотренное с точки зрения антропологии, яв-
ляется противопоставлением месту: если место формирует иден-
тичность человека и связывает его с другими, то не-место создает 
только сходства и одиночество; место является условием создания 
связи между индивидами, позволяющей начать диалог, в то время 
как не-место отгораживает пользователя от внешнего мира, дарует 
ему анонимность; место позволяет людям проживать историю, а 
не-место истории лишает. 

В настоящий момент эпоха, которую Оже именовал как ги-
пермодерн, подходит к своему завершению и все чаще воспринима-
ется как отголоски прошлого. Современный мир претерпел огром-
ное количество изменений, что также повлияло на представления и 
способы рассуждения о социальном пространстве. В последнее 
десятилетие понятие «лиминальность» активно распространяется в 
                                                           

1 Оже М. Не-места. Введение в антропологию гипермодерна. – Москва: 
Новое литературное обозрение, 2017. – С. 30.  



Юзвик А.П. 

 32

интернет-пространстве, мистифицируется и радикализируется. 
Интернет-фольклор, в рамках которого сформировалось совре-
менное представление о лиминальных пространствах, является 
своего рода бессознательной и общей для многих людей попыткой 
нащупать границы человеческого и побороть страх перед нечело-
веческим. Непохожие между собой лиминальные пространства 
остаются узнаваемыми (или, лучше сказать, бросаются в глаза, 
привлекают внимание) поскольку обладают набором характерных 
черт: безлюдность, пустотность, отсутствие естественного осве-
щения, заброшенность, ощущение дежавю, тревожность, непро-
сматриваемость и т.д1. Зачастую это буквально места переходов – 
коридоры, отели, подземные переходы, залы аэропортов, помеще-
ния супермаркетов, подземные парковки, которые мы привыкли 
видеть густонаселенными, людными и живыми и которые теперь 
кажутся неестественно пустыми и потусторонними. 

Лиминальные пространства являются искаженной попыткой 
оживить нечеловеческие места, как это описывал Делёз. Проблема, 
которую очерчивает Делёз в статье «Причины и резоны необитае-
мых островов», заключается в том, что недостаточно просто насе-
лить необитаемый остров, чтобы сделать его обитаемым. Также 
можно рассуждать о не-местах, которые недостаточно просто «об-
жить», поскольку они создавались с другими целями, исключаю-
щими социальное измерение. Описывая способ, с помощью кото-
рого можно сделать необитаемый остров обитаемым, Делёз 
описывает способ создания места, поскольку, чтобы остров стал 
обитаемым, необходимо наделить его сакральностью. Помимо 
этого, философ говорит о воображаемой и нереальной, мифологи-
ческой и негеографической сущности2 необитаемого острова, ко-
торую необходимо заново открыть, чтобы сделать его обитаемым. 

Однако попытка сакрализовать лиминальное пространство 
приводит к парадоксу – такие пространства, мимикрирующие под 
места, выглядят более естественно, если в них существуют нече-
ловеческие существа. Таким образом, лиминальное пространство 
становится местом, но таким местом, в которое человек не может 
быть вписан, поскольку человеческое присутствие искажает есте-

                                                           
1 Кудрявцева В.И., Сатыбалдина Д.К. Лиминальные и транзитивные про-

странства в мобильных практиках // Манускрипт. – 2021. – Т. 14., вып. 12. – 
С. 2718.  

2 Делёз Ж. Причины и резоны необитаемых островов // Художественный 
журнал. – 2013. – № 90. – С. 8.  



(Не)человеческие пространства как результат поиска  
собственного места 

 33

ственность подобного пространства. Человеческое как бы выно-
сится за скобки, уступая место нечеловеческому, которое органич-
нее встраивается в структуру лиминального пространства. Однако 
это не вызывает ужаса, поскольку место очерчивает пространство 
и ограничивает его, становясь демаркационной линией между че-
ловеческим и нечеловеческим. 

Рассуждая о не-местах и лиминальных пространствах с по-
зиции XXI в. можно заметить новые возможности, позволяющие 
совершить или хотя бы наметить путь возвращения на место. Всё 
чаще мы сталкиваемся с процессом совмещения не-места и места 
на одной территории, что позволяет перенести часть характери-
стик места на соседствующее с ним не-место. Например, террито-
рии, выбранные для проведения ярмарок, которые Фуко выделяет 
в качестве гетеротопий. Так современные ярмарки локализуются 
на территории церквей, т.е. не-место проникает в сакральное ме-
сто, такое как церковь. Лиминальные пространства и их нечелове-
ческие обитатели являются показателем возвращение на место, 
которое было утеряно полвека назад. Места видоизменяются и их 
границы становятся более проницаемыми как для человеческих, 
так и для нечеловеческих акторов. В последнее десятилетие возни-
кает или «оживляется» все больше мест, что позволяет постепенно 
избавиться от ощущения нехватки собственного места. 

Список литературы 

1. Амин Э., Трифт Н. Города: переосмысляя городское. – Москва: Красная лас-
точка, 2017. – 224 с. 

2. Де Серто М. Изобретение повседневности. Искусство делать. – Санкт-
Петербург: Издательство Европейского университета, 2013. – 333 с. 

3. Дебор Г. Психогеография. – Москва: Ад Маргинем Пресс, 2017. – 109 с. 
4. Делёз Ж. Причины и резоны необитаемых островов // Художественный жур-

нал. – 2013. – № 90. – С. 7–12. 
5. Кудрявцева В.И., Сатыбалдина Д.К. Лиминальные и транзитивные простран-

ства в мобильных практиках // Манускрипт. – 2021. – Т. 14., вып. 12. – 
С. 2717–2721. 

6. Оже М. Не-места. Введение в антропологию гипермодерна. – Москва: Новое 
литературное обозрение, 2017. – 129 с. 

7. Полякова С.В. Не-место в искусстве и постчеловеческом мире // Диалог ис-
кусств. – 2017. – № 4. – С. 58–61. 

8. Фуко М. Другие пространства // Фуко М. Интеллектуалы и власть: Избранные 
политические статьи, выступления и интервью. Ч. 3. – Москва: Праксис. – 
2006. – С. 191–205. 

 



Ульданова Д.Р. 

 34

УДК 32.019.51                                      DOI: 10.31249/rphil/2025.03.04 

УЛЬДАНОВА Д.Р.* ОСОБЕННОСТИ ОТРАЖЕНИЯ СОЦИАЛЬ-
НО-ПОЛИТИЧЕСКИХ ФЕНОМЕНОВ В ВИДЕОИГРАХ: АНА-
ЛИЗ КОНСТРУИРОВАНИЯ УТОПИЙ И АНТИУТОПИЙ ЧЕРЕЗ 
НАРРАТИВ И ГЕЙМПЛЕЙ  

Аннотация. Данная статья посвящена анализу конструиро-
вания утопии, антиутопии и идеологии в трех популярных видео-
играх (Death Stranding, Horizon Zero Dawn, The Last of Us). На пер-
вом этапе автор концептуализирует понятия утопии, антиутопии и 
идеологии, обращаясь к трем авторам: Полю Рикёру, Карлу Манн-
гейму и Эрнсту Блоху. В частности, подчеркивается взаимная пе-
реплетенность понятий, их диалектические отношения друг с дру-
гом. С помощью нарративного и дискурсивного анализа автор 
предпринимает попытку обнаружить эти феномены в эмпириче-
ском материале: в диалогах, геймплейной и структурной состав-
ляющих видеоигр в жанре антиутопий. Исследование показывает, 
что диалектика понятий в массовой культуре видеоигр связана со 
страхами и надеждами вокруг нескольких тем: экологические про-
блемы, ИИ и технологии, насилие, человеческие взаимоотношения 
в эпоху развития Интернета. Утопия представляет собой веру в 
силу связи между людьми, знаний, а также поиск коллективной и 
индивидуальной идентичности. Антиутопия, наоборот, выражает 
страх разрозненности из-за человеческой сущности, развития со-
циальных сетей, а знания представляют собой разрушительную 
силу. Идеология же закрепляет и легитимирует утопические или 
антиутопические идеи: создается миф о государстве, основанном 
либо на насилии, либо на объединении ради одной цели. 

Ключевые слова: утопия; антиутопия; идеология; видеоигры 

                                                           
* © Ульданова Диана Руслановна – выпускник бакалавриата НИУ ВШЭ по 

направлению «Политология» 2023; uldanova.diana2015@yandex.ru 



Особенности отражения социально-политических феноменов  
в видеоиграх  

 35

ULDANOVA D.R. FEATURES OF REFLECTION OF SOCIAL AND 
POLITICAL PHENOMENA IN VIDEO GAMES: ANALYSIS OF 
CONSTRUCTION OF UTOPIA AND DYSTOPIA THROUGH 
NARRATIVE AND GAMEPLAY 

Abstract. This article analyzes the construction of utopia, dysto-
pia, and ideology in three popular video games: Death Stranding, Hori-
zon Zero Dawn, and The Last of Us. In the first part, the author ex-
plores the concepts of utopia, dystopia, and ideology based on the 
works of three thinkers: Paul Ricoeur, Karl Mannheim, and Ernst 
Bloch, emphasizing their interconnected and dialectical nature. Using 
narrative and discourse analysis, the author attempts to identify these 
phenomena within the empirical material–namely, the dialogues, game-
play, and structural elements of video games in the dystopian genre. 
The study shows that the dialectics of these notions in video game 
popular culture are closely linked to contemporary fears and hopes con-
cerning several issues: environmental crises, AI and technology, vio-
lence, and human relationships in the digital age. Utopia is represented 
as a belief in the power of human connection, knowledge, and the 
search for both collective and individual identity. Dystopia, in contrast, 
conveys the fear of fragmentation–whether due to human nature or the 
rise of social media–and portrays knowledge as a destructive force. 
Ideology serves to reinforce and legitimize utopian or dystopian ideas 
by creating a myth of a state founded either on violence or on unity for 
a common purpose. 

Keywords: utopia; dystopia; ideology; video games. 

Для цитирования: Ульданова Д.Р. Особенности отражения соци-
ально-политических феноменов в видеоиграх: анализ конструирования 
утопий и антиутопий через нарратив и геймплей // Социальные и гумани-
тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3. Фило-
софия. – 2025. – № 3. – С. 34–50. – DOI: 10.31249/rphil/2025.03.04 

Утопии и антиутопии – два взаимосвязанных, диалектиче-
ских понятия1. Чтобы понять эту взаимосвязь, надо принимать во 
внимание, что на внутренний смысл этих понятий влияет контекст. 
Утопии со времен Томаса Мора были синонимом мечты о лучшем 
устройстве общества. Однако провал утопического советского 

                                                           
1 Sargent L.T. Utopia and Ideology // The Oxford Handbook of Political Ide-

ologies / ed. by M. Freeden, L.T. Sargent, M. Stears. – Oxford: Oxford University 
Press, 2015. – P. 523. 



Ульданова Д.Р. 

 36

проекта, пессимизм левых, выраженный в работах В. Беньямина1, 
критика коммунизма, приведшего к репрессиям и террору, и объ-
явление победы неолиберальных демократий Ф. Фукуямой2 по-
влияли на возникновение недоверия к использованию утопий в 
политической философии (Л. Штраус) и недоверия людей к мета-
нарративам (Ж.-Ф. Лиотар). Таким образом, утопия стала словом 
нарицательным, обозначающим любую неудачную попытку даже 
вообразить изменения к лучшему. 

Неудивительно тогда, что антиутопия стала доминирующей 
формой утопии в современной популярной культуре3. Мы видим, 
как растет популярность данного жанра. Антиутопия по своей сути 
является продолжением утопической традиции, критикой утопиз-
ма и пессимистичным предостережением слепому следованию 
идеалам4. Антиутопия стала антитезой утопизму, как бы противо-
поставляя наивный оптимизм пессимизму, ища слабые стороны в 
идеях о построении лучшего общества. 

На самом деле без утопии не может существовать антиуто-
пии, а без антиутопий – утопий, следовательно, связь между ними 
выражается в диалектике, словно раб не может существовать без 
господина в гегелевской философии. Где лучше можно проследить 
эту диалектику как не в человеческой культуре. По мнению Джей-
мисона, тревоги и надежды – два лица коллективного бессозна-
тельного, свойственного массовой культуре5. Утопии же как раз и 
представляют собой надежды на лучшее будущее, тогда как анти-
утопии – страхи относительно него. Культура, таким образом, яв-
ляется средством выражениях утопических и антиутопических 
импульсов, которые при взаимодействии наполняют друг друга. 
При этом страхи и надежды – это две стороны одной медали, ко-
торые не могут существовать друг без друга, поэтому и рассмот-
рение утопий и антиутопий под таким углом снова раскрывает их 
диалектичность. 

                                                           
1 Беньямин В. О понятии истории // Беньямин В. Учение о подобии. Ме-

диаэстетические произведения. – Москва: РГГУ, 2012. – С. 238–240. 
2 Фукуяма Ф. Конец истории и последний человек. – Москва: АСТ, 2007. – 

588 с. 
3 Sargent L.T. The Three Faces of Utopianism Revisited // Utopian Studies.–

1994. – Vol. 5, N 1. – P. 25. 
4 Ibid. – P. 9.  
5 Jameson F. Archaeologies of the Future: The Desire Called Utopia and Other 

Science Fictions. – London; New York: Verso, 2007. – 53 p. 



Особенности отражения социально-политических феноменов  
в видеоиграх  

 37

Поворот к антиутопии можно проследить и в сфере видео-
игр: они становятся платформами для репрезентации конфликтов 
и социальной напряженности1, для выражения тревог и страхов2. 
Интерактивная природа видеоигр делает их хорошим эмпириче-
ским источником для изучения такой сложной темы, как утопии и 
антиутопии. Видеоигры репрезентируют нашу реальность посред-
ством рассказывания историй3, а также являются лабораториями, 
«которые позволяют нам моделировать последствия различных 
социальных, политических и экономических политик в режиме 
реального времени»4 благодаря геймплейной составляющей. Игро-
ки не просто пассивные зрители, но и активные участники процес-
са5, даже если их действия не влекут за собой изменения в смоде-
лированных условиях. Следовательно, именно видеоигры как 
часть культурного облика современности создают такую симуля-
цию реальности, изучение которой может многое рассказать нам о 
том, как происходит конструирование утопий и антиутопий. 

Исследователи уже выделяют часть утопических и антиуто-
пических тем в видеоиграх. К примеру, утопии выражаются во 
внимании к человеческим6, экологическим проблемам7 или взаи-
модействию игрока с природой игрового мира, способному вы-
звать рефлексию о реальных проблемах в сфере защиты окру-
жающей среды8. Антиутопии же представляют собой критику 
идеологии капитализма9, страх потери идентичности в глобальном 

                                                           
1 Pérez-Latorre O. Post-apocalyptic Games, Heroism and the Great Recession // 

Game Studies. – 2019. – Vol. 19, N 3. – P. 1–13. 
2 Limpar I. Displacing the Anxieties of Our World: Spaces of the Imagination. – 

Newcastle upon Tyne: Cambridge Scholars Publishing, 2017. – 224 p. 
3 Schulzke M. The Critical Power of Virtual Dystopias // Games and Culture. – 

2014. – Vol. 9, N 5. – P. 315–334.  
4 Klosiński M. Games and Utopia // Acta Ludologica. – 2018. – Vol. 1, N 1. – 

P. 4–14. 
5 Galloway R.A. Social Realism in Gaming // Game Studies. – 2004. – Vol. 4, 

N 1. – P. 1. 
6 Navarrete-Cardero L., Vargas-Iglesias J. Can We Programme Utopia? The In-

fluence of the Digital Neoliberal Discourse on Utopian Videogames // TripleC. – 
2018. – Vol. 16, N 2. – P. 782–804. 

7 Farca G. The Concept of Utopia in Digital Games // Clash of Realities: Pro-
ceedings of the Conference. – Bielefeld: transcript Verlag, 2018. – P. 9. 

8 Ibid. – P. 18. 
9 Dyer-Witheford N., Peuter G. Games of Empire: Global Capitalism and Video 

Games. – London: University of Minnesota Press, 2009. – 277 p. 



Ульданова Д.Р. 

 38

городе или, наоборот, невозможность сформировать коллективную 
идентичность после апокалипсиса1. Они также критикуют утопи-
ческое воображение, поскольку оно приводит к консервированию 
идеологии и в конце концов к разрушительным последствиям для 
общества2. 

Несмотря на то что авторы раскрыли, что из себя могут 
представлять утопии и антиутопии в видеоиграх, данное исследо-
вание призвано объединить эти усилия. Как уже было сказано, 
утопия и антиутопия взаимосвязанные друг с другом понятия: рас-
смотрение этой диалектической взаимосвязи даст большее пред-
ставление об этих концептах. Стоит также подчеркнуть, что геймп-
лейная составляющая часто остается без внимания исследователей: 
хотя авторы подчеркивают, что в некоторых кейсах существуют 
противоречия между нарративом, в котором репрезентативна кри-
тика капитализма, и геймплеем, который принимает капиталисти-
ческие формы3, авторы не рассматривают геймплей как часть кон-
струирования утопических и антиутопических нарративов, так как 
не рассматривают их диалектические отношения, а изучают их по 
отдельности. Следовательно, мы предпринимаем попытку изучить, 
каким образом утопия и антиутопия как диалектические понятия 
конструируются в видеоиграх посредством нарратива и геймплея. 
Из-за особенностей объекта исследования можно предположить, 
что утопия и антиутопия будут выражены через страхи и надежды 
персонажей вокруг каких-то конкретных тем, которые в ходе сю-
жета будут раскрываться в действиях, меняющих игровой мир, т.е. 
будут реализованы нарративно и геймплейно. 

Утопия, антиутопия и идеология.  
Теория и операционализация 

Как мы уже описали выше, связь между утопией и антиуто-
пией диалектична. Однако большее внимание философы уделяли 
отношениям между утопией и идеологией. Связь между понятия-

                                                           
1 Johnson C., Tulloh R. Video games and dystopia: Total cities, post-cities and 

the political unconscious // Journal of Gaming & Virtual Worlds. – 2017. – Vol. 9, 
N 5. – P. 315–334. 

2 Schulzke M. The Critical Power of Virtual Dystopias // Games and Culture. – 
2014. – Vol. 9, N 5. – P. 315–334. 

3 Pérez-Latorre O., Oliva M. Video Games, Dystopia, and Neoliberalism: The 
Case of BioShock Infinite // Games and Culture. – 2019. – Vol. 14, N 7/8. – P. 781–800. 



Особенности отражения социально-политических феноменов  
в видеоиграх  

 39

ми впервые описывал Карл Мангейм в своей книге «Идеология и 
утопия»1. Эта связь строится вокруг борьбы интересов различных 
групп: идеология закрепляет статус-кво и интересы определенной 
группы, тогда как противоборствующая сторона предлагает собст-
венное видение тех или иных вопросов. Следующим, кто рассмат-
ривал эту связь, был Эрнст Блох, французский неомарксист: он 
спорит с Мангеймом и говорит об «утопическом остатке», содер-
жащемся в каждой идеологии – речь идет о том, что идеология 
эксплуатирует потребности людей2. Далее Поль Рикер подходит к 
рассмотрению этой связи с функциональной точки зрения: утопия 
выполняет функции фантазирования, представления об «альтерна-
тивной форме власти» и «исследования возможного», тогда как 
три функции идеологии – искажение, легитимация и интеграция3. 
Хотя философы придерживались разных подходов и описывали 
концептуальные различия по-разному, можно обобщить и сказать, 
что идеология закрепляет и легитимирует интересы определенных 
групп, даже посредством искажения, мифологизации, тогда как 
утопия представляет собой стремление выйти за идеологические 
рамки, чтобы исследовать другие альтернативные возможности. 

На основе теории утопия и идеология также относятся друг к 
другу диалектически: идеология может основываться на утопиче-
ских идеях или использовать их для искажения и мифологизации – 
например, коммунисты использовали утопию для легитимации 
своей власти, а утопия возникает как раз как альтернатива сущест-
вующей идеологии, подвергая ее критике. Чтобы исследовать, как 
утопия и антиутопия конструируются в видеоиграх, необходимо 
также понимать, что утопия возникает как ответ идеологии, а 
идеология может заимствовать утопические идеалы, чтобы закре-
пить статус-кво. Антиутопия же возникает как реакция на провал 
утопического проекта, превращение утопических идей в идеологи-
ческие догмы, которые приводят к террору. Иными словами, и 
утопия, и идеология, и антиутопия находятся в некотором круго-
вороте, сменяя друг друга: утопия может привести к возникнове-

                                                           
1 Geoghegan V. Ideology and utopia // Journal of Political Ideologies. – 2004. – 

Vol. 9, N 2. – P. 126. 
2 Ricoeur P. Ideology and Utopia as Cultural Imagination // Philosophic Ex-

change. – 1976. – Vol. 7, N 1. – P. 17–28. 
3 Sargent L.T. Utopia and Ideology // The Oxford Handbook of Political Ide-

ologies / ed. by M. Freeden, L.T. Sargent, M. Stears. – Oxford: Oxford University 
Press, 2015. – P. 520. 



Ульданова Д.Р. 

 40

нию идеологии, а уже это превращение может привести к анти-
утопии. Или же наоборот антиутопия может содержать в себе уто-
пические идеалы1 и приводить к формированию идеологии. Имен-
но поэтому мы и говорим о конструировании: диалектические 
понятия конструируются во взаимодействии друг с другом, одно 
перетекает в другое и обогащает его. 

Чтобы идентифицировать эту диалекту, а соответственно 
конструирование выбранных понятий, конкретно в видеоиграх, 
следует выделить критерии, на основе которых мы сможем уви-
деть утопию, антиутопию и идеологию в том или ином аспекте 
игры. Мы опирались на следующие критерии при анализе утопии, 
антиутопии и идеологии в контексте видеоигр: 1) институты; 
2) ценности; 3) цели; 4) действия, направленные на достижения цели. 

Эти критерии так или иначе связаны с разными аспектами 
общества, вокруг которых и начинает разворачиваться диалектика 
рассматриваемых понятий. Подробнее рассмотрим эти критерии. 
Когда К. Мангейм говорит о борьбе интересов групп, то она про-
исходит в том числе вокруг институтов и того, как они должны 
функционировать: к примеру, утопия построена на вере в более 
справедливое распределение власти2, идеология – на закрепление 
существующей власти, антиутопия же скорее представляет мир, 
когда институты разрушены или захвачены. Что касается ценно-
стей, то утопия – отказ принять текущие представления о добре и 
зле3, а идеология, следуя П. Рикёру, создает свою систему ценно-
стей, чтобы легитимировать власть: например, ценности индиви-
дуализма или коллективизма. Эти ценности можно распознать в 
дискурсах персонажей4. 

Если говорить о целях, то она формируется из потребности, 
если следовать блоховскому аналитическому определению. По-
требности группы диктуют создать такой проект, который будет 
достигать целей этой группы. Для того, чтобы их достичь, необхо-

                                                           
1 Baccolini R. The Persistence of Hope in Dystopian Science Fiction // PMLA. – 

2004. – Vol. 119, N 3. – P. 518–521. 
2 Sargent L.T. Utopia and Ideology // The Oxford Handbook of Political Ide-

ologies / ed. by M. Freeden, L.T. Sargent, M. Stears. – Oxford: Oxford University 
Press, 2015. – P. 522. 

3 Levitas R. Looking for the blue: The necessity of utopia // Journal of Political 
Ideologies. – 2007. – Vol. 12, N 3. – P. 294. 

4 Gee J.P. Unified discourse analysis. Language, Reality, Virtual Worlds, and 
Video Games. – London; New York: Routledge, 2015. – P. 6. 



Особенности отражения социально-политических феноменов  
в видеоиграх  

 41

димо действовать: Мангейм убежден, что утопия появляется тогда, 
когда политика исчезает под гнетом обстоятельств, разрушающих 
существующий порядок1. Действия, в свою очередь, соответству-
ют геймплейным особенностям рассматриваемых эмпирических 
источников: игрок, действуя, двигает сюжет, наблюдая за развер-
тывающимися нарративами. 

Методология и данные 

Для подбора кейсов мы опирались на критерии массовости 
(Джеймисон, Блох), а также в качестве сеттинга избрали рассмат-
ривать постапокалиптические видеоигры, поскольку это опреде-
ленный мысленный эксперимент по разрушению старого и по-
строения нового. Именно в таком эксперименте и будут наиболее 
видны элементы утопии, антиутопии и идеологии: например, в 
анализе постапокалиптического мира Fallout, исследователи обна-
руживают, что разрушение старого ведет к усилению страха поте-
ри коллективной идентичности2. Следовательно, разрушение ста-
рых институтов и ценностей способствует усилению страхов и 
возникновению надежды. 

Мы также решили сосредоточиться на массовых видеоиграх, 
поскольку в них зачастую схожи механики и структура изложения 
сюжета3. Именно по этой причине из выборки мы исключили ин-
ди-игры, поскольку в них ключевым является эксперимент с фор-
матами взаимодействия игроков с миром. Соответственно, в дан-
ной статье будут рассмотрены три кейса: Horizon Zero Dawn, Death 
Stranding, The Last of Us. Все они представляют собой историю в 
постапокалиптическом мире, где главным героям снова предстоит 
спасти человечество от угрозы – именно такая структура позволит 
изучить диалектику понятий. 

Для анализа будут использованы следующие материалы: са-
ми видеоигры, в частности диалоги между персонажами, а также 
механики взаимодействия игрока с виртуальной средой. Сбор дан-
                                                           

1 Ricoeur P. Lectures on Ideology and Utopia. – New York: Columbia Univer-
sity Press, 1986. – 274 p. 

2 Johnson C., Tulloh R. Video games and dystopia: Total cities, post-cities and 
the political unconscious // Journal of Gaming & Virtual Worlds. – 2017. – Vol. 9, 
N 5. – P. 315–334. 

3 Lipkin N. Examining Indie's Independence: The Meaning of “Indie” Games, 
the Politics of Production, and Mainstream Cooptation // Loading … – 2013. – Vol. 7, 
N 11. – P. 8–24. 



Ульданова Д.Р. 

 42

ных осуществляется путем просмотра прохождений выбранных 
игр и выделения значимых для исследования моментов (например, 
реплик персонажей). Таким образом, метод сбора и анализа дан-
ных относится к неигровым: его особенность заключается в том, 
что исследователь не взаимодействует с игрой напрямую, а опира-
ется на сторонние источники1. 

На основе теоретических и практических подходов к нарра-
тивному и дискурс-анализу автором был выработан алгоритм ана-
лиза кейсов. 

1. Первый этап касается анализа структуры конструирова-
ния сюжета. Поскольку мы рассматриваем, как утопии, антиуто-
пии и идеологии конструируются, нам необходимо понимать 
структуру сюжета. Ее понимание даст возможность выяснить, в 
какой момент утопия, антиутопия и идеология реализуют свою 
диалектику. 

2. Второй этап будет сосредоточен на выявлении ядер – 
ключевых событий, играющих важную роль в развитии сюжета. 
Также важно определить индексы, поскольку они помогают рас-
крыть внутренний мир персонажей – их эмоции и размышления. 
Если структура задает общие паттерны сюжета, то ядра и индексы 
в свою очередь позволят глубже погрузиться в диалектику вы-
бранных категорий. 

3. Третий этап посвящен анализу дискурса игрового персо-
нажа с целью выявления его позиции – совпадает ли она с ценно-
стями и нормами игрового мира или, напротив, противопоставля-
ется им. Особое внимание уделяется тому, как персонаж 
высказывается о ключевых институтах, таких как власть и семья, в 
рамках каждого из ранее выделенных ядер, чтобы отследить воз-
можную динамику их восприятия. Выбор дискурсивного подхода 
обусловлен нарративной природой видеоигр: они рассказывают 
историю конкретного героя, за развитием которой игрок наблюда-
ет и с которой взаимодействует. 

4. На четвертом этапе мы сопоставим полученные данные 
для того, чтобы сделать вывод о конструировании утопии, анти-
утопии и идеологии. 

                                                           
1 Aarseth E. Playing Research: Methodological Approaches to Game Analysis // 

Artnodes. – 2003. – Vol. 7. – P. 1–7. 



Особенности отражения социально-политических феноменов  
в видеоиграх  

 43

Horizon Zero Dawn 

На уровне структуры сюжета можно выделить, что утопиче-
ский нарратив «спасение» и антиутопический нарратив «уничто-
жение» постоянно сменяют друг друга. Через анализ ядер, т.е. ос-
новных событий, раскроем подробнее, в чем состоит их суть. 

Утопический нарратив «спасение» – надежда на возрожде-
ние человечества, ответ на идеологию капитализма, которая при-
вела к антиутопическому нарративу «вымирание». Ключевые пер-
сонажи истории: Элизабет Собек, ученая старого мира, и Элой – 
главная героиня, клон этой ученой, созданная искусственным ин-
теллектом Геей, сами говорят о надежде. Вот как Собек говорит о 
своем проекте «Новый рассвет», который она создает для спасения 
человечества: «Это не пустая мечта. Ее можно воплотить – работая 
без устали, не останавливаясь ни перед чем. Мы не спасем мир от 
гибели. Но вместе с вами – и Геей – мы создадим надежду. Давай-
те создадим надежду на будущее». Собек называет катастрофу, 
ставшую причиной гибели человечества, «Чумой Фаро». При этом 
сам Фаро называет созданных им роботов «миротворцами», тогда 
как Элизабет Собек противопоставляет этому определению свое: 
она говорит о них как о «роботах-убийцах». 

Надежда Собек основывается на ценностях коллективизма и 
эгалитаризма. Эгалитаризм особенно хорошо прослеживается в 
теме, касающейся знаний: в проекте «Новый рассвет» Элизабет 
создала модуль Аполлон, задача которого обучить всех новых лю-
дей базовым представлениям о том, как мир был устроен до ката-
строфы, чтобы не допустить ошибок прошлого. Именно вокруг 
института знаний выстраиваются основные дискурсы персонажей. 
Для Собек знания – способ избежать повторения ошибок, привед-
ших человечество к катастрофе: «самый острый ум ничего не сто-
ит, если он не делает мир лучше. Надо направлять свой ум на что-
то полезное. Служить жизни, а не смерти». Тэд Фаро наоборот 
удаляет все знания из страха, что человечество совершит те же 
ошибки, что и он: именно его поступок приводит к тому, что в по-
стапокалиптическом мире люди снова ведут племенной образ 
жизни. В новом мире Элой является продолжением Собек как в 
ценностях, так и в отношении к знаниям, ведь она сама жаждет их 
получать, в отличие от окружающих. Ей противопоставлен Сай-
ленса, который создает культ Аида и уже в новой реальности хо-
чет помочь ему уничтожить человечество. Знание для него являет-



Ульданова Д.Р. 

 44

ся ресурсом власти и ему «было плевать» на последствия исполь-
зования знаний не во благо, а во вред. 

Антиутопические нарративы уничтожения отражают страх 
перед вымиранием человечества – как в мире Предтеч, где это ока-
залось неизбежным, так и в заново отстроенной цивилизации, ока-
завшейся под угрозой из-за Аида, вышедшего из-под контроля 
элемента утопического проекта «Новый рассвет». В антиутопии 
знание предстает не как путь к прогрессу, а как источник опасно-
сти, способный привести к гибели из-за присущих человеку 
стремлений к власти и контролю, а не к улучшению мира. 

Утопический нарратив спасения и антиутопический нарра-
тив вымирания последовательно сменяют друг друга как в струк-
туре, так и в содержании: антиутопия, порожденная действиями 
Теда Фаро, становится предпосылкой для утопического проекта 
Элизабет Собек, тогда как утопия «Нового рассвета» приводит к 
новой антиутопии – появлению Аида. Это противопоставление 
усиливается через геймплейные практики: Элой с помощью визора 
отражает атаки машин и шаг за шагом раскрывает истину, исполь-
зуя знания во имя спасения человечества, в то время как Сайленс, 
движимый стремлением к знаниям, применяет визоры для созда-
ния культа «Затмение» и сотрудничества с Аидом. 

Что касается структуры, то, несмотря на открытый мир и 
элементы расследования, сюжет в игре остается линейным. По-
скольку ключевые сюжетные события встроены в повествование, у 
игрока практически нет возможности изменить ход истории. Од-
нако геймплей согласуется с основным дискурсом главной герои-
ни: у игрока есть визор, с помощью которого он больше узнает о 
мире, система построена не на товарно-денежных отношениях, а 
на безотходном производстве – то, что игрок добыл, он использует 
для крафта предметов, что противоречит потребительскому отно-
шению Теда Фаро, жаждущего больше денег. Соответственно, иг-
рок, благодаря геймплею продвигаясь по сюжетной линии, стано-
вится ближе к утопической надежде на то, что знания будут 
использоваться на пользу обществу, а не во вред. 

Таким образом, структура видеоигры формирует особенно-
сти представления утопии и антиутопии в ее повествовании. Де-
тективный сюжет дает возможность взглянуть на утопию настоя-
щего глазами главной героини и показать ее трансформацию в 
антиутопию. Ключевые сюжетные события встроены жестко, что 
ограничивает свободу игрока: хотя он может выбирать разные ва-
рианты в диалогах, эти выборы не влияют на развитие сюжета. 



Особенности отражения социально-политических феноменов  
в видеоиграх  

 45

Однако геймплей усиливает дискурс о ценности знания: игроку 
предоставляется возможность исследовать локации с помощью 
визора и узнавать больше о мире, формируя свое отношение к 
происходящему, а также без каких-либо денежных вложений по-
лучать возможность защититься и продвигаться по сюжету. 

Death Stranding 

Эта видеоигра также происходит в открытом мире, однако 
побочные задания довольно однообразны и сводятся к доставке 
грузов из точки А в точку Б. Это формирует связи между локация-
ми, которые представляют собой базы или бункеры разрозненных 
членов постапокалиптического общества. Ещё одной особенно-
стью является мультиплеерный режим: помимо основного игрока 
в сессии присутствуют другие – они могут одобрить действия дру-
гих, ставя лайки за различные постройки, которые помогают об-
легчить прохождение 

Утопический нарратив «объединения» проявляется в выска-
зываниях персонажей, ориентированных на создание хиральной 
сети, где выживание вместе кажется гораздо проще, чем пооди-
ночке. Смерть президента воспринимается как утрата символа 
единства: «ее следует похоронить с почестями. Но мы не можем 
этого сделать. Вместе с ней умрет Америка. Без нее “Бриджес” то-
же исчезнет”». Персонажи Дайхардмен и Амелия легитимизируют 
фигуру президента и идею Америки, одновременно делегитимируя 
террористов, борющихся за независимость Краевого Угла. Эти по-
зиции формируют основу идеологии, которую видеоигра развива-
ет и завершает. Хотя главный герой Сэм в своем дискурсе ставит 
под сомнение взгляды других, утверждая, что «Америки больше 
нет», нарратив «объединения» все равно реализуется через игро-
вые механики: игроки помогают другим игрокам виртуально, ос-
тавляя постройки, которые действительно ускоряют тяжелый путь 
курьера. Эта утопия выражает надежду на то, что помощь и под-
держка помогут преодолеть любые трудности, при этом утопия 
Дайхардмена превращается в идеологию, а утопия Сэма – в остро-
вок дружбы и любви к новоиспеченной дочери. 

В то же время есть и антиутопический нарратив о «вымира-
нии». Он выражает обеспокоенность тем, что объединения людей 
снова приведут к катастрофе: все станции, что Сэм в ходе развития 
сюжета объединяет в хиральную сеть, оказываются связаны с бе-
регом Амелии и приближают выход смерти, т.е. приближают ан-



Ульданова Д.Р. 

 46

тиутопию. Амелия, использовавшая все возможные варианты спа-
сения, решает, что лучший конец для человечества – вымирание, 
если их объединение все равно ведет к разрушению. Эта антиуто-
пия выражает страх сближения с людьми, боли и страдания от 
этой связи. Главный герой иллюстрирует эту антиутопию: он бо-
ится прикосновений и не хочет быть связан с людьми. 

В конце в диалогах персонажей видно, что начинает конст-
руироваться национальная идентичность: Дайхардмен говорит о 
президенте Бриджет и ее дочери как о национальных героях и сим-
волах. Здесь утопические нарративы легли в основу идеологии. 
Раскрываются функции идеологии по Полю Рикёру: искажение – 
поскольку новый президент не рассказывает остальным тайну 
предыдущего правителя, не рассказывает, что никакой дочери не 
было, легитимация – Дайхардмен стремится легитимировать 
власть «Бриджес» над континентом, и интеграция – хиральная сеть 
интегрирует различные части континента, превращая его в сооб-
щество. 

Структура нарративов оказывает влияние на то, как реализу-
ется диалектика рассматриваемых понятий. В данной видеоигре 
присутствуют элементы детектива: истинная сущность Амелии 
раскрывается только в финале. Все сюжетные повороты заранее 
заданы, и игроку не предоставлен выбор. Тем не менее геймплей-
ные механики усиливают идею объединения – через ощущение 
присутствия других игроков в сессии, возможность ставить и по-
лучать лайки. В основе игрового процесса лежит роль моста меж-
ду разными точками на карте, когда игрок преодолевает расстоя-
ния для доставки грузов. При этом история сфокусирована на 
личном пути Сэма, для которого разворачивающиеся события 
имеют ключевое значение и трансформируют его личность. Сам 
Сэм, сначала предпочитающий находиться в одиночестве, обрета-
ет друзей и дочь, когда-то не появившуюся на свет. 

The Last of Us 

Утопия в этой видеоигре представлена как достаточно неиз-
менная и абстрактная конструкция: известно лишь, что Цикады 
противостоят действующему режиму и предлагают альтернативу – 
восстановление политических институтов, существовавших до 
эпидемии, и поиск вакцины. Эта утопия выражает стремление к 
созданию нового общества на руинах старого, к институтам, сво-
бодным от насилия. Однако игрок сталкивается с тем, что Цикады 



Особенности отражения социально-политических феноменов  
в видеоиграх  

 47

прибегают к тем же методам контроля и репрессий, что и прави-
тельственная организация «Федра», с которой они ведут борьбу. 
Идеи спасения и надежды звучат лишь под конец повествования, 
что ставит под сомнение истинные мотивы их движения. Приме-
чательно, что некоторые исследователи интерпретируют The Last 
of Us как критическую антиутопию, где отказ от капиталистиче-
ского потребления открывает путь к возможному утопическому 
сосуществованию с природой1. 

Антиутопия представляет собой переживания относительно 
невозможности достичь поставленных целей, возродить мир в та-
ком виде, каким он был до заражения. Цикады оказываются слабее 
нового правительства, у них не хватает ресурсов для противостоя-
ния. Это страх, что мир захлестнет насилие, даже когда он разру-
шится, что люди стали друг другу волками, как у Т. Гоббса. 

Сюжет игры имеет линейную и встроенную структуру, а 
также ярко выраженную персонификацию – и именно в этом про-
екте она приобретает наибольшее значение по сравнению с други-
ми кейсами. Тем не менее благодаря такому подходу становятся 
заметны отдельные утопические анклавы: так, Джоэл и Элли не 
присоединяются ни к одной из противоборствующих сторон, 
предпочитая сохранять независимость и применять насилие лишь 
в целях самозащиты. Это проявляется и в механиках игры: из-за 
нехватки ресурсов игрок часто вынужден действовать скрытно и 
избегать прямых столкновений. Однако, несмотря на возможность 
ненасильственного прохождения, геймплей все же насыщен сце-
нами жестокости. По этой причине М. Кондис отмечает, что избы-
точное насилие снижает убедительность критического высказыва-
ния игры в отношении экологических и социальных проблем2. 

Заключение 

В данном исследовании мы предприняли попытку обнару-
жить утопии, антиутопии и идеологии в видеоиграх. Мы исходили 
из предпосылки о том: что утопии, антиутопии и идеологии – 
сложные понятия, диалектически связанные друг с другом, реали-

                                                           
1 Farca G., Ladevèze C. The Journey to Nature: The Last of Us as Critical 

Dystopia // Proceedings of 1 st International Joint Conference of DiGRA and FDG. – 
Dundee: Abertay University, 2016. – P. 1–16. 

2 Condis M. Sorry, Wrong Apocalypse: Horizon Zero Dawn, Heaven’s Vault, 
and the Ecocritical Videogame // Game Studies. – 2020. – Vol. 20, N 3. – P. 1–11. 



Ульданова Д.Р. 

 48

зующие свою сущность только во взаимодействии друг с другом. 
Именно это делает их выражением пульса жизни, страхами и на-
деждами, чувствами, которые мы испытываем в повседневности. 
Видеоигры через рассказывание историй освещают и подсвечива-
ют нам эти импульсы. 

Утопии в рассмотренных кейсах основаны на определенных 
надеждах. Во-первых, надежды относительно развития знаний – 
создания ИИ, способного возродить и воспроизвести жизнь. Во-
вторых, надежды на взаимопомощь – развития социальных связей 
и сетей, способных объединить людей ради какой-либо цели. В-тре-
тьих, надежды на создание справедливых институтов – с распреде-
лением власти и возвращением к истокам. Антиутопии, напротив, 
выражают страхи – страх, что знания будут снова использоваться 
для распространения власти и влияния над людьми, что приведет к 
уничтожению человечества, страх сближения людей, что может 
вызвать катастрофу из-за неспособности людей сосуществовать 
друг с другом, страх распространения насилия. Идеологии пред-
ставляют собой закрепление статуса-кво, политических интересов 
группы. 

Утопии, антиутопии и идеологии конструируются через дис-
курсивные практики, структуру сюжета и геймплей. На уровне 
структуры можно отследить противостояние идей, а дискурсы рас-
крывают сущность этих идей и чувства героев, реализующих тот 
или иной дискурс. Геймплей во всех кейсах в той или иной степе-
ни способствует усилению утопических импульсов: он согласуется 
с ценностями главных героев, связанными с использованием зна-
ния с благими намерениями, взаимопомощи, использованием на-
силия только в крайнем случае, и их целями по спасению челове-
чества. 

Хотя утопические и антиутопический импульсы, найденные 
другими исследователями в других кейсах, похожи с тем, что было 
найдено: например, утопия как внимание к человеческим, эколо-
гическим проблемам, а антиутопия – победа глобального капита-
лизма с эксплуатацией людей, данная работа раскрывает утопию и 
антиутопию как две стороны одной монеты, которую подбрасы-
вают люди. Эта призма позволила выявить связь между утопией, 
идеологией и антиутопией и обнаружить эту связь в эмпирических 
примерах. Эта связь показывает, вокруг каких тем происходит 
круговорот идей и чувств: о чем люди переживают и на что возла-
гают свои надежды. Эмпирические данные видеоигр как части 



Особенности отражения социально-политических феноменов  
в видеоиграх  

 49

культурного воображения содержат в себе большой потенциал для 
дальнейших исследований по теме. 

Список литературы 

1. Беньямин В. О понятии истории // Беньямин В. Учение о подобии. Медиа-
эстетические произведения. – Москва: РГГУ, 2012. – С. 237–253. 

2. Фукуяма Ф. Конец истории и последний человек. – Москва: АСТ, 2007. – 
588 с. 

3. Aarseth E. Playing Research: Methodological Approaches to Game Analysis // 
Artnodes. – 2003. – Vol. 7. – P. 1–7. 

4. Baccolini R. The Persistence of Hope in Dystopian Science Fiction // PMLA. – 
2004. – Vol. 119, N 3. – P. 518–521. 

5. Condis M. Sorry, Wrong Apocalypse: Horizon Zero Dawn, Heaven’s Vault, and the 
Ecocritical Videogame // Game Studies. – 2020. – Vol. 20, N 3. – P. 1–11. 

6. Dyer-Witheford N., Peuter G. Games of Empire: Global Capitalism and Video 
Games. – London: University of Minnesota Press, 2009. – 277 p. 

7. Farca G., Ladevèze C. The Journey to Nature: The Last of Us as Critical Dystopia // 
Proceedings of 1 st International Joint Conference of DiGRA and FDG. – Dundee: 
Abertay University, 2016. – P. 1–16. 

8. Farca G. The Concept of Utopia in Digital Games // Clash of Realities: Proceedings 
of the Conference. – Bielefeld: transcript Verlag, 2018. – P. 1–55. 

9. Galloway R.A. Social Realism in Gaming // Game Studies. – 2004. – Vol. 4, N 1. – 
P. 1–20. 

10. Gee J.P. Unified discourse analysis. Language, Reality, Virtual Worlds, and Video 
Games. – London; New York: Routledge, 2015. – 134 p. 

11. Geoghegan V. Ideology and utopia // Journal of Political Ideologies. – 2004. – 
Vol. 9, N 2. – P. 123–138. 

12. Jameson F. Archaeologies of the Future: The Desire Called Utopia and Other Sci-
ence Fictions. – London; New York: Verso, 2007. – 53 p. 

13. Johnson C., Tulloh R. Video games and dystopia: Total cities, post-cities and the 
political unconscious // Journal of Gaming & Virtual Worlds. – 2017. – Vol. 9, 
N 5. – P. 315–334. 

14. Klosiński M. Games and Utopia // Acta Ludologica. – 2018. – Vol. 1, N 1. – P. 4–
14. 

15. Levitas R. Looking for the blue: The necessity of utopia // Journal of Political Ide-
ologies. – 2007. – Vol. 12, N 3. – P. 289–306. 

16. Limpar I. Displacing the Anxieties of Our World: Spaces of the Imagination. – 
Newcastle upon Tyne: Cambridge Scholars Publishing, 2017. – 224 p. 

17. Lipkin N. Examining Indie's Independence: The Meaning of “Indie” Games, the 
Politics of Production, and Mainstream Cooptation // Loading... – 2013. – Vol. 7, 
N 11. – P. 8–24. 

18. Navarrete-Cardero L., Vargas-Iglesias J. Can We Programme Utopia? The Influ-
ence of the Digital Neoliberal Discourse on Utopian Videogames // TripleC. – 
2018. – Vol. 16, N 2. – P. 782–804. 



Ульданова Д.Р. 

 50

19. Pérez-Latorre O., Oliva M. Video Games, Dystopia, and Neoliberalism: The Case 
of BioShock Infinite // Games and Culture. – 2019. – Vol. 14, N 7/8. – P. 781–800. 

20. Pérez-Latorre O. Post-apocalyptic Games, Heroism and the Great Recession // 
Game Studies. – 2019. – Vol. 19, N 3. – P. 1–13. 

21. Ricoeur P. Ideology and Utopia as Cultural Imagination // Philosophic Exchange. – 
1976. – Vol. 7, N 1. – P. 17–28. 

22. Ricoeur P. Lectures on Ideology and Utopia. – New York: Columbia University 
Press, 1986. – 274 p. 

23. Sargent L.T. The Three Faces of Utopianism Revisited // Utopian Studies. – 1994. – 
Vol. 5, N 1. – P. 1–37. 

24. Sargent L.T. Utopia and Ideology // The Oxford Handbook of Political Ideologies / 
ed. by M. Freeden, L.T. Sargent, M. Stears. – Oxford: Oxford University Press, 
2015. – P. 515–529. 

25. Schulzke M. The Critical Power of Virtual Dystopias // Games and Culture. – 
2014. – Vol. 9, N 5. – P. 315–334. 

 



План разработки феноменологии не-данного через понятие «энергии» 
Григория Паламы 

 51

УДК 32(075.8)                                      DOI: 10.31249/rphil/2025.03.05 

ПАРШИНА Л.В.* ПЛАН РАЗРАБОТКИ ФЕНОМЕНОЛОГИИ НЕ-
ДАННОГО ЧЕРЕЗ ПОНЯТИЕ «ЭНЕРГИИ» ГРИГОРИЯ ПАЛА-
МЫ  

Аннотация. Феноменология не-данного обосновывается как 
вызов современности. В статье намечается план разработки воз-
можности концептуализации не-данного в феноменологии посред-
ством понятия энергии Григория Паламы. Здесь не-данное проти-
вопоставляется гуссерлевской данности и соотносится с 
«насыщенным феноменом» Мариона. В результате делается вы-
вод, что структура познания насыщенного феномена или не-
данного оказывается схожей с познанием Бога через его незримые 
энергии и зримые творения. 

Ключевые слова: не-данное; энергия; сущность; Марион; Па-
лама. 

PARSHINA L.V. PLAN FOR DEVELOPING THE PHENOMENOL-
OGY OF THE NON-GIVEN THROUGH THE CONCEPT OF “EN-
ERGY” OF GREGORY PALAMAS 

Abstract. The phenomenology of the non-given is justified as a 
challenge to modernity. The article outlines a plan for developing the 
possibility of conceptualizing the non-given in phenomenology through 
the concept of energy by Gregory Palamas. Here, the non-given is con-
trasted with Husserlian givenness and correlated with Marion's “satu-
rated phenomenon”. As a result, it is concluded that the structure of 
cognition of the saturated phenomenon or the non-given turns out to be 
similar to the cognition of God through his invisible energies and visi-
ble creations. 

Keywords: non-given; energy; essence; Marion; Palama. 

                                                           
* © Паршина Лада Витальевна – студент бакалавриата философского фа-

культета МГУ имени М.В. Ломоносова. 



Паршина Л.В. 

 52

Для цитирования: Паршина Л.В. План разработки феноменологии 
не-данного через понятие «энергии» Григория Паламы // Социальные и 
гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: 
Философия. – 2025. – № 3 – С. 51–55.– DOI: 10.31249/rphil/2025.03.05 

В связи с развитием средств связи, СМИ, появлением интер-
нета человек стал вхожим не только в οἰκουμένη (гр. заселенная 
земля) своей собственной жизни и ближнего круга, но и в более 
крупное информационное пространство. Как правило, человек вы-
нужден принимать такой образ жизни, и выбора о вхождении в 
информационные сети вовсе не стоит. Мы оказываемся в ситуации 
более раздвинутого жизненного мира, чем сто лет назад, и во мно-
гом остаемся бессильны перед этим фактором. Из-за этого мен-
тальная жизнь человека становится более насыщенной. События 
других континентов, дальних городов, людей, с которыми бы ты 
никогда не познакомился в действительности без современных 
технологий, становятся актуальными виртуально через новостные 
порталы и социальные сети. Конечно, это современное явление 
требует осмысления с разных сторон, но для нас интересной явля-
ется новая феноменологическая ситуация, когда встреча с насы-
щенными феноменами становится не редкой, а поэтому мы все 
больше нуждаемся в их феноменологической дескрипции и кон-
цептуализации. Таков вызов современности для феноменологии. 
В социальном плане под насыщенными феноменами могут подра-
зумеваться исторические события, которые невозможно осмыс-
лить и предвидеть, мы сами являемся теми, кто встречен внутри 
этих событий и конституирован ими. Из-за развития СМИ, их все-
доступности и всепроникаемости, мы все время оказываемся втя-
нуты в различные исторические события, причем их историческая 
значимость может быть не понята в настоящем. 

Под не-данным мы понимаем иное гуссерлевской данности, 
которая приравнивается к феноменологической очевидности, как 
идентификация подразумеваемого и усматриваемого, когда само 
подразумеваемое высвечивается в вещи1. Последователи Гуссерля 
начали обращать внимание на то, что феномены, описываемые 
Гуссерлем, бедны созерцанием2. Из-за этого феноменология не 
                                                           

1 Хайдеггер М. Пролегомены к истории понятия времени / пер с нем. 
Е. Борисова. – Томск: Водолей, 1998. – С. 63. 

2 (Пост) феноменология: новая феноменология во Франции и за ее преде-
лами / под ред. С.А. Шолоховой, А.В. Ямпольской. – Москва: Академический 
проект, 2014. – С. 97. 



План разработки феноменологии не-данного через понятие «энергии» 
Григория Паламы 

 53

описывает всю полноту имманентной жизни (хоть эта тема и тре-
бует прояснения). В случае же не-данного мы всегда имеем пре-
вышение созерцаемого над подразумеваемым, первое превалирует 
над подразумеваемым и трансформирует его. Жак-Люк Марион в 
последние годы ХХ столетия публикует книгу «Будучи данным», 
где разрабатывает феноменологию насыщенного феномена. По 
большому счету то, что мы называем не-данным и есть насыщен-
ный феномен по Мариону, он характеризуется тем, что выходит за 
границы феноменальности, но все равно оказывается явленным1. 
Марион в пример насыщенного феномена приводит самого Иисуса 
Христа и его воскрешение, которое утверждает Его как Бога. 
В Евангелии от Иоанна 1:11 говорится, что сначала Иисус не был 
принят2 (конечно, имеется в виду принятие как узнавание его сущ-
ности, единосущной Богу Отцу), но впоследствии все же Он нашел 
пространство для своего разворачивания и внемления окружаю-
щими через событие Пасхи. То есть феномен был принят по своим 
действиям, проявлениям, а не по возможной феноменальности и 
схватыванию ее сути. Это приводит нас к разработке феноменоло-
гии не-данного посредством феноменологии действий, энергий 
которые есть и одновременно не есть сущность, которая их произ-
водит. Отношение производства или причины и следствия в отно-
шении познания Божественного является проблематичным3. Часто 
в отношении познания Бога используется максима, что Бог есть 
нечто непознаваемое и люди ограничены в своей возможности по-
стичь Творца, а человеческие попытки в этом деле обречены оста-
ваться антропоморфными по своей сути. Похожая логика наблю-

                                                           
1 То есть не-данное есть не нехватка для данности, а сверх-данность, кото-

рая не может быть дана в полной мере и очевидно, как Гуссерлевская бедная дан-
ность (например, данность кубика). 

2 Не был принят миром, куда он пришел. В контексте Евангелия скорее 
имеются в виду фарисеи и вообще иудейское общество. 

3 Насчет производства энергий сущностью и отношения следования раз-
ворачивалось множество дискуссий в традиции Церкви, на которые отвечает Гри-
горий Палама в «О божественном единстве и разделении» (Григорий Палама. 
О божественном единстве и разделении / пер. с древнегреч. Д.В. Бугая // Истори-
ко-философский альманах. – 2010. – Т. 3. – С. 379–401). Для установления отно-
шения между Богом и его порождениями – энергиями он использует отношение 
«без причастности причастного», поэтому энергии оказываются и производимы-
ми и не производимыми, что повторяет логику «Мистического богословия» 
Псевдо-Дионисия Ареопагита, и указывает на особый характер знания: неизре-
ченного, мистического, невозможного для доказательства. 



Паршина Л.В. 

 54

дается в системе Канта: мы имеем дело с феноменом – продуктом, 
познаным нами вследствие аффицированности ноуменом, перера-
ботанным нашими формами чувственности и категориями рассуд-
ка. Однако в феноменологии такая структура отрицается: во-
первых, помышление «больше того, чего нельзя помыслить» есть 
для нас последняя феноменологическая возможность, именно воз-
можность созерцания; во-вторых, феноменология уничтожает раз-
деление явления и вещи-в-себе1, поэтому логика человеческого 
несовершенства, ограниченности форм познания уже не будет ра-
ботать. В феноменологии Бог как феномен становится познавае-
мым именно как своя возможность разворачивания в мире: это 
происходит посредством разделений нетварных исхождений– 
энергийный составляющих – и результатов исхождений, которые 
уже имеют тварную природу2. Из этих размышлений становится 
ясной необходимость в обращении к разделению сущности и энер-
гии Григория Паламы, чтобы установить способы созерцания на-
сыщенных феноменов, т.е. не-данного в указанном смысле. Во-пер-
вых, само Божественное откровение считается насыщенным 
феноменом, во-вторых, те же заявленные исторические события 
никогда не узнаются по своей сути, но лишь по силе действия. Та-
ким образом, структура познания насыщенного феномена или не-
данного оказывается схожей с познанием Бога через его зримые 
творения. Возможно, нахождение такой аналогии позволит более 
подробно и ясно проработать феноменологию не-данного, пользу-
ясь теоретическими наработками восточных Отцов Церкви. 

Список литературы 

1. Дионисий Ареопагит. Корпус сочинений с толкованиями Максима Исповед-
ника / пер. с греч. Г.М. Прохорова. – Санкт-Петербург: Алетейя, 2002. – 862 с. 

2. Григорий Палама. О божественном единстве и разделении / пер. с древнегреч. 
Д.В. Бугая // Историко-философский альманах. – 2010. – Т. 3. – С. 379–401. 

3. Кант И. Критика чистого разума / под ред. Н.В. Мотрошиловой, В.А. Туш-
линга. – Москва: Мысль, 1994. – 591 с. 

                                                           
1 Основоплогающий тезис Гуссерля в «Логических исследованиях»: 

«К самим вещам!», обозначает переход от значений о вещах к самим созерца-
тельным данностям, к сути вещей, т.е. постулируется возможность достичь самих 
вещей, в то время как у Канта ноумен абсолютно непознаваем. 

2 Подробнее см. примечание переводчика Д.В. Бугая: Григорий Палама. 
О божественном единстве и разделении / пер. с древнегреч. Д.В. Бугая // Истори-
ко-философский альманах. – 2010. – Т. 3. – С. 386. 



План разработки феноменологии не-данного через понятие «энергии» 
Григория Паламы 

 55

4. (Пост) феноменология: новая феноменология во Франции и за ее пределами / 
под ред. С.А. Шолоховой, А.В. Ямпольской. – Москва: Академический про-
ект, 2014. – 288 с. 

5. Хайдеггер М. Пролегомены к истории понятия времени / пер с нем. Е. Бори-
сова. – Томск: Водолей, 1998. – 384 с. 

 



Кода Н.В. 

 56

ГРАНИ САКРАЛЬНОГО 

УДК 291.1                                             DOI: 10.31249/rphil/2025.03.06 

КОДА Н.В.* «ТЕОЛОГИЧЕСКИЙ ИСТОК» И РЕЛИГИОЗНАЯ 
ПРОБЛЕМАТИКА В РАБОТАХ МАРТИНА ХАЙДЕГГЕРА И 
СОВРЕМЕННАЯ ФИЛОСОФИЯ РЕЛИГИИ  

Аннотация. В статье исследуется влияние «теологического 
истока» на философию Хайдеггера, и влияние антиметафизическо-
го проекта Хайдеггера на современную философско-богословскую 
мысль. Анализ проводится через рассмотрение дискуссии о рели-
гиозности или атеистичности немецкого философа, вопроса о ре-
лигиозной мотивированности ряда тем и терминов его философии, 
противопоставлении религиозной традиции истинному религиоз-
ному чувству в поздних работах мыслителя. Анализ приводит к 
выводу, что независимо от того, что означают «религиозные эле-
менты» в философии Хайдеггера, наибольший интерес представ-
ляет ситуация, которая создается под его влиянием в философии 
религии второй половины ХХ – начала ХХI в. 

Ключевые слова: Хайдеггер; метафизика; религиозный опыт; 
фактический жизненный опыт; Dasein; исток. 

KODA N.V. “THEOLOGICAL ORIGIN” AND RELIGIOUS ISSUES 
IN THE WORKS OF MARTIN HEIDEGGER AND MODERN PHI-
LOSOPHY OF RELIGION 

Abstract. The article explores the influence of the “theological 
origin” on Heidegger's philosophy and the impact of Heidegger's anti-
metaphysical project on contemporary philosophical-theological 
thought. The analysis is conducted through an examination of the de-

                                                           
* © Кода Надежда Викторовна – кандидат философских наук, преподава-

тель кафедры Истории зарубежной философии. Российский государственный 
гуманитарный университет. Российская Федерация, 125993, г. Москва, улица 
Миусская, 6. 



«Теологический исток» и религиозная проблематика в работах  
Мартина Хайдеггера и современная философия религии 

 57

bate regarding the religiosity or atheism of the German philosopher, the 
question of the religious motivation behind certain themes and terms in 
his philosophy, and the contrast between religious tradition and genuine 
religious feeling in the thinker's later works. The analysis leads to the 
conclusion that, regardless of the meaning of the «religious elements» 
in Heidegger's philosophy, the greatest interest lies in the situation that 
has emerged under his influence in the philosophy of religion during 
the second half of the 20 th and early 21 st centuries. 

Keywords: Heidegger; metaphysics; religious experience; factic 
life experience; Dasein; оrigin. 

Для цитирования: Кода Н.В. «Теологический исток» и религиозная 
проблематика в работах Мартина Хайдеггера и современная философия 
религии // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубеж-
ная литература. Сер. 3: Философия. – 2025. – № 3. – С. 56–60. – DOI: 
10.31249/rphil/2025.03.06 

Значение роли теологического истока в философии Хайдег-
гера неоднократно акцентировалось учеными, либо в контексте 
религиозной мотивированности ряда тематик и терминов хайдег-
геровской философии (например, мотивированности термина 
Dasein изучением «фактического жизненного опыта» ранних хри-
стиан), либо в контексте обусловленности позднего мышления 
Хайдеггера ранними религиозными интуициями (О. Пёггелер, 
Х. Отт, Б. Каспер, Д. Ван Бурен, Т. Кизиль и др.). 

Несмотря на то что в отечественном хайдеггероведении дли-
тельное время сохраняло свои позиции представление о Хайдегге-
ре как об атеистическом экзистенциалисте, после перевода ряда 
томов бытийно-исторического цикла, после работ С.А. Коначевой, 
Н.З. Бросовой, В.П. Вишнякова и др. вопрос о религиозных эле-
ментах философии Хайдеггера стал актуален в отечественном хай-
деггероведении. Поздний Хайдеггер отмечал, что в работе «Бытие 
и время» (которая связана с отходом от религиозной проблематики 
60-го тома Gesamtausgabe) он «слишком рано рискнул пойти 
слишком далеко»1, а И. Фехер полагал, что «первый поворот Хай-
деггера (совершенный «внутри религиозной проблематики») «ле-

                                                           
1 Хайдеггер М. Время и бытие: Статьи и выступления. – Москва: Респуб-

лика, 1993. – С. 277.  



Кода Н.В. 

 58

жит в основе всех последующих поворотов»1. Что означал теоло-
гический исток для философии Хайдеггера, был ли он преодолен 
вместе со сменой факультета, либо же его отпечаток сохранился в 
хайдеггеровском мышлении? 

Дискуссия о религиозных элементах в философии Хайдегге-
ра связана с выяснением вопроса о том, являлся ли Хайдеггер ре-
лигиозным либо атеистическим мыслителем. Однако такая поста-
новка вопроса выглядит однобоко, учитывая переосмысление 
Хайдеггером как атеизма (как состояния богооставленности), так и 
теологии и классической религиозности (критикуемых как части 
метафизики). Однозначно нельзя назвать Хайдеггера ни атеистом, 
ни религиозным конфессиональным мыслителем в привычном 
смысле слова. Когда исследование приходит к выводу, что подоб-
ного рода постановка вопроса оказывается неуместной по отноше-
нию к хайдеггеровскому проекту, возникает вопрос – какая поста-
новка вопроса будет по отношению к хайдеггеровской философии 
корректной? 

Уместным представляется постановка вопроса о ситуации, 
которую создала религиозная мотивированность мышления Хай-
деггера в его философии, а также о ситуации, которую создала 
хайдеггеровская философия для философии религии ХХ – начала 
ХХI вв. 

Действительно ли «первый поворот лежит в основе всех по-
следующих» и что это может означать? Под «первым поворотом» 
И. Фехер имеет в виду трансформацию хайдеггеровской мысли в 
период конца 1910-х – начала 1920-х годов, когда от аристотелев-
ско-схоластического подхода, использованного в хабилитацион-
ной работе по Дунсу Скотту (1915), где Хайдеггер переходит к фе-
номенологическому методу и исследованию «фактического 
жизненного опыта» ранних христиан. Сама структура критики 
схоластического подхода, которая изначально происходит на ос-
нове религиозной тематики, сохраняется во всем философствова-
нии Хайдеггера, перерастая в антиметафизический проект. Прин-
цип «методологического атеизма философии», который Хайдеггер 
формулирует в 1922 г. и применяет в «Бытии и времени», мотиви-
рован изначально критикой аристотелевско-схоластического под-
хода по отношению к божественному. Коль скоро философия не 

                                                           
1 Fehèr I. Heidegger’s Postwar Turn: The Emergence of the Hermeneutic 

Viewpoint of his Philosophy and the Idea of “Destruktion” on the Way to “Being and 
time” // Philosophy today. – 1996. – Vol. 40, N 1. – P. 21. 



«Теологический исток» и религиозная проблематика в работах  
Мартина Хайдеггера и современная философия религии 

 59

должна иметь под собой никаких предпосылок – вопрос божест-
венного должен быть ею оставлен. Однако поздний Хайдеггер по-
лагает, что философия слишком «пропитана метафизическим 
мышлением, и задача заключается в поиске «изначальных воз-
можностей мысли»1, в поиске внепонятийной «скрытой строгости 
(verborgenste Strenge) мышления, в которых не совершится сведе-
ния бытия к высшему сущему. Период после «поворота» в фило-
софии Хайдеггера характеризуется не только доминирующей ро-
лью сокрытости (λήθη) в его концепции истины, но и активным 
использованием стратегии умолчания (Erschweigung). Этот подход 
включает в себя концепцию беспонятийного языка (begriffloses 
Sagen) и сигетичную строгость беспонятийного мышления (Sige-
tik), которая противопоставляется традиционной аристотелевской 
логике. Антиметафизическая стратегия позднего Хайдеггера во 
многом опиралась на «религиозный почерк» его произведений, что 
подчеркивает глубокую связь его мысли с поиском иного, не кон-
цептуального способа выражения и понимания бытия. Может ли 
такое мышление «иметь дело» с божественным – на этот вопрос 
следует дать скорее утвердительный ответ. Если строение метафи-
зики заключается в ее «онто-тео-логической структуре», каждая из 
ее составляющих должна быть затронута «изначальной возможно-
стью мышления» для осуществления антиметафизического проекта. 

Ситуация, которую создает теологический исток в филосо-
фии Хайдеггера, создает ряд парадоксальных ситуаций, когда «ме-
тодологический атеизм» философии способствует развитию фило-
софии религии второй половины ХХ – начала ХХI в., и в то же 
время «религиозные элементы» в работах позднего Хайдеггера 
сохраняются в структуре мысли, а не в самом «религиозном вы-
сказывании» или размышлении о религии. Для Хайдеггера стоит 
выбор не между религией и философией, он противостоит им обе-
им в их «метафизическом» изводе. Выбор для Хайдеггера стоит 
между подлинными и неподлинными формами религиозного опы-
та. Хайдеггер выступает как приверженец «альтернативных под-
ходов» к осмыслению западноевропейского наследия, в рамках как 
философской, так и религиозной традиции. 

Антиметафизическая стратегия осмысления религиозного 
опыта позднего Хайдеггера оказала значительное влияние на раз-
витие философско-богословской мысли второй половины XX – 
                                                           

1 Heidegger M. Gesamtausgabe. Bd. 69. Die Geschichte des Seyns. – Frankfurt 
am Main: Vittorio Klosterman, 1998. – S. 167–169.  



Кода Н.В. 

 60

начала XXI в. Это направление характеризуется стремлением к 
религии, которая существует «по ту сторону религии, до религии и 
после религии». В рамках этого подхода возникает тенденция к 
формированию особого типа религиозности, которая существует 
«без» или «вне» традиционно понимаемой религии. Примеры это-
го можно увидеть в таких концепциях, как «Бог после метафизи-
ки» Дж.П. Мануссакиса, «христианство после христианства» 
Дж. Ваттимо и «религиозность без Бога» В. Шульца. 

Исследование выполнено за счет гранта Российского науч-
ного фонда (Russian Science Foundation) № 24-28-01822, https://rscf. 
ru/project/24-28-01822/ Тема: Стратегии тематизации традиции в 
философии М. Хайдеггера и православной мысли второй полови-
ны ХХ – начала ХХI вв. Руководитель проекта Коначева С.А. Но-
мер проекта 24-28-01822 Кода Надежда Викторовна, исполнитель 
проекта, научный сотрудник, к. н. Центра научно-исследователь-
ской работы Отдела сопровождения научно-исследовательской 
работы Управления по координации научной и экспертно-аналити-
ческой работы Департамента научной деятельности. 

Список литературы 

1. Хайдеггер М. Время и бытие: Статьи и выступления. – Москва: Республика, 
1993. – 447 c. 

2. Fehèr I. Heidegger’s Postwar Turn: The Emergence of the Hermeneutic Viewpoint 
of his Philosophy and the Idea of “Destruktion” on the Way to “Being and time” // 
Philosophy today. – 1996. – Vol. 40, N 1. – P. 9–35. 

3. Heidegger M. Gesamtausgabe. Bd. 69. Die Geschichte des Seyns. – Frankfurt am 
Main: Vittorio Klosterman, 1998. – 229 S. 

 



«Смерть Бога» как высвобождение возможности вопрошания о Боге – по-
пытка методологического сближения мысли Ж.-Л. Мариона и Х. Яннараса 

 61

УДК 141.4                                             DOI: 10.31249/rphil/2025.03.07 

КАЗАНЦЕВ С.С.* «СМЕРТЬ БОГА» КАК ВЫСВОБОЖДЕНИЕ 
ВОЗМОЖНОСТИ ВОПРОШАНИЯ О БОГЕ – ПОПЫТКА МЕТО-
ДОЛОГИЧЕСКОГО СБЛИЖЕНИЯ МЫСЛИ Ж.-Л. МАРИОНА И 
Х. ЯННАРАСА  

Аннотация. В статье делается попытка начального сравне-
ния творчества Ж.-Л. Мариона и Х. Яннараса. На основании неко-
торых сходств, в частности методологических, акцентируются их 
различия. Исходя из этих промежуточных результатов автор стре-
мится поднять вопрос о необходимости тематизации традиции как 
способа данности Бога и, в пределе, о возможности транс-
конфессионального и традиционального вопрошания о Боге. 

Ключевые слова: Жан-Люк Марион; Христос Яннарас; онто-
теология; христианство; постметафизика. 

KAZANTSEV S.S. “THE DEATH OF GOD” AS THE FREEING OF 
THE POSSIBILTY OF ASKING ABOUT GOD – AN ATTEMPT AT 
A METHODOLOGICAL RAPPROCHEMENT OF THE THOUGHT 
OF J.-L. MARION AND CH. YANNARAS 

Abstract. In the article, an attempt is made at a preliminary com-
parison of the work of J.-L. Marion and Ch. Yannaras. On the basis of 
several similarities, in particular methodological ones, their differences 
are accentuated. In light of these interim results, the author seeks to 
raise the question of the necessity of the thematization of tradition as a 
form of the givenness of God and, as a limit, of the possibility of trans-
confessional and traditional asking about God. 

Keywords: Jean-Luc Marion; Christos Yannaras; ontotheology; 
Christianity; postmetaphysics. 

                                                           
* © Казанцев Сергей Сергеевич – студент философского факультета МГУ 

имени М.В. Ломоносова. 



Казанцев С.С. 

 62

Для цитирования: Казанцев С.С. «Смерть Бога» как высвобожде-
ние возможности вопрошания о Боге – попытка методологического 
сближения мысли Ж.-Л. Мариона и Х. Яннараса // Социальные и гумани-
тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Филосо-
фия. – 2025. – № 3. – С. 61–67. – DOI: 10.31249/rphil/2025.03.07 

Хотя Жан-Люк Марион и Христос Яннарас – одни из наибо-
лее известных современных философов, пишущих или писавших 
на темы Бога и божественного, сопоставления их мысли редки и 
сконцентрированы преимущественно на тематических аспектах. 
Между тем методологическое сравнение их мысли могло бы быть 
интересным в нескольких отношениях. Во-первых, оно некоторым 
образом напрашивается ввиду ряда значительных сходств их твор-
чества, что делает само сравнение возможным. К примеру, общий 
историко-культурный контекст, в котором находятся оба автора, 
достаточно широк, как и сравнительно высоко количество тех 
мыслителей и текстов, к которым они обращаются в своих поис-
ках. Более того, по мере их прочтения проясняется и конечная 
цель этих поисков – нахождение адекватного Богу способа гово-
рить о Его отношениях с человеком. Хотя это нельзя в полной ме-
ре назвать возвращением к Богу Авраама, Исаака и Иакова, оба 
стремятся вернуть утраченную, по их мнению, «Богом философов» 
божественность, а результаты их попыток оказываются скорее от-
рицательно оцененными как в католичестве1, так и в православном 
христианстве2. Во-вторых, подобное рассмотрение, как я надеюсь 
показать в статье, позволило бы отрефлексировать и тематизиро-
вать традицию, изнутри которой совершается поиск Бога. 

Для Мариона и Яннараса оказывается характерным ряд ско-
рее методологических решений, которые во многом обуславливают 
тематические различия. Так, например, авторов единит отношение 
к собственной критике западной «онтотеологии», основанной на 
прочтении Хайдеггера, как к высвобождению возможности поста-
новки вопроса о Боге, но исходя из некоторой традиционной дан-
ности, что отражается в их привлечении святоотеческой мысли как 

                                                           
1 Knepper T. Jacques Derrida and Jean-Luc Marion // The Oxford Handbook of 

Dionysius the Areopagite / ed. by M. Edwards, D. Pallis, G. Steiris. – Oxford: Oxford 
University Press, 2022. – P. 647–648. 

2 Ларше Ж.-К. Лицо и природа. Православная критика персоналистских 
теорий Христоса Яннараса и Иоанна Зизиуласа / пер. с фр. П. Доброцветова, 
Р. Ахматханова, А. Вавиловой, Н. Редина, В. Чернова; под ред. П. Доброцвето-
ва. – Москва: Паломник, 2021. – С. 25–27. 



«Смерть Бога» как высвобождение возможности вопрошания о Боге – по-
пытка методологического сближения мысли Ж.-Л. Мариона и Х. Яннараса 

 63

еще свободной интерпретации изначального религиозного опыта. 
Оба автора взаимодействуют с корпусом Дионисия Ареопагита, 
при этом Яннарас – скорее как комментатор и истолкователь 
(текст его интересует постольку, поскольку он видит в нем «обра-
зец или мерило суждения о тех предпосылках, которые сделали 
невозможным для восточной богословской традиции замыкание в 
бесконечных интеллектуальных дискуссиях»1), а Марион – как ин-
терпретатор, подчиняя святоотеческий корпус феноменологиче-
ской проблематике дистанции2. «Смерть Бога» у обоих мыслите-
лей становится констатацией некоторого события, имеющего 
историческую и интеллектуальную локализацию в западно-
европейской метафизике и приглашающего к мышлению о Боге. 
Так, Яннарас называет «проповедь» Ницше «призывом к осозна-
нию конкретной исторической ответственности»3 и, вслед за Хай-
деггером, итогом развертывания исторической логики европей-
ской метафизики, а Марион утверждает, что «крушение идола», 
произведенное Ницше, «высвобождает пространство, открытое 
анархическому вторжению божественного4». То, как оба мыслите-
ля прочитывают Дионисия Ареопагита и Ницше, сказывается и на 
итогах их тематических поисков. Для обоих эти тексты важны в 
аспекте отношений человека и Бога, но для Мариона важно скорее 
трансформативное влияние речи о Боге на человека из-за того, что 
в его интерпретации «Веселой науки» утверждение «смерти Бога» 
«удерживает философа в невыносимом противоречии, где ему 
приходится выносить противоположные утверждения»5, чтобы не 
впасть в ошибку предикации Бога и, удерживая дистанцию, произ-
веденную даром Бога, «мыслить немыслимое как немыслимое». 
Яннараса же интересует несколько иной, антропологический под-
ход – он не трактует судьбу Ницше в связи с его сочинениями, а 
                                                           

1 Яннарас Х. Хайддегер и Ареопагит, или об отсутствии и непознаваемо-
сти Бога // Яннарас Х. Избранное: Личность и Эрос / пер. с греч. Г.В. Вдовина. – 
Москва: «Российская политическая энциклопедия» (РОССПЭН), 2005. – С. 52. 

2 Ямпольская А.В. Богословие как икона: феноменологическая интерпре-
тация греческих отцов у Ж.-Л. Мариона // Вопросы философии. – 2021. – № 3. – 
С. 97. 

3 Яннарас Х. Хайддегер и Ареопагит, или об отсутствии и непознаваемо-
сти Бога // Яннарас Х. Избранное: Личность и Эрос / пер. с греч. Г.В. Вдовина. – 
Москва: Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2005. – С. 35. 

4 Марион Ж.-Л. Идол и дистанция. – Москва: Издание Института филосо-
фии, теологии и истории св. Фомы, 2009. – С. 96. 

5 Там же. – C. 95. 



Казанцев С.С. 

 64

расценивает его творчество как решительное отрицание всей за-
падной традиции и, исходя из этого, заостряет внимание на разли-
чии между сущностью и энергиями, чтобы затем подойти к теме 
любви как способу бытия Бога в личностных отношениях с чело-
веком. Для обоих мыслителей именно позиционирование себя как 
вопрошающего относительно святоотеческой традиции и ее кри-
тики становится тем, что разворачивает дальнейшую схему их по-
исков. 

Поскольку цель этой статьи – поднять вопрос о возможности 
такого рассмотрения, для сравнения были выбраны две наиболее 
ранние работы Мариона и Яннараса. В них, несмотря на «истори-
ческое» у Яннараса и личностное у Мариона прочтение Ницше, не 
производится рефлексия предпосланности для этих радикальных 
проектов поиска адекватной Богу речи о Нем, некоторых не впол-
не очевидных положений. Так, например, оба философа в значи-
тельной степени опираются на хайдеггеровскую критику онтотео-
логии, заимствуя вместе с этим термином и элементы его языка1, и 
его интерпретацию слов Ницше «Бог мертв». Тем не менее, как 
указывает А. Гагинский, заимствование это «очень избирательно»2 
ввиду их отнесения себя к той или иной богословской традиции, 
упуская вследствие этого немаловажные части самой концепции 
онтотеологии, предусматривающей не только историко-философ-
ский, но и бытийный аспект, тем самым лишая термин его смыс-
ла3. У Мариона и Яннараса утверждением смерти Бога преодоле-
вается не забвение бытия, а концептуальный атеизм или западная 
метафизическая традиция. 

Так, ввиду приведенной критики, концепция онтотеологии 
не представляется адекватной для понимания – и преодоления – 
традиции метафизики. Более того, вследствие предпосланности 
этого пути мышления, сближение различных способов мышления 
о Боге обретает интерес не столько как попытка исправить вопро-
шание о Боге и достичь сообразного Богу Его понимания, сколько – 
продолжая пространственную метафорику, использующуюся ав-
торами, – как возможность открыть место для обращения к Богу. 

                                                           
1 Марион Ж.-Л. Идол и дистанция. – Москва: Издание Института филосо-

фии, теологии и истории св. Фомы, 2009. – С. 53–56. 
2 Гагинский А.М. Онто-теология и преодоление метафизики: М. Хайдег-

гер, Ж.-Л. Марион и христианская традиция // Вестник ПСТГУ. Богословие. Фи-
лософия. – 2015. – Вып. 4 (60). – C. 67. 

3 Там же. 



«Смерть Бога» как высвобождение возможности вопрошания о Боге – по-
пытка методологического сближения мысли Ж.-Л. Мариона и Х. Яннараса 

 65

Согласно Блаженному Августину, «истинный философ есть тот, 
кто любит Бога»1 – но поскольку обращение находится внутри той 
или иной традиции восприятия, постольку образ Бога, которого 
любит философ, уже во многом задан. Как и для Яннараса, так и 
для Мариона традиция очень важна – отсюда яростная критика 
Яннарасом западной теологии отрицания и выбор Дионисия как 
возможности показать обретение «божественности Бога». Отсюда 
же готовность Мариона, напротив, позиционировать себя внутри 
негативной теологии. Если же пытаться отрицать или преодоле-
вать традицию, появляется необходимость выбора между различ-
ными богами, будь то «Бог философов», бог, «перед которым 
можно петь и танцевать», или бог, который от нас прячется – вы-
бор, который навряд ли позволит с уверенностью утверждать, что 
речь идет о Боге, а не о концептуальном идоле. Тем не менее  
Ж.-Л. Марион в более поздней работе, цитируя Э. Жильсона, будет 
писать о том, что Августин находится «на плоскости, которую 
можно назвать транс-философской»2. Прибавляя к этому транс-
конфессиональность, мы не стремимся к экуменизму и откладыва-
нию различий между православием и католичеством, а, напротив, 
пытаемся показать необходимость тематизации самой традиции 
как формы данности Бога, как некоторой призмы, сквозь которую 
проходят религиозные переживания верующего человека, и даже 
как формы взаимодействия с понятием божественного, в которую 
он значительным образом вовлечен. Более того, такой подход не 
будет снимать саму проблему конфессии или выбора между фило-
софией и несколькими вариантами теологии. Скорее он будет со-
хранять продуктивное напряжение между ними, позволяя отреф-
лексировать их и сочетать на пути к Богу подобно тому, как это 
делает В. Лосский3, при этом не лишая автономии богословие в 
пользу религиозной философии. 

Тематизация традиции и конфессии как источника осмысле-
ния религиозных переживаний позволяет не слепо принимать в 
качестве предпосылки «смерть Бога» и «конец метафизики», но, 
напротив, избавиться от этой предпосланности. Так появляется 
возможность строить способ обращения, избирая слова или подхо-

                                                           
1 Цит. по: Marion J.-L. In The Self’s Place: The Approach of Saint Augustine / 

trans. by J.L. Kosky. – Stanford: Stanford University Press, 2012. – P. 7. 
2 Ibid. – P. 8. 
3 Коначева С.А. Бытие. Священное. Бог: Хайдеггер и философская теоло-

гия XX века. – Москва: РГГУ, 2021. – С. 374. 



Казанцев С.С. 

 66

ды кажущиеся сообразными самому поиску, а не заранее предпо-
ложенному Богу. То есть возможность не «корректировать вопро-
шание в целях достижения соразмерной объекту постановки во-
проса», но прокладывать «путь, целью которого становится не 
познание, но единение с Богом»1. В этом отношении, помимо из-
ложенных выше наработок мыслителей постметафизического тол-
ка, кажется перспективным вовлечение в исследования опыта рус-
ской философии – например, Шестова (как вариант критики 
метафизики с религиозных позиций2), славянофильской филосо-
фии религии3, или апофатизма В. Лосского, который не только 
признается богословами свободным от тех излишеств, которые 
порой характеризуют мысль, например, Яннараса4, но и, согласно 
С. Коначевой, имеет «очевидные параллели с хайдеггеровской 
критикой метафизической понятийности и поиском непосредст-
венно личного переживания»5. В этом смысле, продолжая метафо-
ру восхождения Моисея на гору Синай в «мрак Божественной не-
познаваемости», может оказаться актуальным и опыт религиозной 
критики хайдеггеровской мысли (например, Н. Бердяева) как вари-
ант ее «отрицания» на пути апофатической лестницы к единению с 
Богом. 

Список литературы 

1. Гагинский А.М. Онто-теология и преодоление метафизики: М. Хайдеггер,  
Ж.-Л. Марион и христианская традиция // Вестник ПСТГУ. Богословие. Фи-
лософия. – 2015. – Вып. 4 (60). – С. 55–71. 

2. Коначева С.А. Бытие. Священное. Бог: Хайдеггер и философская теология 
XX века. – Москва: РГГУ, 2021. – 417 с. 

3. Ларше Ж.-К. Лицо и природа. Православная критика персоналистских теорий 
Христоса Яннараса и Иоанна Зизиуласа / пер. с фр. П. Доброцветова, 

                                                           
1 Коначева С.А. Бытие. Священное. Бог: Хайдеггер и философская теоло-

гия XX века. – Москва: РГГУ, 2021. – C. 370. 
2 Минаков М.А. Возвращение к Самому Важному: философское восстание 

Льва Шестова. // История философии. – 2018. – Т. 23, № 1. – C. 91. 
3 Человенко Т.Г. Русская религиозная философия: некоторые особенности 

феноменологической рефлексии // Philotheos. – 2010 – Т. 10. – С. 218. 
4 Ларше Ж.-К. Лицо и природа. Православная критика персоналистских 

теорий Христоса Яннараса и Иоанна Зизиуласа. / пер. с фр. П. Доброцветова, 
Р. Ахматханова, А. Вавиловой, Н. Редина, В. Чернова; под. ред. П. Доброцвето-
ва. – Москва: Паломник, 2021. – С. 6. 

5 Коначева С.А. Бытие. Священное. Бог: Хайдеггер и философская теоло-
гия XX века. – Москва: РГГУ, 2021. – С. 361. 



«Смерть Бога» как высвобождение возможности вопрошания о Боге – по-
пытка методологического сближения мысли Ж.-Л. Мариона и Х. Яннараса 

 67

Р. Ахматханова, А. Вавиловой, Н. Редина, В. Чернова; под ред. П. Доброцве-
това. – Москва: Паломник, 2021. – 288 с. 

4. Марион Ж.-Л. Идол и дистанция. – Москва: Издание Института философии, 
теологии и истории св. Фомы, 2009. – 292 с. 

5. Минаков М.А. Возвращение к Самому Важному: философское восстание 
Льва Шестова // История философии. – 2018. – Т. 23, № 1. – С. 82–95. 

6. Человенко Т.Г. Русская религиозная философия: некоторые особенности фе-
номенологической рефлексии // Philotheos. – 2010. – Т. 10. – С. 216–222. 

7. Ямпольская А.В. Богословие как икона: феноменологическая интерпретация 
греческих отцов у Ж.-Л. Мариона // Вопросы философии. – 2021. – № 3. – 
С. 89–100. 

8. Яннарас Х. Хайддегер и Ареопагит, или об отсутствии и непознаваемости 
Бога // Яннарас Х. Избранное: Личность и Эрос / пер. с греч. Г.В. Вдовина. – 
Москва: Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2005. – 480 с. 

9. Knepper T. Jacques Derrida and Jean-Luc Marion // The Oxford Handbook of Dio-
nysius the Areopagite / ed. by M. Edwards, D. Pallis, G. Steiris. – Oxford: Oxford 
University Press, 2022. – P. 638–652. 

10. Marion J.-L. In The Self’s Place: The Approach of Saint Augustine. / trans. by 
J.L. Kosky. – Stanford: Stanford University Press, 2012. – 414 p. 

 



Евлоева Ф.Х. 

 68

УДК 294.3                                             DOI: 10.31249/rphil/2025.03.08 

ЕВЛОЕВА Ф.Х.* УЧЕНИЕ ОБ УПАЕ НА МАТЕРИАЛЕ ЛОТО-
СОВОЙ СУТРЫ  

Аннотация. Упая – один из важнейших концептов буддизма 
Махаяны, необходимый для понимания определяющих качеств 
бодхисаттвы: мудрости и сострадания. Упая, как воплощение ме-
тода, с помощью которого реализуется сострадание, является 
адаптированным средством обучения конкретной аудитории, на-
правляющим практикующих к просветлению, и необходима для 
понимания специфики школ буддизма, для которых Лотосовая 
Сутра является одним из ключевых текстов. 

Ключевые слова: буддизм; упая; махаяна; лотосовая сутра. 

EVLOEVA F.Kh. UPĀYA DOCTRINE ON THE MATERIAL OF 
THE LOTUS SŪTRA 

Abstract. Upaya is one of the most important concepts in Maha-
yana Buddhism, essential for understanding the defining qualities of the 
bodhisattva: wisdom and compassion. Upaya, as an embodiment of the 
method by which compassion is realised, is an adapted means of teach-
ing a specific audience, guiding practitioners towards enlightenment, 
and is essential for understanding the specific schools of Buddhism for 
which the Lotus Sutra is one of the key texts. 

Keywords: buddhism; upaya; mahayana; lotus sutra. 

Для цитирования: Евлоева Ф.Х. Учение об упае на материале Ло-
тосовой Сутры // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и 
зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2025. – № 3. – С. 68–72. – 
DOI: 10.31249/rphil/2025.03.08 

                                                           
* © Евлоева Фатима Хасановна – студентка II курса бакалавриата кафедры 

философии религии и религиоведения философского факультета МГУ 
им. М.В. Ломоносова. 



Учение об упае на материале Лотосовой Сутры 

 69

Учение об упае (санскр.: upāya – “искусные средства”, пинь-
инь: fāngbiàn – “удобный”) занимает значительное место в буддий-
ской философии, особенно в традиции школ Махаяны. Упая представ-
ляет собой доктрину различных методик и практик, направленных на 
приближение практикующих к Просветлению. Эта концепция ука-
зывает на возможность использования различных средств, ориен-
тированных на конкретные ситуации, на пути к достижению Про-
светления. Важнейший концепт в понимании учения об искусных 
средствах – это использование подобных техник, основанное на 
традиционном для Махаяны союзе мудрости и сострадания. Упая – 
это адаптированное средство учения для конкретной аудитории, 
которое должно соответствовать уровню понимания практикую-
щих и позволит раскрыть весь их потенциал. Упая является во-
площением метода реализации сострадания. 

Особенно подробно концепция упаи описана в Лотосовой 
сутре (Saddharma-punḍatra-sūtra), которая иллюстрирует и сумми-
рует содержание понятия упаи1. 

Первоначально Лотосовая сутра была создана в Индии. 
Предполагается, что данная сутра, подобно другим каноническим 
буддийским текстам, передавалась в устной традиции и лишь 
позднее была зафиксирована письменно. По сей день неизвестно 
никаких конкретных сведений об авторе, месте или времени соз-
дания Лотосовой сутры. Известен только один сохранившийся и 
дошедший до нас комментарий Лотосовой сутры – под авторством 
Васубандху – который сохранился лишь в китайских переводах. 
Этот факт указывает на относительную непопулярность Лотосовой 
сутры среди индийской традиции буддизма. Однако Лотосовая 
сутра приобрела гораздо большее влияние и почитание в Восточ-
ной Азии, особенно в Китае и Японии, где она является основным 
священным текстом в учении следующих буддийских школ: шко-
лы Тяньтай в Китае, Нитирэн и Тэндай в Японии2. Об этом свиде-
тельствует большое количество переводов на китайский язык, со-
хранившиеся рукописи самой сутры, а также многочисленные 
переложения сюжетов отдельных ее глав для народа. 

На данный момент существует единственный перевод Лото-
совой сутры на русский язык под авторством А.Н. Игнатовича 
1998 г., выполненного с китайского языка по рукописи Кумарад-

                                                           
1 Игнатович А.Н. Сутра о Цветке Лотоса Чудесной Дхармы. – Москва: На-

учно-издательский центр «Ладомир», 1998. – 539 с. 
2 Игнатович А.Н. Школа Нитирэн. – Москва: Стилсервис, 2002. – 479 с. 



Евлоева Ф.Х. 

 70

живы (344–413). Она состоит из 28 глав, особый интерес из кото-
рых представляет вторая. Это вызвано тем, что именно здесь (в 
рамках этой сутры) впервые используется термин «упая», а также 
наиболее полно раскрывается его значение. 

Так, в начале второй главы Будда говорит, что его мудрость 
слишком глубока, и потому является недоступной для понимания 
шраваками и пратьекабуддами1. В ходе диалога с Шарипутрой, 
Просветленный утверждает, что он учил этих людей только с по-
мощью искусного средства, помогающего существам избежать 
страданий. С момента достижения просветления, он проповедовал 
свою дхарму с помощью бесчисленных методов и сравнений. По-
скольку искусные средства являются результатом огромной муд-
рости и чрезвычайного сострадания Будды, они всегда направлены 
на достижение практикующими Просветления. Следовательно, 
являются целесообразным средством в распространении учения. 

Упая занимает важное место в буддизме Махаяны в отноше-
нии проповедей и действий не только Будды, но и бодхисаттв. 
Упая как метод позволяет не только познакомить людей с дхармой 
Будды, но также привести их к Нирване, при этом использовав 
уникальные методы, подходящие для конкретных людей. Так, к 
примеру, в 25 главе Лотосовой сутры Будда описывает, как бодхи-
саттва Авалокитешвара изменяет свою форму, чтобы соответство-
вать потребностям своих учеников: «Если могут быть переправлены 
[на тот берег] с помощью [того, кто обладает] телом пратьекабуд-
ды, [он] сразу же появится в теле пратьека-будды и станет пропо-
ведовать для них Дхарму. Если могут быть переправлены [на тот 
берег] с помощью [того, кто обладает] телом «слушающего голос», 
[он] сразу же появится в теле «слушающего голос» и станет про-
поведовать для них Дхарму»2. 

Однако более известной является иная притча, раскрываю-
щая содержание упаи. Так, в 3 главе Лотосовой сутры Будда, об-
ращаясь к Шарипутре, рассказывает ему притчу о горящем доме3. 
Кратко ее содержание можно описать следующим образом: в од-
ном городе жил очень богатый старец. Он обладал несметными 
богатствами, в его доме было множество слуг. У старца этого было 
много детей. Однажды в его доме вспыхнул пожар, который охва-

                                                           
1 Игнатович А.Н. Сутра о Цветке Лотоса Чудесной Дхармы. – Москва: На-

учно-издательский центр «Ладомир», 1998. – С. 96. 
2 Там же. – С. 283. 
3 Там же. – С. 121. 



Учение об упае на материале Лотосовой Сутры 

 71

тил все комнаты. Когда старик это увидел, он встревожился и стал 
думать, как ему спасти детей. Он стал кричать, обращаясь к ним, 
но дети были слишком поглощены игрой, не верили отцу и не по-
дозревали об опасности. Тогда старец выдумал «уловку», чтобы 
вывести детей из горящего дома. Зная, как они любят редкие иг-
рушки, он сказал им, что их ждут повозки, запряженные баранами, 
оленями и быками. Тогда же дети выбежали из дома и спаслись, а 
отец подарил им всем одинаково большие и роскошные повозки. 

Данная притча иллюстрирует сразу два специфичных и 
чрезвычайно важных аспекта. Начнем с первого, который отража-
ет суть упаи. Объясняя эту притчу, нужно сказать, что старец, о 
котором здесь идет речь – это Будда, спасающий людей из горяще-
го дома – Сансары1. Несмотря на то что в горящем доме много 
дверей, ведущих в различные комнаты, спасение возможно только 
через одну, ведущую к освобождению от пожара, или, иными сло-
вами, ведущую к Нирване. Дети, поглощенные игрой, – это люди, 
застрявшие в колесе перерождений. Будда же, обладая безмерной 
мудростью, силой и свободой от страха, использует искусные сред-
ства, чтобы вывести людей из Сансары и тем самым спасти их. Это 
отражает неразрывную связь концепции упаи с состраданием, так 
как упая – один из методов реализации деятельности Будды и бод-
хисаттв, основанном на союзе мудрости и сострадания. 

В этой притче также можно видеть полемику в сторону 
предшествующих традиций буддизма. Сначала Татхагата пропо-
ведует о «трех средствах», чтобы направить всех живых существ, 
однако потом он использует лишь одно Великое средство (одина-
ковые повозки, подаренные всем детям), чтобы спасти их. Будда 
обладает дхармой Великой Колесницы, которую он способен дать 
всем существам, однако не все способны ее принять. Потому Буд-
да выбирает для каждого то средство, которое он способен понять. 
Именно по этой причине Единая Колесница Будды и проповедует-
ся в трех вариантах. Упая, таким образом, приводит к созданию 
новых текстов и учений. В этом контексте упаю можно трактовать 
как герменевтический прием, способствующий переосмыслению 
значения и влияния прежних учений Будды2. Такой подход позво-

                                                           
1 Дамьен К. Буддизм. – Москва: Весь мир, 2001. – С. 83. 
2 Federman A. Literal means and hidden meanings: a new analysis of skillful 

means // Philosophy East and West. – 2009. – N 59. – P. 136. 



Евлоева Ф.Х. 

 72

ляет заново переосмыслить положения этих учений, не лишая при 
этом их благой цели1. 

Знание данного учения необходимо для понимания специ-
фики махаянской традиции буддизма, а также представляет собой 
научный интерес для специалистов в области китайских и япон-
ских школ буддизма, для которых Лотосовая сутра является одним 
из важнейших текстов. В особенности китайских, для которых 
доктрина упаи позволила создать логическую иерархию Дхарм 
Будды, где каждое последующее учение в чем-то превосходит 
предыдущее. Также упаю можно рассматривать не только в кон-
тексте Махаяны, но и Ваджраяны, особые практики и ритуальные 
действия которой также можно трактовать как упаю, помогающую 
достичь Просветления. 

Список литературы 

1. Дамьен К. Буддизм. – Москва: Весь мир, 2001. – 176 с. 
2. Игнатович А.Н. Сутра о Цветке Лотоса Чудесной Дхармы. – Москва: Научно-

издательский центр «Ладомир», 1998. – 539 с. 
3. Игнатович А.Н. Школа Нитирэн. – Москва: Стилсервис, 2002. – 479 с. 
4. Federman A. Literal means and hidden meanings: a new analysis of skillful means // 

Philosophy East and West. – 2009. – N 59. – P. 125–141. 
5. Matsunaga D., Matsunaga A. The concept of upāya in Mahāyāna Buddhist philoso-

phy // Japanese Journal of Buddhist Studies. – 1974. – N 1. – P. 51–72. 
 

                                                           
1 Matsunaga D., Matsunaga A. The concept of upāya in Mahāyāna Buddhist 

philosophy // Japanese Journal of Buddhist Studies. – 1974. – N 1. – P. 51–72. 



Концепт тьмы: на перепутье гносеологии и эзотеризма 

 73

УДК: 141.339                                        DOI: 10.31249/rphil/2025.03.09 

АЛИЕВА Т.А.*, КАЗАЕВ Е.А. КОНЦЕПТ ТЬМЫ: НА ПЕРЕПУ-
ТЬЕ ГНОСЕОЛОГИИ И ЭЗОТЕРИЗМА  

Аннотация. Статья рассматривает современные гносеологи-
ческие проблемы, связанные с переосмыслением концепта власти 
и изменением социальных отношений в военной сфере. В качестве 
альтернативы авторы выбирают концепт тьмы и эзотерические 
практики. Целью работы является рассмотрение указанной про-
блемы через выбранные инструменты и попытка переопределить 
представление о знании в контексте новейших темных онтологий 
и философско-религиоведческом представлении об эзотерике. 

Ключевые слова: гносеология; эзотеризм; знание; тьмы; ри-
туалы; власть. 

ALIYEVA T.A., KAZAEV E.A. CONCEPT OF DARKNESS: AT 
THE CROSSROADS OF GNOSEOLOGY AND ESOTERISM 

Abstract. The article considers modern epistemological problems 
associated with the rethinking of the concept of power and a change in 
social relations in the military sphere. As an alternative, the authors 
choose the concept of darkness and esoteric practices. The aim of the 
work is to consider this problem through the selected tools, and an at-
tempt to reduce the idea of knowledge in the context of the latest dark 
ontologies and a philosophical and religious idea of esotericism. 

Keywords: epistemology; esotericism; knowledge; darkness; 
rituals; power. 

Для цитирования: Алиева Т.А., Казаев Е.А. Концепт тьмы: на пе-
репутье гносеологии и эзотеризма. // Социальные и гуманитарные науки. 

                                                           
* © Алиева Тамила Аюбовна – студент I курса магистратуры философско-

го факультета МГУ имени М.В. Ломоносова.  
 © Казаев Евгений Анатольевич – студент III курса бакалавриата фило-

софского факультета МГУ имени М.В. Ломоносова. 



Алиева Т.А., Казаев Е.А. 

 74

Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2025. – 
№ 3. – С. 73–78. – DOI: 10.31249/rphil/2025.03.09 

Представление о знании зачастую упирается во властный 
дискурс. Власть и наука дают собственные определения о том, где 
пролегает граница между знанием и незнанием, каким образом 
может быть получено знание и т.д. Этот симбиоз власти и фило-
софии вытекает в социологию власти, где заранее размечены по-
знавательные траектории и обрисованы карты знания. В таком 
дискурсе невозможно говорить о знании никак иначе, кроме как о 
светлом, ясном, универсальном. Власть создает свою легитим-
ность на «понятности» – в самой своей сути полагает, что у власт-
ного притязания есть понятные и общественно значимые причины. 
Для установления какой-либо власти нужно основание, но и само 
представление об основании завязано на той форме власти, кото-
рая будет установлена. На пересечении мироустройства, между 
социальным, онтологическим и гносеологическим, встает вопрос о 
том, что остается за пределами власти и знания. Такие «промежут-
ки» в зависимости от эпохи разным образом себя проявляют, и как 
кажется, сейчас именно та эпоха, когда лакуны (не) знания стали 
намного заметнее. 

Связана описываемая тенденция со многим, но для того, 
чтобы совершить попытку выстроить апологию эзотеризма и от-
стоять право концепта тьмы на серьезное место в философском 
дискурсе, с нашей точки зрения, необходимо обратить внимание 
на властные отношения, связанные с ведением войны. Война со-
провождала людей всю историю существования, она же утвержда-
ла власть, за счет чего опосредовано влияла на формулирование 
дефиниции знания. В настоящее время война, как некоторая кон-
станта жизни социума, так и знания, терпит критические измене-
ния, лишается своего фундамента. По этой причине сами властные 
отношения выходят за пределы классического «светлого» познава-
тельного дискурса. Данная статья посвящена исследованию со-
временной войны, власти и знания через призму тьмы и эзотериз-
ма. Этот подход позволит рассмотреть механизмы и причины 
описываемых феноменов. 

Стремление к стабильности в условиях кажущейся непод-
властности течения времени приводит к тому, что человеческое 
сознание зачастую цепляется за иллюзорные константы, даже де-



Концепт тьмы: на перепутье гносеологии и эзотеризма 

 75

структивные. Расхожие выражения, подобные «memento mori»1 и 
«война никогда не меняется»2, за своей меланхоличностью скры-
вают стремление к упорядочиванию реальности через обращение к 
неизменным, пусть и негативным, категориям. Однако стреми-
тельный технологический прогресс, превосходящий пределы че-
ловеческого понимания, трансформирует даже seemingly funda-
mental категории бытия, такие как смерть и война, ставя под 
сомнение возможность опоры на неизменные величины. 

Медиа в наше время пестрят различными заголовками, рас-
сказывают о множестве событий, создают информационное про-
странство, в котором легко потеряться. За всей этой красочностью 
и многомерностью пространства информации легко потерять нить 
новости, не понять, что вообще означает то или иное событие. Но-
вости стали чем-то вроде прогноза погоды – информацией, кото-
рую воспринимают вполуха, отвлеченно перелистывая дальше. 
В таком контексте маленькие изменения складываются в мириады 
различий, которые продолжают утекать от зрителя, существовать 
«где-то там» в мире заголовков и новостей. Грегуар Шамаю, ана-
лизируя современное медиаполе, в своей книге «Теория дрона» 
собирает их воедино, по крайней мере, в очерченных рамках нар-
ратива3. Сложно дать исчерпывающее определение того, о чем 
книга. Разные читатели увидят в ней абсолютно полярные темы и 
позиции, что, собственно, замечательно в книге и реализовано. 
При этом, точкой, вокруг которой роятся мнения, стенограммы пе-
реговоров военных, комментарии жертв войны, теории и концеп-
ции, становится вопрос о человеке и его онтологии как властного и 
подвластного. В книге огромное количество животрепещущих тем, 
которые ставят философские, политические, социологические и 
другие вопросы, но читается между строк некоторая фигура умол-
чания. Она ненамеренная, просто существует нечто, о чем невоз-
можно сказать прямо и описать это так, чтобы звучать достоверно 
и суметь передать свою мысль. Как представляется, это умолчание 
повествует о человеке как хаотичных фрагментах сознания, уто-
пающих в субъектностях, объектах, правилах и правах, телах и 

                                                           
1 Пер. «Помни о смерти» – крылатое выражение, повсеместно встречаю-

щееся в культуре. 
2 Фраза, звучащая во всех вступительных роликах серии игр Fallout, кото-

рая повествует о жизни после ядерной воны. Выражение стало крайне популяр-
ным и закрепилось в информационном и культурном поле. 

3 Шамаю Г. Теория дрона. – Москва: Ad Marginem x Garage, 2020. – С. 34. 



Алиева Т.А., Казаев Е.А. 

 76

предметах. Именно здесь необходимо заговорить о тьме, как о ме-
диаторе между человеком и невидимым, потерянным, фрагмен-
тарным. 

Непознаваемая, пустотная, хаотичная – это некоторые из ха-
рактеристик тьмы, которые можно обнаружить в культуре и фило-
софии. Странность, остраненность, инаковость являются важным 
концептуальным наполнением тьмы сейчас. Репрезентируют ли 
они тьму как тьму? Здесь появляется некоторое сомнение о том, 
почему именно weird. Английское слово, отсылающее к судьбе, 
року, становлению, повороту1. Оно хорошо демонстрирует какие 
чувства выражает тьма – попытку отвернуться от солнца, от той 
судьбы, что оно предначертало. Русское слово «странный» также 
имеет интересное значение, указывающее на некоторое перемеще-
ние, уход, странствование. Тьма как странность, как weird призы-
вает к движению – повороту или долгому пути. Здесь нет попытки 
скрыться, скорее, наоборот, активное действие, призывающее сде-
лать что-то. Этот мотив очень важен для фиксации проблематики, 
которую тьма собой концептуализирует – нехватка пространства 
для жизни в залитой солнцем пустыне. Коннотация нехватки давно 
сопровождает тьму, но сейчас это не аксиологически негативно 
окрашенная нехватка, скорее, выражение состояния, буквально 
обозначение герметичности солнечного мира. Так, тьма позволяет 
мысли развернуться, наметить собственную проблему тьмы в 
светлой философии. Она заключается в том, что если тьма не мар-
гинализирована напрямую и приравнена к безумию, то выражает 
чаще всего темный модус светлого – некоторую необходимость, 
часть дихотомии, которая позволяет светлому сиять ярче. Отсюда 
возникает запрет на любое мыслительное обращение к тьме, ведь 
это лишь условие возникновения светлого, знания, а не само знание. 

Даже при неудаче «солярные проекты» оставляют после себя 
следы: нереализованные концепции, специфический язык, набор 
проблем, подобно разрушенным войной территориям. Трансфор-
мация взаимодействия в одностороннее действие иллюстрирует 
достижение критического уровня растраты ресурсов, лишающего 
сам феномен основания. Аналогично, утрата диалога, отсутствия 
«ответа», девальвирует и сам «солярный проект», лишая его смыс-
ла. На этот вопрос почти невозможно ответить в рамках классиче-

                                                           
1 Харман Г. Weird-реализм: Лавкрафт и философия. – Пермь: Гиле Пресс, 

2020. – С. 9. 



Концепт тьмы: на перепутье гносеологии и эзотеризма 

 77

ской рационально-светлой философии, настолько много противо-
речий, сложностей и белых пятен в описываемых процессах. 

Из этого остается предположить, что если прибегнуть к тьме 
и эзотеризму как экстатическому и эстетическому акту, то воз-
можно посмотреть на реальность под другим ракурсом и осознать 
некое «иное». Сам язык сопротивляется подобным интеллектуаль-
ным изысканиям, поэтому эзотеризм как философская практика 
становится молчаливым всматриванием вглубь, чьи результаты 
очень сложно облечь в словесную форму. Для примера можно об-
ратиться к книге Резы Негарестани «Циклонопедия». На страницах 
этого сочинения война встречается с солнцем и эзотерическими 
практиками жителей пустынь1. Постоянные метафоры пустоты, 
выжигания, недоступного и граничащего с солнечным ударом 
опыта, перестают быть просто иносказанием, они передают жизнь 
во всей ее негативной полноте. Хаотичные отношения между ма-
шинами, людьми и ландшафтом, Негарестани не старается упоря-
дочить, он встраивается сам в это хитросплетение тел и явлений, 
за счет чего выводит дискурс на другой уровень – приближается к 
тому, чтобы суметь сказать о тьме на темном языке. 

Обращаясь к магии и ее философскому изводу, можно обна-
ружить интересные способы осмысления реальности. Та синергия 
реальности и вымысла, которую создает Негарестани, удивительно 
перекликается с концептом астрального света европейского мага 
Элифаса Леви. Астральный свет в его учении выступает медиато-
ром между миром, человеком и действием. Это прямая противопо-
ложность тьме, но ее дополняющая, так как астральный свет – это 
«смешанный агент, природный и божественный, телесный и ду-
ховный, универсальный пластический посредник (mediateur 
plastique universel), общее вместилище вибраций движения и обра-
зов формы»2. Астральный свет выступает полнотой отсутствия – 
переполненностью. Это излишнее изобилие подчеркивает хаотич-
ность мира, множество хитросплетений, недоступных для осмыс-
ления. Астральный свет наполняет тьму, сохраняя пустотность, 
чем хорошо отражает представление о реальности как о симулякре. 

Конечно, пока власть все еще существует в своем классиче-
ском варианте, крайне сложно изобретать иной язык мышления, но 
это необходимый процесс, ведь если всмотреться в природу явле-

                                                           
1 Негарестани Р. Циклонопедия: соучастие с анонимными материалами. – 

Москва: Носорог, 2019. – С. 156. 
2 Levi E. Histoire de la magie. – Paris: TREDANIEL, 2008. – P. 18–19. 



Алиева Т.А., Казаев Е.А. 

 78

ний и концептов, то окажется, что многое гораздо более хаотичное 
и неясное, чем это принято воспринимать. Концепт тьмы форму-
лирует особенный способ взаимодействия с миром, другой позна-
вательный модус. С его помощью в мышлении и сознании при-
знаются хаотичные, нестабильные черты, слепые пятна незнания, 
наличие дистанции как между человеком и миром, так и внутри 
самого субъекта между его же мыслями. 

Список литературы 

1. Негарестани Р. Циклонопедия: соучастие с анонимными материалами. – Мо-
сква: Носорог, 2019. – 272 с. 

2. Харман Г. Weird-реализм: Лавкрафт и философия. – Пермь: Гиле Пресс, 2020. – 
258 с. 

3. Шамаю Г. Теория дрона. – Москва: Ad Marginem x Garage, 2020. – 280 с. 
4. Levi E. Histoire de la magie. – Paris: TREDANIEL, 2008. – 560 p. 
 



Цифровой аватар как техномедиум:  
спиритуалистическая практика в трансгуманизме 

 79

УДК 393                                                DOI: 10.31249/rphil/2025.03.10 

ШАДИЕВА А.Н.* ЦИФРОВОЙ АВАТАР КАК ТЕХНОМЕДИУМ: 
СПИРИТУАЛИСТИЧЕСКАЯ ПРАКТИКА В ТРАНСГУМА-
НИЗМЕ  

Аннотация. В статье предлагается рассматривать практику 
общения с цифровыми аватарами умерших людей в трансгуманиз-
ме как новый вид спиритуалистической практики – техноспири-
туализм. Статья основывается на примерах Р. Курцвейля и 
М. Роттблат, предлагавших свое видение цифровизации как сред-
ства общения с умершими, а также анализе современной практики 
использования так называемых танаботов. В статье используется 
модель духовной коммуникации (человек-медиум-умерший) 
Э. Аспрема, продемонстрировавшего сходство между практиками 
спиритуализма и техноспиритуализма за счет общей для них тера-
певтической и посреднической функций. В исследовании предла-
гается скорректировать характеристику медиума как посредника 
духовной коммуникации. Особенность цифрового аватара по 
сравнению с медиумом-человеком заключается в отсутствии у не-
го субъектности, считавшейся в спиритуализме «помехой» для 
коммуникации с духами. В то же время техноспиритуализм можно 
признать разновидностью спиритуалистической практики в новую 
цифровую эпоху. 

Ключевые слова: трансгуманизм; техноспиритуализм; спири-
туализм; религия в цифровую эпоху; цифровые аватары; танаботы; 
медиумизм. 

SHADIEVA A.N. THE DIGITAL AVATAR AS TECHNOMEDIUM: 
SPIRITUALIST PRACTICE IN TRANSHUMANISM 

                                                           
* Шадиева Анастасия Набиевна – младший научный сотрудник отдела на-

учно-библиографической информации Института научной информации по обще-
ственным наукам РАН; ashadievam@gmail.com 



Шадиева А.Н. 

 80

Abstract. The article proposes to consider the practice of com-
municating with digital avatars of dead people in transhumanism as a 
new kind of spiritualist practice – technospiritualism. The article is 
based on the examples of R. Kurzweil and M. Rottblat, who offered 
their vision of digitalization as a means of communication with the 
dead, as well as an analysis of the modern practice of using so-called 
thanabots. The article uses the model of spiritual communication (hu-
man-medium-dead) by E. Asprem, who demonstrated the similarity 
between the practices of spiritualism and technospiritualism due to their 
common therapeutic and mediating functions. The study proposes to 
adjust the characterization of the medium as a mediator of spiritual 
communication. The peculiarity of the digital avatar in comparison with 
the human medium is the absence of subjectivity, which was considered 
in spiritualism as a “hindrance” for communication with spirits. At the 
same time, technospiritualism can be recognized as a kind of spiritualist 
practice in the new digital age. 

Keywords: transhumanism; technospiritualism; spiritualism; re-
ligion in the digital age; digital avatars; thanabots; mediumism. 

Для цитирования: Шадиева А.Н. Цифровой аватар как техномеди-
ум: спиритуалистическая практика в трансгуманизме // Социальные и 
гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3: 
Философия. – 2025. – № 3. – С. 79–86. – DOI: 10.31249/rphil/2025.03.10 

Трансгуманизм – международное общественное движение, 
оформившееся в конце 1980-х годов, последователи которого 
стремятся к улучшению различных аспектов человеческого суще-
ствования посредством использования технологий. Последователи 
трансгуманизма придерживаются атеистических установок1, одна-
ко исследователи-религиоведы находят в трансгуманизме призна-
ки религии2. Современные исследователи сравнивают идеологию и 
практику трансгуманизма с теургией3, некромантией4 и спиритуа-
                                                           

1 Bostrom N. The Transhumanist FAQ: A General Introduction. [Электронный 
ресурс]. – URL: https://nickbostrom.com/views/transhumanist.pdf (дата обращения: 
04.02.2025). 

2 Tirosh-Samuelson H. Transhumanism as a Secularist Faith // Zygon. – 2012. – 
Vol. 47, N 4. – P. 710–735. 

3 Steinhart E. Theurgy and Transhumanism // Archai. – 2020. – Vol. 29. [Элек-
тронный ресурс]. – URL: https://www.researchgate.net/publication/340367740_Theur 
gy_and_Transhumanism (дата обращения: 04.02.2025). 

4 Højme P. Transhumanism as a Modern-Day Necromancy // The GCAS Re-
view Journal. – 2021. – Vol. 1, N 2. – P. 1–16. 



Цифровой аватар как техномедиум:  
спиритуалистическая практика в трансгуманизме 

 81

лизмом1 Изучение трансгуманизма в компаративном ключе демон-
стрирует особенности трансформации современной религиозно-
сти, в том числе, изменения поминальной обрядности. 

Современные трансгуманистические практики свидетельст-
вуют о такой трансформации. Например, антрополог Дж. Биалецки, 
известный своими полевыми исследованиями среди мормонских 
трансгуманистов, отмечал, что в компании Alcor, занимающейся 
криоконсервацией человеческих тел, родственники и близкие под-
вергшихся криозаморозке людей приходят их навещать и общают-
ся с ними особым образом. Так, один из посетителей, чья жена на-
ходится в криоконсервированном состоянии, навещает ее и 
здоровается с ней. Как указывает работник компании Alcor: «Это 
сложное переживание… потому что если вы не верите в жизнь по-
сле смерти, вы прощаетесь с человеком навсегда… Но в данном 
случае, хотя мы не знаем наверняка, вернутся люди к нам или нет, 
мы надеемся, что они вернутся»2. Люди, навещающие своих крио-
консервированных близких, пишут им письма, чтобы они смогли 
познакомиться с историями своих родственников, когда они будут 
возвращены к жизни3. 

Известной трансгуманисткой и разработчиком проектов 
цифрового бессмертия является Мартина Роттблат, создательница 
фонда Terasem4. М. Роттблат продвигает идею о возможности пе-
реноса сознания на материальный носитель посредством создания 
клонов «Mindclone» – «цифровых копий человеческого “я”, обла-
дающих кибер-сознанием»5. Такие цифровые копии, с точки зре-
ния Роттблат, открывают возможность для продления жизни чело-
века после его биологической смерти, а также для коммуникации с 
ним посредством цифровых аватаров. Дженни Хуберман, коммен-
тируя проекты цифрового бессмертия, предложила их религиовед-
ческую интерпретацию: «В то время как люди традиционно пола-
                                                           

1 Asprem E. The Magus of Silicon Valley: Immortality, Apocalypse, and God 
Making in Ray Kurzweil’s Transhumanism // Mediality on Trial: Testing and Contest-
ing Trance and other Media Techniques / ed. by E. Voss. – Boston; Oldenbourg: De 
Gruyter, 2020. – P. 397–412. 

2 Bialecki J. Machines for Making Gods. Mormonism, Transhumanism, and 
Worlds without End. – Fordham: Fordham University Press, 2022. – P. 167. 

3 Ibid. – P. 167–168. 
4 Хуберман Дж. Трансформация бессмертия: клонирование интеллекта, 

трансгуманизм и поиск цифровой вечной жизни / пер. с англ. А. Котловой // Ар-
хеология русской смерти. – 2018. – № 6. – C. 108. 

5 Там же. – C. 114. 



Шадиева А.Н. 

 82

гались на ритуальные обмены с умершими предками, чтобы отдать 
дань уважения прошлому и обеспечить непрерывности связи меж-
ду поколениями, в трансгуманистическом проекте бессмертия та-
кое нескончаемое бытие достигается посредством постоянного 
взаимодействия с цифровыми аватарами»1. 

Попытка выявить взаимосвязь между спиритуализмом и со-
временными трансгуманистическими практиками была предпри-
нята исследователем эзотеризма Эгилом Аспремом на примере 
известного трансгуманиста Рэя Курцвэйля. Р. Курцвэйль собрал 
отдельную базу данных его умершего отца, загрузив в нее мате-
риалы его дневников, голосовые записи и даже дискографии его 
любимой музыки. Р. Курцвэйль сделал это с расчетом на то, что в 
будущем появятся технологии, которые смогут оживить умерших 
на основе оставшейся от них информации в виде цифровых авата-
ров. Стремление восполнить чувство утраты или «терапевтическая 
функция» данной практики становится признаком, благодаря ко-
торому Э. Аспрем устанавливает связь между общением с цифро-
выми аватарами умерших и общением с духами в спиритуализме2. 

Помимо терапевтической функции Аспрем указывает также 
на общую для трансгуманизма и спиритуализма посредническую 
функцию: «Следуя мысли Рэя, когда информация будет синтези-
рована алгоритмом и воплощена при посредничестве аватара, об-
щение с «другой стороной» будет столь же реальным, как то, о чем 
заявляли медиумы-спиритуалисты. В обоих случаях, общение бу-
дет далеко не идеальным, и сквозь завесу смогут пройти только 
кусочки и фрагменты утраченного человека. Но эти части будут 
иметь прямую связь с умершим, и медиум действительно воплотит 
личность умершего»3. На основании слов Аспрема можно прийти 
к заключению об оперировании им трехчастной моделью духов-
ной коммуникации (человек-медиум-умерший), которая, с его точ-
ки зрения, позволяет сравнивать спиритуализм и трансгуманизм. 

                                                           
1 Хуберман Дж. Трансформация бессмертия: клонирование интеллекта, 

трансгуманизм и поиск цифровой вечной жизни / пер. с англ. А. Котловой // Ар-
хеология русской смерти. – 2018. – № 6. – C. 117. 

2Asprem E. The Magus of Silicon Valley: Immortality, Apocalypse, and God 
Making in Ray Kurzweil’s Transhumanism // Mediality on Trial: Testing and Contest-
ing Trance and other Media Techniques / ed. by E. Voss. – Boston; Oldenbourg: De 
Gruyter, 2020. – P. 8–9. 

3Там же. – P. 10. 



Цифровой аватар как техномедиум:  
спиритуалистическая практика в трансгуманизме 

 83

В спиритуализме в качестве «медиума» выступает живой че-
ловек, в случае трансгуманизма – программное обеспечение, на 
основе которого существует цифровой аватар. Согласно проекту 
М. Роттблат, цифровой аватар состоит из «персонального цифро-
вого профиля интеллекта (Mindfile) и персональной запрограмми-
рованной версии интеллекта (Mindware)»1. Последняя является 
операционной системой, которая воспроизводит личность умерше-
го человека на основе информации из цифрового профиля. Для 
краткости мы предлагаем назвать такую программу «техномедиу-
мом», поскольку она является технологическим посредником ме-
жду человеком и цифровым аватаром умершего, а практику ис-
пользования такой технологии для общения с ними – 
«техноспиритуализмом». 

Существуют значимые сходства и различия между спири-
туализмом и техноспиритуализмом. В спиритуализме, например, 
препятствием для контакта с духами было «сознание» медиума, 
которое могло искажать послания духа2. Как показывает Влади-
слав Раздъяконов, спиритуалисты конструировали образ медиума 
как жертвы – в ходе практики предполагалась возможность подав-
ления его собственной «личности»3 [8, с. 80]. В отличие от спири-
туализма в техноспиритуализме отсутствует представление о су-
ществовании личности у самого техномедиума. Операционная 
система цифровых аватаров строится на автоматизированных про-
цессах, действующих по определенной схеме и не предполагаю-
щих от нее отклонения. 

В то же время именно спиритуалисты начали регулярно и 
настойчиво использовать технологические метафоры духовного 
общения, например, метафоры «духовного телеграфа» (spiritual 
telegraph)4 по отношению к процессу духовной коммуникации и 
«машины» по отношению к медиумам: «Если организм м-сис 
                                                           

1 Хуберман Дж. Трансформация бессмертия: клонирование интеллекта, 
трансгуманизм и поиск цифровой вечной жизни / пер. с англ. А. Котловой // Ар-
хеология русской смерти. – 2018. – № 6. – C. 114. 

2 Раздъяконов В.С. Жертва и медиум: нарративные особенности конст-
руирования культа (по материалам отечественных спиритуалистов второй поло-
вины XIX в.) // Studia Religiosa Rossica: научный журнал о религии. – 2022. – 
№ 4. – C. 81. 

3 Там же. – С. 80. 
4 Раздъяконов В.С. Знаки иного мира. Русское спиритуалистическое дви-

жение второй половины XIX – начала XX века. – Москва: Новое литературное 
обозрение, 2024. – С. 120. 



Шадиева А.Н. 

 84

Пайпер представляет один конец телефонной проволоки, другой 
конец которой находится в так называемом “духовном мире”, то 
мне кажется чрезвычайно желательным попробовать улучшить 
линию сообщения, а также передающий и говорящий аппарат и 
возможно лучше разработать методы, пригодные к образованию и 
культивированию других подобных машин»1. С этой точки зрения 
цифровые аватары оказываются «улучшенными», по сравнению с 
медиумами, «машинами», уменьшающими возможность помех в 
канале коммуникации. 

Техноспиритуализм не ограничивается практикой использо-
вания цифровых аватаров. К этой категории можно отнести также 
современные чат-боты2, которые могут использоваться для конст-
руирования образа умершего посредством нейросети и дальнейше-
го с ним общения благодаря технологии, позволяющей копировать 
семантические и стилистические характеристики текстов, относя-
щихся к умершему. Исследовательница Лия Хенриксон использует 
герменевтический подход при анализе практики общения с умер-
шими с помощью танаботов или дэд-ботов и показывает преемст-
венность между их использованием и спиритуализмом3. С ее точки 
зрения танаботы выполняют посредническую функцию: «В подоб-
ных случаях чат-бот является средством коммуникации во многих 
смыслах: формой общения между двумя сторонами (человеком и 
компьютером), а также своего рода промежуточным звеном, на 
котором могут встретиться живые и мертвые»4. 

Сравнивая спиритуалистические практики и использование 
танаботов нетрудно отметить различие: пользователи чат-ботов 
осознают, что они не общаются с реальным человеком, в то время 
как спиритуалисты верили в то, что в контакт с ними действитель-
но вступают духи. Однако с точки зрения герменевтического под-
хода, важным оказывается смысл, который акторы вкладывают в 
такую коммуникацию. Исследования чат-ботов свидетельствуют о 
том, что «пользователи знали, что общаются не с реальным чело-

                                                           
1 Отчет доктора В. Ходжсона о некоторых феноменах транса // Ребус.–

1900. – № 17. – С. 151. [Цит. по: Раздъяконов В.С. Знаки иного мира. Русское 
спиритуалистическое движение второй половины XIX – начала XX века. – Моск-
ва: Новое литературное обозрение, 2024. – С. 79.]. 

2 Например, проект «Декабрь». URL: (https://projectdecember.net). 
3 Henrickson L. Chatting with the Dead: The Hermeneutics of Thanabots // Me-

dia, Culture & Society. – 2023. – Vol. 45, N 5. – P. 951. 
4 Ibid. – P. 950. 



Цифровой аватар как техномедиум:  
спиритуалистическая практика в трансгуманизме 

 85

веком, но охотно отказывались в это верить»1. Отчасти благодаря 
тому факту, что порой пользователям важен не действительный 
контакт с умершим, а само общение, которое может помочь улуч-
шить его психоэмоциональное состояние и облегчить переживание 
утраты2. В данном случае, пользователи наделяют агентностью 
своего собеседника, конструируемого чат-ботом – подобное про-
исходит и в случае с медиумической практикой в спиритуализме. 

Техноспиритуализм можно считать продолжением спири-
туалистической практики в современную цифровую эпоху. Транс-
гуманистические проекты и практики, с одной стороны, показы-
вают изоморфность практики контакта с умершими посредством 
цифровых аватаров и танаботов – «техномедиумов» – и медиумов-
спиритуалистов, с другой стороны, изменение технологии комму-
никации с мертвыми и характеристик «посредника» в трехчастной 
модели «человек» – «медиум» – «умерший» свидетельствует о но-
вом этапе в истории религиозных практик, связанных с общением 
с мертвыми. 

Список литературы 

1. Раздъяконов В.С. Жертва и медиум: нарративные особенности конструирова-
ния культа (по материалам отечественных спиритуалистов второй половины 
XIX в.) // Studia Religiosa Rossica: научный журнал о религии. – 2022. – № 4. – 
C. 74–85. 

2. Раздъяконов В.С. Знаки иного мира. Русское спиритуалистическое движение 
второй половины XIX – начала XX века. – Москва: Новое литературное обо-
зрение, 2024. – 648 с. 

3. Хуберман Дж. Трансформация бессмертия: клонирование интеллекта, транс-
гуманизм и поиск цифровой вечной жизни / пер. с англ. А. Котловой // Архео-
логия русской смерти. – 2018. – № 6. – C. 106–129. 

4. Asprem E. The Magus of Silicon Valley: Immortality, Apocalypse, and God Mak-
ing in Ray Kurzweil’s Transhumanism // Mediality on Trial: Testing and Contest-
ing Trance and other Media Techniques / ed. by E. Voss. – Boston; Oldenbourg: De 
Gruyter, 2020. – P. 397–412. 

5. Bostrom N. The Transhumanist FAQ: A General Introduction. [Электронный ре-
сурс]. – URL: https://nickbostrom.com/views/transhumanist.pdf (дата обраще-
ния – 04.02.2025). 

6. Bialecki J. Machines for Making Gods. Mormonism, Transhumanism, and Worlds 
without End. – Fordham: Fordham University Press, 2022. – 368 p. 

                                                           
1 Henrickson L. Chatting with the Dead: The Hermeneutics of Thanabots // Me-

dia, Culture & Society. – 2023. – Vol. 45, N 5. – P. 956. 
2 Ibid. – P. 953. 



Шадиева А.Н. 

 86

7. Henrickson L. Chatting with the Dead: The Hermeneutics of Thanabots // Media, 
Culture & Society. – 2023. – Vol. 45, N 5. – P. 949–966. 

8. Højme P. Transhumanism as a Modern-Day Necromancy // The GCAS Review 
Journal. – 2021. – Vol. 1, N 2. – P. 1–16. 

9. Steinhart E. Theurgy and Transhumanism // Archai. – 2020. – Vol. 29. [Электрон-
ный ресурс]. – URL: https://www.researchgate.net/publication/340367740_Theur 
gy_and_Transhumanism (дата обращения: 04.02.2025). 

10. Tirosh-Samuelson H. Transhumanism as a Secularist Faith // Zygon. – 2012. – 
Vol. 47, N 4. – P. 710–735. 

 



Онтолого-метафизическая проблематика в современной  
итальянской философии. Часть 2 

 87

РАЗДЕЛ II 

ФИЛОСОФИЯ И СОВРЕМЕННЫЙ МИР 

УДК 141                                                DOI: 10.31249/rphil/2025.03.11 

КИМЕЛЕВ Ю.А.* ОНТОЛОГО-МЕТАФИЗИЧЕСКАЯ ПРОБЛЕ-
МАТИКА В СОВРЕМЕННОЙ ИТАЛЬЯНСКОЙ ФИЛОСОФИИ. 
Часть 2 (ОТРЫВКИ ИЗ КНИГИ)1  

Аннотация. Целью статьи является анализ разработки онто-
лого-метафизической проблематики в современной итальянской 
философии. Во второй части статьи реконструируются наиболее 
влиятельные философско-онтологические проекты, являющие но-
визну в отношении и итальянской философии, и западной фило-
софии в целом. Это действенные философско-теоретические про-
екты, во многом определяющие общее актуальное состояние всей 
итальянской философии. Именно такие проекты стали широко из-
вестны за пределами Италии в последние десятилетия. 

Ключевые слова: итальянская философия; метафизика; кри-
тика метафизики; онтология; неосхоластика; неотомизм; неоидеа-
лизм; постмодерн; Б. Кроче; Дж. Джентиле; Э. Северино; Дж. Ват-
тимо; Э. Берти; Л. Парейсон; Ф. Тесситоре. 

KIMELEV Yu.A. ONTOLOGICAL AND METAPHYSICAL PROB-
LEMS IN MODERN ITALIAN PHILOSOPHY. Part II 

                                                           
* Кимелев Юрий Анатольевич – доктор философских наук, профессор, 

главный научный сотрудник отдела философии Института научной информации 
по общественным наукам РАН. 

1 В данной статье предпринята попытка вновь обратиться к проблематике, 
ранее рассмотренной автором в работе: Кимелев Ю.А. Итальянская философия на 
рубеже ХХ–ХХI вв.: аналит. обзор. – Москва: ИНИОН РАН, 2019. – 106 с. Пред-
ставленные положения основаны на предыдущих исследованиях и рассуждениях 
автора, что обусловлено необходимостью сохранения концептуальной целостно-
сти рассуждений и последовательного развития темы в рамках заявленной науч-
ной перспективы. 



Кимелев Ю.А. 

 88

Abstract. The purpose of the article is to analyze the develop-
ment of ontological and metaphysical issues in modern Italian philoso-
phy. The second part of the article reconstructs the most influential phi-
losophical and ontological projects, which represent a novelty in 
relation to both Italian philosophy and Western philosophy in general. 
These are effective philosophical and theoretical projects that largely 
determine the general current state of the entire Italian philosophy. It is 
precisely such projects that have become widely known outside of Italy 
in recent decades. 

Keywords: Italian philosophy; metaphysics; criticism of meta-
physics; ontology; neo-scholasticism; neotomism; neo-idealism; post-
modernism; B. Croce; J. Gentile; E. Severino; J. Vattimo; E. Berti; 
L. Pareyson; F. Tesitore. 

Для цитирования: Кимелев Ю.А. Онтолого-метафизическая про-
блематика в современной итальянской философии. Часть 2 // Социальные 
и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: 
Философия. – 2025. – № 3. – С. 87–110. – DOi: 10/31249/rphil/2025.03.11 

В фокусе внимания в рамках статьи окажутся некоторые фи-
лософско-онтологические проекты, которые являют теоретиче-
скую новизну не только в отношении итальянского философского 
контекста, но и в отношении западной философии в целом. 

Авторы ряда концепций, такие как Густаво Бонтадини, к фи-
лософии которого мы обратились в предшествующем параграфе, а 
также Луиджи Парейсон завершили свой жизненный путь в конце 
ХХ в. Другие философы, такие как Энрико Берти, Эммануэле Се-
верино и Джанни Ваттимо, начав свой творческий путь в послед-
ние десятилетия ХХ в., участвуют в актуальной философской жиз-
ни Италии и в первые десятилетия XXI в. 

Каждый из философско-онтологических проектов опирается, 
как правило, на целый ряд философских произведений. В связи с 
этим основная и первичная задача заключается в реконструкции 
каждого из них как определенного автономного философско-
теоретического образования, являющего к тому же характер цело-
стности. 

Историко-системный очерк онтолого-метафизической сферы 
итальянской философии XX–XXI вв. позволяет указать еще на ряд 
ориентиров в оценке рассматриваемых проектов. Эти оценки дают 
возможность определить их место в контексте итальянской фило-
софии. 



Онтолого-метафизическая проблематика в современной  
итальянской философии. Часть 2 

 89

В качестве характерной особенности итальянской филосо-
фии был отмечен феномен «неоклассической» ориентации, под 
которой понимается использование тех или иных базисных теорем 
античной средневековой и модерновой философии в качестве ин-
тегративного принципа сугубо современной философско-онтоло-
гической теории. 

Как уже отмечалось, такими теоремами, к примеру, оказа-
лись фундаментальные начала философии Аристотеля и «принцип 
Парменида». По этой причине для обозначения рассматриваемых 
теорий используются обозначения «неоаристотелизм» и «неоэлеа-
тизм». Речь идет о философско-онтологических проектах Энрико 
Берти и Эммануэля Северино соответственно. 

К феномену «неоклассики» в указанном смысле по существу 
примыкает и ориентация на классику философии ХХ в. В случае с 
Джанни Ваттимо речь идет о философии М. Хайдеггера и филосо-
фии Ф. Ницше, понимаемой как классика ХХ в., а в случае с Лу-
иджи Парейсоном – об экзистенциализме. 

Подчеркнем, что во всех случаях речь идет о сугубо совре-
менных теориях, в которых классические философемы предстают 
в качестве новаторской онтологической интерпретации реально-
сти. 

Энрико Берти 

Метафизика, разрабатываемая Э. Берти, по его собственному 
определению, – это метафизика аристотелевского типа, «пробле-
матичная и диалектическая» метафизика. Энрико Берти провоз-
глашает свою приверженность «классической метафизике». При 
этом классическая метафизика предстает, прежде всего, как «чис-
тая проблематичность». Такая позиция была сформулирована учи-
телем Берти Марино Джентиле. 

В понимании Берти это предполагает определенное отноше-
ние к метафизической традиции, а также открывает возможность 
использовать современную философию. 

В плане отношения к традиции это означает отказ от таких 
компонентов «традиционной метафизической системы» как ра-
циональная космология, рациональная психология и рациональная 
теология. В плане использования современной философии Берти 
считает целесообразным обращаться к аналитической философии 
и философской герменевтике. По его мнению, можно показать, что 
нынешняя аналитическая философия занимается значительной ча-



Кимелев Ю.А. 

 90

стью классической онтологии – проблемами существования, иден-
тичности, а также такими категориями, как сущее, пространство, 
время, причинность и т.д. Герменевтика отказывается от опреде-
ленной «онтотеологической» формы метафизики и утверждает 
другую ее форму, исходящую из конечности человека. 

Вместе с тем Берти считает, что ни аналитическая филосо-
фия, ни философская герменевтика не готовы «идти до конца» в 
разработке метафизики в силу неготовности использовать «про-
блематизацию». 

У Берти общие определения его метафизики как «проблема-
тичной» и «диалектической» предстают и как логико-эпистемо-
логические характеристики. 

«Проблематичная метафизика» является таковой, поскольку 
в полной мере признает проблематичность опыта, а также является 
«диалектической», поскольку живет исключительно за счет опро-
вержения ее отрицания в различных формах. Результатом стано-
вится всегда незавершенный метафизический дискурс. 

Проблематичную метафизику можно определить как эпи-
стемологически «слабую» и потому логически «сильную». Новая 
эпистемология (К. Поппер, Т. Кун, П. Фейерабенд) показала, как 
настаивает в своих работах Э. Берти, что «сильные» научные тео-
рии, т.е. теории, богатые когнитивным содержанием и потому 
очень полезные в плане познания реальности, являются слабыми в 
логическом отношении, поскольку их легко опровергнуть. 

Метафизика аристотелевского типа является теорией, слабой 
в эпистемологическом плане, как показывает конфронтация между 
нею и другими очень сильными античными метафизиками, такими 
как элеатизм и гераклитизм. Элеатизм провозглашает, что «все 
неподвижно», гераклитизм – что «все движется», а аристотелизм 
утверждает, что какие-то вещи становятся, а другие неподвижны. 

Эти античные модели метафизики предстают и как типич-
ные позиции модернового и современного мышления. С одной 
стороны, это всякая форма платонизма и неоплатонизма, с другой – 
это всякая форма историзма или релятивизма. 

Их легко опровергнуть, и это происходило неоднократно, но 
они появляются в новых формах. Это можно видеть в рамках тех 
же герменевтики и аналитической философии. 

Метафизика аристотелевского типа как метафизика пробле-
матичная и диалектическая является, несомненно, слабой в эпи-
стемологическом отношении, поскольку всю ее можно свести к 
признанию проблематичности опыта. Информация, которую она 



Онтолого-метафизическая проблематика в современной  
итальянской философии. Часть 2 

 91

предоставляет, бедна с познавательной точки зрения в том смысле, 
что эта информация находится у всех перед глазами. Это так, даже 
если она может быть очень важной с практической или экзистен-
циальной точек зрения. Речь идет о так называемых «проблемах 
смысла». Ведь знать, что во Вселенной есть не только природа, 
человек и его история, но и нечто Высшее, от которого все зави-
сит, – такое знание в состоянии полностью изменить смысл жизни. 

Такое знание вместе с тем является сильным с логической 
точки зрения, поскольку очень трудно опровергнуть проблематич-
ность опыта. Чтобы сделать это, нужно было бы показать, что ус-
ловия существования человека («человеческое состояние») явля-
ются абсолютными, полностью рациональными, их можно 
полностью объяснить, исходя из них самих. 

Достичь все это невозможно, так как задача метафизики за-
ключается в том, чтобы опровергать все отрицания метафизики, а 
такая задача никогда не будет завершена в силу историчности фи-
лософии. 

Философию Берти можно рассматривать как особую страте-
гию, парадигму отношения к традиции, прежде всего европейской 
метафизической традиции. Она включает интенсивную историко-
философскую работу. Такая работа не является самоцелью, не 
замкнута на себя саму. 

Историко-философская работа Берти ориентирована и на 
демонстрацию присутствия Аристотеля в философии ХХ в. (14). 
Это осуществляется применительно к философии Хайдеггера на 
всех ее этапах, применительно к различным сегментам англоаме-
риканской аналитической философии (Оксфордская школа, У. Ку-
айн, С. Крипке, эпистемология Т. Куна, П. Фейерабенда и др.). 

В последние десятилетия Берти значительное внимание уде-
лял этической проблематике, прежде всего новым проблемам, свя-
занным с биоэтикой, этикой окружающей среды, экономической 
этикой. Все это вписывается в общий для западной философии 
контекст реабилитации аристотелевской практической философии. 
Активное участие Берти в процессе такой реабилитации имело 
широкий международный резонанс. 

Опираясь на аристотелевское понимание практической фи-
лософии как «диалектической аргументации», Берти стремится 
определить разделяемые всеми или большинством общие посылки 
публичной этики. 



Кимелев Ю.А. 

 92

Эмилио Северино 

Философско-онтологическая теория Э. Северино является 
красноречивым воплощением «неоклассической» программы. При 
этом Э. Северино, разумеется, использует помимо учения Парме-
нида и другие теории классической традиции, и классику ХХ в., в 
первую очередь философию Хайдеггера. С определенными ого-
ворками можно утверждать, что классическая традиция выступает 
не только как позитивный ресурс, но и как объект критического 
соотнесения. В общем, в онтологической концепции Э. Северино 
«возвращение к Пармениду» реализуется в первую очередь сред-
ствами современной философско-теоретической культуры. Этими 
же средствами решаются и задачи, сопутствующие главной. 

Онтология Северино самым тесным образом связана с ин-
терпретацией философии Парменида. Эта интерпретация пред-
ставляет философию Парменида как утверждение изначального 
синтеза бытия и существования. Смысл бытия в противопоставле-
нии и даже исключении ничто. Истина Парменида, по Северино, в 
том, что сущее включает существование как непосредственную 
импликацию. Смысл той или иной определенности – ее существо-
вание. Многообразие сущего – это тотальность, тотальность кон-
кретная, насыщенная, неизменная и непосредственная. 

Неоэлеатизм в своей сути – это воззрения, согласно которым 
бытие в его тотальности следует мыслить, исключая какую-либо 
онтологическую или логическую связь бытия с ничто. Это означа-
ет отрицание реальности становления; утверждение вечности и 
необходимости бытия. 

Северино утверждает права философии как episteme, как 
«стража истины», как «мышления бытия», соответственно, как 
«абсолютного и неопровержимого знания». При этом, как мы уви-
дим, метафизика и философия фактически противоположны друг 
другу. 

Для Северино истины разума и управляющие ими фунда-
ментальные принципы тождества и непротиворечия обладают не 
только логической ценностью. Они представляют структуру Абсо-
люта. 

Мышление в своей логической структуре отражает неизмен-
ную структуру бытия в ее неопровержимой необходимости. Мыш-
ление, если оно реализуется надлежащим образом, позволяет че-
ловеку выйти за пределы феноменологического горизонта 



Онтолого-метафизическая проблематика в современной  
итальянской философии. Часть 2 

 93

познания, соответственно, выйти за пределы своей конечности и 
стать на точку зрения Абсолюта. 

Философское познание посредством познания логико-
онтологической необходимости, содержащейся в рациональной 
структуре бытия, предстает уже не как конечная точка зрения, а 
как манифестация логико-онтологической необходимости Абсо-
люта. Таким образом, по замыслу Северино, человеческая экзи-
стенция оказывается в состоянии преодолеть нигилизм. 

Реализуемое надлежащим образом мышление изменяет ра-
дикальным образом смысл становления вещей. Их следует пони-
мать не как выходящие из ничто и как возвращающиеся в ничто, а 
как появляющиеся из вечности и как возвращающиеся в вечность. 
Это необходимая и неопровержимая структура бытия. Она должна 
быть выявлена и представлена. Для того чтобы установить истину 
бытия, которая с момента своего рождения пребывает в спящем 
виде в западном мышлении, нужно постоянно проникаться смыс-
лом той простой и великой мысли, что бытие есть, и ему не позво-
лено не быть. Если о бытии (о всяком и каждом) нельзя думать, 
что его нет, то в таком случае о бытии (всяком и каждом) нельзя 
думать, что оно становится, поскольку становясь оно бы не было – 
ни до своего рождения, ни после распада. Ведь всякое бытие неиз-
менно. 

Оно не выходит из ничто и не возвращается в ничто. Оно 
вечно. Здесь была представлена сердцевина онтологической тео-
рии Северино. Вся эта теория есть и критическое философское 
размышление о судьбах европейской метафизики, нигилизме, о 
европейской цивилизации. 

По общему признанию, проблематика нигилизма в совре-
менной итальянской философии наиболее интересную, системати-
зированную и оригинальную интерпретацию получила в философ-
ском творчестве Эммануэля Северино. 

Вот как видится Северино проблемная ситуация с нигилиз-
мом и метафизикой. В одной из своих наиболее когерентных форм 
нигилизм утверждает, что тотальность сущих обладает началом. 
Обладать началом значит иметь «до» (prima). Если бы не было 
«до», то эта тотальность просто была бы, была бы во времени, а не 
была бы чем-то, что начинается. При этом быть таким образом во 
времени для тотальности сущих означает не быть тотальностью. 
Именно по этой причине нигилизм понимает под ничто «до», ко-
торое предшествует началу тотальности. 



Кимелев Ю.А. 

 94

Неоэлеатизм интерпретирует метафизику как определенную 
форму нигилизма, как совокупность «стратегий спасения», нахо-
дящих воплощение в конструировании иллюзорных «неизменно-
стей» (immutabili), вершиной которых предстает христианский 
Бог. Это концептуализация техники как некоей насильственной 
онтологии, уподобляющей сущее не-сущему, которое можно без-
гранично производить, разрушать, уничтожать, трансформировать, 
опустошать, контролировать, над которым можно господствовать 
и которое можно использовать. 

История европейской философии свидетельствует, как пола-
гает Северино, о забвении истины Парменида, свидетельствует, 
соответственно, о забвении бытия. Европейская философия сосре-
доточилась на очевидности становления. Разум воспринимает су-
щее прежде всего в его контингентности, оно не несет свое бытие 
в себе самом, а получает его из какого-то другого источника, от 
какого-то другого принципа, получавшего в традиции различные 
формы. Подобная позиция европейской философии, представ-
ляющей сущее как выходящее из ничто и возвращающееся в ни-
что, задает этой философии и связанной с ней культуре нигили-
стический характер. 

Подобно Хайдеггеру, Северино считает основным содержа-
нием истории метафизики нарастающее забвение смысла бытия. 
Вследствие отказа от позиции Парменида метафизика, начиная с 
Платона, придерживается неподлинного понимания бытия. После 
Парменида онтология не в состоянии признать неизменность бы-
тия, постичь его смысл. Она отказывается от такого устремления в 
пользу рациональной теологии. Поздний Платон считает возмож-
ным предицировать бытие и относительно не-бытия, признавая 
тем самым возможность перехода от не-бытия к бытию и обратно. 
Это означает, что бытие заменяется «миром», в котором вещи ро-
ждаются и исчезают. Мир становится чем-то промежуточным ме-
жду бытием и ничто. Появляется теология, объектом которой ста-
новится не мир, а Бог, т.е. «привилегированная сфера бытия». 

Философская мысль Северино на протяжении всего его дли-
тельного творческого пути предстает как нечто единое и даже мо-
нолитное. Вместе с тем представляется возможным выделить два 
основных компонента в этом монолите. Во-первых, это философ-
ско-теоретический анализ необходимой и «неопровержимой» 
структуры бытия как абсолютно и радикально отличного от ничто. 

Во-вторых, это тематизация фундаментальной природы за-
падной цивилизации, ее истории как нигилизма, заключающегося 



Онтолого-метафизическая проблематика в современной  
итальянской философии. Часть 2 

 95

в забвении бытия. Будем ориентироваться на такое видение фило-
софии Северино. 

Разработка в общем-то уникальной онтологической концеп-
ции образовала в философии Северино основу для вынесения обще-
го диагноза западной цивилизации. Центральную роль в контексте 
такого диалога приобрела концепция «нигилизма». Нигилизм и 
техника, понятые как ключевые характеристики актуальной эпохи, 
были восприняты по ассоциации с известной теоремой Хайдеггера 
о завершении метафизики в нигилизме, получившем выражение в 
сущности модерновой техники. 

Вместе с тем было бы очень серьезным заблуждением счи-
тать концепцию Северино всего лишь итальянской версией хай-
деггерианства. 

По Северино, мышление и действие западного человека оп-
ределяются метафизической мотивацией на уровне бессознатель-
ной структуры. Такая структура является более радикальной, чем 
те структуры, на которые в качестве направляющих исторические 
события указывали Гегель, Маркс, Ницше, психоанализ. Эта бес-
сознательная структура в своей сущности связана с волей к тому, 
чтобы сущее представляло собой ничто. 

Нигилистическая воля присуща всем формам и этапам за-
падной мысли. Общность в этом плане связана с общим веровани-
ем относительно становления, связана, соответственно, с убежде-
нием в том, что все вещи находятся и протекают во времени. 

Джанни Ваттимо 

С 1980-х годов философская концепция Дж. Ваттимо обра-
зует заметный компонент европейских философских дискуссий. 
В первую очередь это относится к онтологической концепции Ват-
тимо. С этой концепцией тесно связаны его разработки проблемати-
ки нигилизма, герменевтической философии, теория постмодерна. 
Наряду с этими темами будет уделено внимание метафилософским 
позициям Ваттимо, т.е. его пониманию характера философского 
мышления, его задач «в условиях актуальности». 

Философские воззрения Дж. Ваттимо можно охарактеризо-
вать как философско-теоретическую парадигму, получившую обо-
значение «слабое мышление» (pensiero debole). 

«Слабое мышление» поначалу получило программное вы-
ражение в сборнике, изданном Ваттимо совместно с Пьером Альдо 
Роватти в 1983 г. Этот сборник стал ответом на появившийся че-



Кимелев Ю.А. 

 96

тырьмя годами ранее сборник «Кризис разума», который был из-
дан Альдо Гарганти. В нем утверждалось, что кризис разума свя-
зан с его ослаблением и даже бессилием вследствие плюрализации 
форм разума. 

В ответ на такой тезис Ваттимо и Роватти заявили о том, что 
оценивать процесс плюрализации разума исключительно как нега-
тивный, можно только если исходить из прежних представлений о 
единстве и силе разума. 

Свои воззрения они понимают как вывод на основе истории, 
в которой наблюдается устойчивый отход от «сильного бытия», 
нашедшего тематизацию в «сильном мышлении» традиционной 
метафизики. 

«Слабое мышление» опирается на логику истории. Базовая 
теоретическая ориентация Ваттимо заключается в указании на ис-
торический процесс ослабления разума, рациональности. Этот 
процесс связан прежде всего с плюрализацией форм рационально-
сти. Плюрализированные формы рациональности уже давно не 
обладают той силой, которой когда-то наделяли разум как единый 
и могучий. 

Все те позиции, которые утверждают старые представления 
о силе разума, следует отклонить, поскольку они утратили право-
мерность в процессе истории. 

История европейской мысли, если ее рассматривать в целом, 
характеризуется как процесс ослабления, нисхождения или упадка 
(declino). Вместе с тем этот процесс ни в коем случае нельзя счи-
тать декадентским процессом. Соответственно, и слабое мышле-
ние не есть слабосильное мышление. 

Концепция исторически прогрессирующего «ослабления бы-
тия» и «ослабления мышления» предстает у Ваттимо и как теория 
секуляризации, особенно применительно к эпохе модерна. Истоки 
секуляризации Ваттимо усматривает в самом христианстве, в бо-
говоплощении, в учении о «кенозисе». 

Ваттимо оспаривает представление о реальности как о «мас-
сивной, стабильной, вечной структуре». Он радикальным образом 
историзирует бытие и наделяет его характером событийности. 
«Бытие» предстает не иначе как событие, оно случается как исто-
рико-лингвистические горизонты, в рамках которых сущие стано-
вятся доступными для нас. 

Применительно к настоящей эпохе неправильно наделять 
бытие «сильными» свойствами (единством, абсолютностью и т.п.), 
как это делала метафизическая традиция. Более правомерными 



Онтолого-метафизическая проблематика в современной  
итальянской философии. Часть 2 

 97

предстают «слабые» и «постмодерновые» свойства, такие как 
плюральность, темпоральность и конечность. «Ослабление» бытия 
есть его судьба. Бытие уже не «сильное» бытие. 

Ваттимо стремится прежде всего концептуализировать «он-
тологию актуальности» как нынешней фазы «истории бытия». По-
добный замысел опирается на интерпретацию онтологии 
М. Хайдеггера и Г.-Г. Гадамера в перспективе нигилизма, как он 
представлен у Ф. Ницше. 

По Ваттимо, философия традиционно определялась «силь-
ными» концепциями бытия и мышления. Эти концепции должны 
были быть всеохватными и обязательными в нормативном плане, 
т.е. должны были быть сильными и по своему объему, и по теоре-
тическим притязаниям. Примат принципов, а также опора на объе-
диняющие и обобщающие категории свидетельствовали, как счи-
тает Ваттимо, о том, что традиционной метафизике был присущ 
момент насилия (violenza). 

В том числе и по этой причине Ваттимо оценивает процесс 
ослабления бытия и оформления слабого мышления в позитивном 
ключе. Это открывает путь к более умеренной, по сравнению с 
традиционной, онтологии: онтологии явлений. Явления уже не 
рассматриваются в противоположность платонизму, как нечто ил-
люзорное по отношению к «подлинному» бытию. Более того, яв-
ления признаются как единственная действительность. Перейдя к 
слабому мышлению, можно свободно и непредвзято воспринимать 
и оценивать явления. Именно в нашу эпоху мир начинает испыты-
ваться как мир, в котором нет абсолютно незначимого бытия, но в 
котором нет также абсолютно значимого бытия. Действительность 
движется между этими полюсами. Только сейчас сущее и человек 
предстают в своей временной плотности и сложности. 

Задача философа заключается в том, чтобы, соответствуя 
«судьбе бытия», стремиться оспаривать господство категорий тра-
диционной метафизики, которые с ностальгическим и невротиче-
ским постоянством утверждаются и в нынешней культуре. 

Ваттимо полагает, что большая часть его разнообразных 
усилий направлена на разработку «онтологии актуальности». 
Главный тезис этой онтологии состоит в утверждении того, что 
актуальная эпоха истории бытия есть «нигилистическая эпоха». 
А герменевтика как базовый метод его философствования облада-
ет «нигилистическим призванием». 

Программа «слабого мышления» нерасторжимо связана с 
концепцией нигилизма, который Ваттимо считает «ключевым сло-



Кимелев Ю.А. 

 98

вом европейской культуры», ее – своего рода судьбой. Избавиться 
от нигилизма невозможно, не утратив при этом фундаментальные 
черты европейской духовности. 

Опираясь на Ницше, Ваттимо понимает нигилизм как ситуа-
цию, в которой человек утрачивает свое центральное положение в 
том плане, что должен существовать в условиях отсутствия абсо-
лютных и надежных оснований своей деятельности, стабильных 
истин и ценностей. 

Постмодерн – это мир нигилизма в действии, эпоха ниги-
лизма, достигшего полного и осознаваемого успеха. Подобный 
«завершенный» нигилизм не должен вызывать ностальгии по ут-
раченным «абсолютам», не должен быть «сильным» нигилизмом, 
стремящимся заместить творящую волю Божью самовластной тво-
рящей волей человека. 

Позицию Ваттимо можно скорее считать призывом принять 
нигилизм как наш позитивный шанс. Мы должны признать «рас-
творение бытия», т.е. переход от метафизического «сильного» бы-
тия традиции к постметафизическому «слабому» бытию нашей 
современности, «актуальности». 

Ваттимо открыто признает себя нигилистом, не использует 
понятие «нигилизм» в негативном смысле, мыслит «изнутри» ни-
гилизма. По существу, Ваттимо стремится воплотить в жизнь про-
грамму завершенного нигилизма Ницше, призывает в полной мере 
принять ее. 

История бытия может следовать только нигилистским путем 
растворения, ликвидации, ослабления понятия бытия и всех его 
сильных категорий – первых причин, ответственного субъекта, 
истины как очевидности и т.п. Под воздействием социальных из-
менений, под воздействием технологии, прежде всего коммуника-
ционных технологий мир утрачивает те свойства, которыми его 
наделяла метафизика. Утверждается «слабое бытие»: рождающее-
ся, становящееся и умирающее. Нигилизм представляет собой 
описание того, как оформляется реальность в нашей эпохальной 
ситуации. 

Важнейшим компонентом онтологии актуальности у Ватти-
мо является теория постмодерна. Теория постмодерна Ваттимо 
предстает и как философско-онтологическая, и социально-фило-
софская, и философско-историческая. 

Ваттимо, как и постмодернисты, признает кризис великих 
повествований, призванных объяснить историю. Однако вывод, 
который делает Ваттимо в этой ситуации, заключается в указании 



Онтолого-метафизическая проблематика в современной  
итальянской философии. Часть 2 

 99

на то, что великие повествования должны быть заменены малым 
повествованием, повествованием о том, что такое модерн. Такой 
вывод обусловлен тем значением, которым Ваттимо наделяет на-
шу связь с прошлым. Он не принимает идею Ж.-Ф. Лиотара о кон-
це великих повествований, или метанарративов, поскольку такая 
идея утверждает, что модерн уже позади. Постмодернисты утвер-
ждают, что конец модерна есть конец истории, истории как чего-
то, что может получить метафизическое оправдание и легитимиза-
цию. Ваттимо не готов в полной мере разделить такое убеждение. 

Ваттимо подчеркивает, что для него является значимым по-
нятие «постмодерн». О постмодерне можно говорить потому, что 
эпоха модерна в каких-то своих существенных моментах подошла 
к концу. Модерн заканчивается тогда, когда уже не представляется 
возможным говорить об истории как о чем-то едином. Место идеи 
единой истории, единого потока значимых событий занимают 
представления о прошлом, исходящие из различных точек зрения. 
Нет какой-то высшей точки зрения, способной объединить все 
другие. Кризис такой идеи истории влечет и кризис идеи прогресса. 

Ведь если нельзя говорить об едином ходе событий и чело-
веческих дел, то нельзя говорить и о какой-либо цели этого хода 
событий, нельзя говорить об улучшении, эмансипации в истории. 

Исчезают условия для того, чтобы сохранять прежнюю уни-
тарную концепцию истории. Крайне затруднительно увязывать 
события в едином повествовании. Происшедшие социальные 
трансформации и реалии постмодерновых обществ делают несерь-
езными всякие попытки каких-либо реставраций прошлого. Ны-
нешнее общество не стало более прозрачным, более просвещен-
ным. Оно усложнилось, фрагментировалось, в чем-то стало 
хаотичным. Такое общество действительно заслуживает названия 
постмодернового общества. 

Вместе с тем Ваттимо предлагает не отказываться от ожида-
ний эмансипации, их следует формулировать иным образом. Речь 
должна идти об эмансипации, отличной от той, о которой мечтали 
в прошлом, – через реализацию основополагающей рационально-
сти модерна. Возможный путь к эмансипации, понимаемой как 
восстановление какого-то общего смысла для всех тех фрагмен-
тарностей, в которых живет современный человек, пролегает через 
определенное понятие бытия, через определенную онтологию. Та-
кое понятие может восстановить какое-то единство по отношению 
к безудержному плюрализму, положить конец отождествлению 



Кимелев Ю.А. 

 100

бытия и сущих. Подобное устремление можно реализовать через 
«ослабление» бытия, через «слабое понятие бытия». 

Все творчество Ваттимо нерасторжимо связано с метафило-
софской рефлексией. Разнообразные размышления об отношениях 
философии и общества, ответственности философа, задачах и 
функциях философии в актуальной культурной ситуации вплетены 
в ткани практически всех его работ. 

Особое внимание уделяется отношениям философии и нау-
ки. Ваттимо заявляет, что не верит в возможность вспомогатель-
ной роли философии по отношению к науке (будь то естествен-
ные, точные или социальные и гуманитарные науки), и вообще не 
верит в какие-то особые отношения между философией и науками. 
Ваттимо говорит о том, что не считает философию наукой – в том 
строгом смысле, в соответствии с которым наука представляет со-
бой знание, полученное с помощью четко определенных методов, 
знание, которое можно приумножать и проверять посредством по-
вторяемых экспериментов. В определенной мере наукой можно 
считать историю философии, поскольку к ней применимы некото-
рые стандарты научности. 

Сказанное не означает, что философия должна отвернуться 
от науки. Ваттимо рассматривает науку как важный аспект «судь-
бы бытия в современную эпоху». Наука должна оставаться пред-
метом философской рефлексии. Однако такая рефлексия не должна 
быть во всех случаях и непременно логикой науки. В представле-
нии Ваттимо, она должна быть историческим размышлением о тех 
последствиях, которые вызвала наука как определенный вид куль-
турной деятельности. Подобные размышления соответствуют соб-
ственным усилиям Ваттимо «мыслить в терминах онтологии акту-
альности». Конкретно это должно вылиться в вопрос о том, «как 
обстоит дело с бытием» в мире, где развились разнообразные нау-
ки, приведшие к определенным технологическим результатам. 

Философия представляет собой, скорее, «воспитательный 
дискурс», чем «доказательный дискурс». Она ориентирована в 
большей мере на воспитание человечества, чем на прогресс в по-
знании. Это не означает, что философия придерживается антитео-
ретической установки. В знании, несущем воспитание человечест-
ву, может быть прогресс. Это не означает также, что философию 
следует воспринимать как «мировоззрение». Воспитание связано с 
интерсубъективностью, соответственно с ответственностью. Фи-
лософия способна продвигаться «мелкими шагами», накапливая 
свое воспитательное знание. 



Онтолого-метафизическая проблематика в современной  
итальянской философии. Часть 2 

 101

Применительно к философии нельзя отрицать и возмож-
ность определенной «кумулятивности». Речь не идет о достижении 
ею неоспоримых, не подвергаемых сомнению и пересмотру ре-
зультатах, которые можно зафиксировать в учебнике. Кумулятив-
ность следует понимать в том смысле, что философия не может 
существовать без традиции. Это текстуальная традиция, связанная 
с определенной терминологией и набором проблем. Это не куму-
лятивность в научном смысле. 

Философия в состоянии апеллировать к опыту, соответст-
венно, обладать определенного рода опытным подтверждением и 
«опытными истинами», однако опыт, о котором идет речь, на-
столько субъективен и культурно опосредован, что вряд ли воз-
можно говорить об объективных «приобретениях». Философские 
истины обладают очевидностью, эта очевидность в значительной 
мере культурно обусловлена, а не носит «натуральный характер». 

Истина связана с убеждением, соответственно, проблема ис-
тины – это не проблема, связанная с научным обоснованием и до-
казательством каких-либо утверждений. Убеждение, о котором 
идет речь, соотносится с тем или иным сообществом, а не с инди-
видом. На обоснование таких убеждений и направлены усилия фи-
лософов. Конкретно речь идет об определенной интерпретации 
ситуации, общей для того или иного сообщества, причем интер-
претации, исходящей из общих, разделяемых различными людьми 
предпосылок. Как полагает Ваттимо, истина в философии пред-
ставляет собой результат определенной формы убеждения, адресо-
ванной ad homines. Такое убеждение опирается на доверие к исто-
рии бытия, опирается на то обстоятельство, что в истории бытия 
возможно установить определенные линии преемственности. По-
добное доверие можно считать «формой философского эволюцио-
низма». В то же время возможность установить линии преемст-
венности в философской традиции не означает, что в традиции 
наличествует какая-то «объективная путеводная нить». Историю 
всегда можно подвергнуть переосмыслению, указывая на старые и 
известные вещи и извлекая из нее нечто новое. 

И философия, и наука связаны с традицией, связаны с исто-
рией. Если воспринимать бытие как событие, то само бытие есть 
история, время, происходящее. 

Если обрисованные воззрения выразить в терминах фило-
софского метода или стиля, то результатом будет «герменевтиче-
ская концепция философии». Философия есть продукт постоянно-
го конфликта интерпретаций. 



Кимелев Ю.А. 

 102

Не бывает адекватного описания, поскольку всякое описание 
уже включено в игру. Должное этому обстоятельству воздает 
только герменевтическое понятие интерпретации. Прочие фило-
софские позиции стремятся охватить все в описательных и объек-
тивных терминах, и это ведет либо к тому, что вещи ускользают от 
постижения, либо вообще к отказу от того, чтобы видеть вещи. 

Герменевтика не отказывается от описательной объективно-
сти как таковой, она утверждает интерпретацию как определенную 
форму описательной объективности. 

Такой подход влечет за собой и пересмотр воззрений на нау-
ку. Посткантианская наука уже не рассматривается как чистое от-
ражение положения вещей самих по себе. То, что происходит в 
рамках естественных и точных наук, также представляет собой 
историю бытия. А история бытия имеет дело с передачей языко-
вых и культурных сообщений. Естественные науки не являются 
носителем неизменного природного порядка. Эти науки также яв-
ляются интерпретирующими науками, они не представляют собой 
чистое описательное знание. 

Всякая «естественная» объективность есть также «культур-
ная» объективность в том смысле, что эта объективность не есть 
нечто данное раз и навсегда, представляет собой определенную 
данную и сконструированную конфигурацию. Подобная объек-
тивность дана в определенных специализированных языках. А фи-
лософия есть «самосознание метаязыка», в котором располагаются 
все специализированные языки. 

Под логикой в общем виде понимается «способ, которым 
мыслится истина», а также рассуждение, осуществляемое в кон-
кретных историко-языковых условиях. Представленное выше от-
ношение между историей и историей бытия не лишает смысла ло-
гику как науку о логосе, как рефлексию относительно тех 
способов мышления, которые открываются в различные историче-
ские просветы бытия и которые образуют «горизонты истины и 
ложности» той или иной культуры. 

Логика, соответственно, не является каким-то нейтральным 
универсальным способом говорить о бытии. Она представляет со-
бой рефлексию относительно тех или иных данных критериев по-
знания и рассуждения. А поскольку такие критерии даны истори-
чески, то логика есть не что иное, как часть онтологии 
актуальности. Логика выступает как постоянное прояснение кри-
териев истинности, причем прояснение релятивизирующее и «по-
дозревающее». 



Онтолого-метафизическая проблематика в современной  
итальянской философии. Часть 2 

 103

Логики предлагают формальные системы, которые, по их 
мнению, должны давать возможность также говорить о бытии. 
Ваттимо считает, что и логические системы образуют составную 
часть той эпохи бытия, на познание которой он направляет свои 
усилия. 

Между логикой и историей бытия существует не только 
связь, но и противоречие. Всякий формализм, стремящийся быть 
четким и окончательным, не может, как считают, восприниматься, 
по крайней мере полностью, в исторических терминах. В то же 
время философия должна напоминать логике об ее историчности. 

Для философии неприемлема идея о какой-то единственной 
логике, представляющей собой надысторическое описание надыс-
торических форм мышления. Здесь возникают два вопроса. Пер-
вый вопрос. Не предполагает ли идея о том, что у бытия есть исто-
рия, определенную логику, соответственно, не должна ли такая 
идея влечь за собой выбор определенной логики? Второй вопрос – 
это вопрос о существовании какой-то специфической «логики фи-
лософии», отличной от научной логики. 

Философия обладает логикой, которая исторически укоре-
нена. Признание этого обстоятельства сочетается с предпочтением 
определенной логики, а именно логики, в наибольшей степени 
учитывающей множественность логик. Такая позиция представля-
ется Ваттимо наиболее пригодной в нашу эпоху. 

Герменевтическое видение логики предполагает и описание 
того, как функционируют сегодня наше мышление и рассуждение, 
а также предполагает возможность иного функционирования на-
шего рассуждения. 

В то же время логика не должна превращаться в историю 
человеческой психологии. Этому может воспрепятствовать только 
онтология, опирающаяся на историю бытия. 

Тот, кто говорит об онтологии – будь то философы-
аналитики, будь то хайдеггерианцы (к которым Ваттимо причис-
ляет и себя), – вступает в диалог с чем-то, что нельзя не учитывать, 
с чем мы неизбежно сталкиваемся. А это означает, что, говоря о 
Бытии, нельзя игнорировать историю. Соответственно, не может 
быть онтологии без истории Бытия. 

Для философии огромное значение имеет «проблема нача-
ла». Философия и сегодня остается «мышлением о началах», о 
первых основаниях, на которые опирается вся система «вторич-
ных» знаний. А вторичные знания обладают философским смыс-



Кимелев Ю.А. 

 104

лом или философским измерением, поскольку всегда в той или 
иной форме сталкиваются с проблемой начала. 

Затруднение с началом – это не психологическое затрудне-
ние. Затруднение носит философский характер потому, что речь 
идет о «затруднении, порожденном экзистенциальностью», об од-
новременно личностном и безличностном характере мышления, 
неизбежно связанном с «действительностью существования». 

Данное рассуждение позволяет Ваттимо обратиться и к во-
просу о том, следует ли философу «писать в первом лице». Такой 
стиль является на деле определенным вариантом решения пробле-
мы начала, поскольку позволяет выразить и произвольную (лично-
стную), и необходимую (надличностную) природу того, о чем го-
ворится, а также тех способов, с помощью которых говорится. 

Рассуждение о том, что философу дозволительно и даже же-
лательно «говорить в первом лице», служит Ваттимо и для того, 
чтобы оправдать свою активную публицистическую и политиче-
скую деятельность посредством развернутого рассуждения о том, 
что такая деятельность не противоречит профессиональному при-
званию философа. Соответственно, это рассуждение призвано 
стать еще одним моментом характеристики возможностей и функ-
ции философии как таковой. 

В философии всегда стоит «вопрос о политическом благе». 
А говорение в первом лице позволяет активно вмешиваться в ре-
шение такого вопроса. В общем плане можно утверждать, что фи-
лософия «связана с полисом», и не случайно философия родилась 
в политическом контексте Древней Греции. Конечно, политиче-
ское призвание в чистом виде отличается в определенной мере от 
философского призвания, ориентированного на политику. Стрем-
ление заниматься политикой самого Ваттимо носит, как он под-
черкивает, «более универсальный характер», чем деятельность 
профессионального политика. Политическая деятельность фило-
софа призвана быть в большей мере педагогической, призвана ру-
ководствоваться идеей воспитания человечества. Подобная дея-
тельность ориентирована скорее на трансформацию человека, чем 
на трансформацию социальных структур. 

В философском подходе к политике гораздо отчетливее, чем 
в профессиональной политике, проявляется критическая дистан-
ция по отношению к настоящему. В числе прочего это связано с 
меньшей конкретной ангажированностью и ответственностью фи-
лософа. 



Онтолого-метафизическая проблематика в современной  
итальянской философии. Часть 2 

 105

Ваттимо полагает, что его онтологическая концепция соот-
ветствует требованиям плюралистического и фрагментированного 
постмодернового общества, в котором действуют разнонаправлен-
ные и нередко непримиримые силы. Такое общество остро нужда-
ется в такой форме рациональности и такой этике, которые спо-
собны содействовать толерантности и диалогичности, способны 
ориентировать на ответственное поведение. Это особенно важно в 
условиях отсутствия абсолютных ценностей политического и ре-
лигиозного плана. 

«Слабая онтология» не вправе властвовать над практикой – 
ни как это стремилась делать метафизика, ни в более умеренном 
смысле, как это имеет место, например, у К.-О. Апеля или Ю. Ха-
бермаса. В то же время «слабая онтология» противопоставляется и 
позициям, которые занимают Ж. Деррида, Ж. Делёз, Ж.-Ф. Лиотар 
или Р. Рорти. 

В позитивном плане «слабое мышление» и онтология Ват-
тимо стремятся быть герменевтической и нигилистской в духе 
хайдеггерианской онтологии. 

Философия Ваттимо стремится спасти онтологический дис-
курс, не сделав его при этом метафизическим в традиционном 
смысле. Если говорить более конкретно, эта философия признает 
мир символических форм, мир действий, признает различные 
практики, воспринимая их как различные языки разума. 

Мир понимается как «место» символических систем. При-
нимаются различные мировоззрения. А философия, соответствен-
но, должна научить ориентироваться во всем многообразии раз-
личных языков и знаний. 

Луиджи Парейсон 

Философско-антропологическая тематика всегда являла 
своеобразие и специфику итальянской философии. При этом такое 
своеобразие проявлялось на фоне воспроизведения философско-
антропологических позиций в философии других стран, в первую 
очередь Германии и Франции. 

И сегодня в итальянской философии представлены очень 
многие философско-антропологические позиции, разработанные и 
разрабатываемые в других национальных философиях. Эти пози-
ции реализуются и посредством попытки дальнейшей теоретиче-
ской разработки, и в виде объекта историографического изучения. 



Кимелев Ю.А. 

 106

В качестве очень значимого примера можно указать на про-
блематику отношений между ментальностью (сознанием) и телом. 
Изучение этой проблематики образует основную исследователь-
скую программу в современной аналитической философии. В ны-
нешней итальянской философии весьма широко представлена и 
разработка отношений между ментальностью и телом, и другие 
сегменты аналитической философии сознания. 

Своеобразие итальянской философской антропологии нахо-
дит выражение в предпочтении определенных проблемно-темати-
ческих комплексов, определенных философских позиций. Эти 
комплексы и сопряженные с ними философско-теоретические 
подходы не являются уникальными в том смысле, что они не пред-
ставлены в других национальных философиях. 

Своеобразие итальянской философии также заключается в 
характере их разработки. Речь идет о проблематике персонально-
сти, экзистенции, рассматриваемой в онтолого-метафизической 
перспективе, а также в традиционной для итальянской философии 
перспективе коммунитаристского и исторического характера че-
ловеческой жизни. 

Все указанное проблемное поле пронизывает противостоя-
ние религиозно-христианской и светской и даже (иногда) осознан-
но атеистической фундаментальных философских принципов и 
ориентаций. 

Если характеризовать это проблемное поле в терминах фи-
лософских направлений, то этому полю были причастны, точнее 
говоря, его конституировали различные варианты неоидеализма, 
персонализма, экзистенциализма, неомарксизма, христианской 
неосхоластики и христианского спиритуализма, философской гер-
меневтики. Немалое число концепций на деле сочетают в той или 
иной конкретной форме установки и содержания различных на-
правлений. Иногда практически невозможно осуществить «на-
правленческую» атрибуцию какой-либо конкретной концепции. 

Повторим, что в итальянской философии присутствуют 
практически все другие современные философско-антропологи-
ческие подходы. Мы указали те из них, которые, на наш взгляд, в 
наибольшей мере являют своеобразие итальянской философии. На 
них и сосредоточится наше внимание. 

Своеобразие итальянской философии на общем фоне совре-
менной западной философской антропологии не исчерпывается 
предпочтением определенных проблемно-тематических комплек-
сов и связанных с ними философских направлений. 



Онтолого-метафизическая проблематика в современной  
итальянской философии. Часть 2 

 107

Своеобразие подходов итальянской философии к философ-
ско-антропологической проблематике заключается в тесной связи 
этих подходов с философско-онтологической тематикой. Здесь 
имеет смысл оговориться. Речь идет, прежде всего, о персоналист-
ской проблематике, а не только об экзистенциалистской, классиче-
ские образцы которой неотделимы от онтологической проблема-
тики. 

Если попытаться выразить общее теоретическое целеполага-
ние основных философско-антропологических концептуализаций 
в итальянской философии последних десятилетий, то можно ска-
зать следующее. Итальянские философы стремятся постичь «со-
стояние человека» в его онтолого-метафизическом контексте, а 
также в различных формах выражения этого состояния, прежде 
всего экзистенциальной. В зависимости от интересов того или 
иного философа на передний план выходят религиозные, этиче-
ские, социальные формы выражения бытийной ситуации человека. 

Очень упрощая и с известной долей условности охарактери-
зованное теоретическое целеполагание можно противопоставить 
тем философско-антропологическим подходам, которые ориенти-
рованы в первую очередь на постижение некоей «внутренней сущ-
ностной структуры» человека. В принципе различные философ-
ско-антропологические устремления можно рассматривать как 
способные к продуктивному сочетанию. 

То, что было обрисовано в качестве преобладающего общего 
теоретического целеполагания итальянской философской антро-
пологии, наиболее полное воплощение нашло в разработке персо-
налистско-экзистенциалистской проблематики. Она и станет объ-
ектом нашего рассмотрения. 

Не будем забывать о том, что интерес к такой проблематике 
всегда был неотъемлемым компонентом традиции итальянской 
философии в целом. Достаточно вспомнить ренессансный гума-
низм. 

Все основные моменты того, что было указано в качестве 
превалирующего философско-антропологического проблемного 
поля в современной итальянской философии, представлены в твор-
честве Луиджи Парейсона. 

Л. Парейсон вообще – одна из ключевых фигур современной 
итальянской философии. Парейсон является главой школы, к кото-
рой причисляют целый ряд ныне живущих влиятельных итальян-
ских философов. Его считают главной фигурой нескольких фило-
софских направлений в их итальянской версии – экзистенциализма, 



Кимелев Ю.А. 

 108

персонализма, философской герменевтики. Его философия нерас-
торжимо связана с онтологией, философской эстетикой и филосо-
фией религии. 

Философские воззрения Парейсона получали различные 
обозначения, например, «персоналистский экзистенциализм», 
«герменевтический персонализм», «онтологический персонализм». 
Нетрудно видеть, что эти обозначения соотносятся с экзистенциа-
лизмом и персонализмом как ядром и основой всего философского 
творчества Парейсона. При этом все разработки осуществлялись в 
контексте философско-онтологической проблематики. 

Философия Парейсона сосредоточивается на индивиде, 
субъекте, экзистенции, личности. Парейсон является главным 
представителем итальянского экзистенциализма. Его взгляды на 
экзистенциализм сменялись, однако всегда сохранялось понима-
ние экзистенциализма как продукта утраты позиций гегелевским 
идеализмом, понимаемым как вершина метафизического рациона-
лизма эпохи модерна. Другим значимым результатом такой утраты 
Парейсон считал марксизм. 

В понимании Парейсона экзистенциализм неразрывно свя-
зан с «персоналистским устремлением», со стремлением сохра-
нить человека в его конкретной сингулярности и конечности перед 
лицом бесконечного бытия, при этом не признаются никакие по-
пытки опосредования между этими полюсами. Задача в том, чтобы 
утвердить и сохранить их в их отношении друг с другом. 

Экзистенциалистский персонализм определяется Парейсо-
ном и как «онтологический персонализм». Его ядро образует по-
нимание человеческой экзистенции как отношения с бытием. Это 
отношение всегда имеет персоналистскую определенность. Каж-
дый отдельный человек представляет собой такую определенную 
перспективу на бытие. Бытие предстает в перспективе, оно не объ-
ективируемо в полной мере и однозначным образом. 

Вместе с тем бытие может стать объектом интерпретации 
как типа познания, носящего строго и неповторимо персоналист-
ский характер. Говорить о том, что человек есть отношение, это 
все равно что говорить о том, что человек есть интерпретация ис-
тины, считает Парейсон. Этот тезис образует и ядро его позиции 
во всех основных работах. 

Таким образом, есть все основания считать, что тезис о фун-
даментальной роли отношения человека к бытию образует сквоз-
ную линию философского творчества Парейсона. Это интерпрета-
тивное отношение между истиной и личностью. Истина бытия 



Онтолого-метафизическая проблематика в современной  
итальянской философии. Часть 2 

 109

постоянно обнаруживается в бесчисленности, в бесконечности 
личностных интерпретационных перспектив. Это перспективы бы-
тия на самое себя. Речь идет об «онтологии неисчерпаемого», а не 
об онтологии бесконечного. 

У позднего Парейсона отношение между бытием и свободой 
понимается главным образом как отношение тождества. Такое от-
ношение находит наиболее полное выражение в религиозном опы-
те на христианской почве. 

Личность есть экзистенция, это определенное историческое 
начало, «воплощенная» историческая инициатива. Личность есть 
задача как последовательная попытка ответить и соответствовать 
некоему идеальному призыву. Личность есть деяние как живая 
реализация существования в его сингулярности. «Я» – это истори-
ческое сознание, разум. 

Личность понимается Парейсоном как центр сознания и сво-
боды. Квалификация персонализма как «онтологического» при-
звана подчеркнуть, что условия возможности личностности следу-
ет искать на путях онтологии, отношения к бытию. 

Список литературы 

1. Аббаньяно Н. Введение в экзистенциализм / пер. с ит. А.Л. Зорин. – Санкт-
Петербург: Алетейя, 1998. – 507 с. 

2. Ваттимо Дж. Прозрачное общество / пер. с итал. Д. Новикова. – Москва: Ло-
гос, 2003. – 124 с. 

3. Кимелев Ю.А. Западная метафизика конца ХХ – начала XXI века. – Москва: 
ИНИОН РАН, 2014. – 95 с. 

4. Кимелев Ю.А. Современная философская онтология. – Москва: ИНИОН РАН, 
2015. – 99 с. 

5. Кимелев Ю.А. Философская антропология и метафизика. – Москва: ИНИОН 
РАН, 2019. – 91 с. 

6. Кимелев Ю.А., Полякова Н.Л. Модерн и процесс индивидуализации: истори-
ческие судьбы индивида модерна. – Москва: Праксис, 2017. – 491 с. 

7. Кроче Б. Антология сочинений по философии / пер. с итал. С. Мальцевой. – 
Санкт-Петербург: Пневма, 1999. – 300 с. 

8. Эфиров С.А. Итальянская буржуазная философия ХХ в. – Москва: Мысль, 
1968. – 272 с. 

9. Berti E. Aristotele nel Novecento. – Roma; Bari: Laterza, 1992. – 285 p. 
10. Berti E. Una metafisica (epistemologicamente) «debole» // Filosofi italiani contem-

pora nei / a cura di G. Riconda, C. Ciancio. – Milano: Mursia, 2013. – P. 43–57. 
11. Croce M., Salvatore A. Filosofia politica. Le nuove frontiere. – Roma; Bari: Later-

za, 2012. – 184 p. 
12. Gentile G. Opere complete di Giovanni Gentile. – Firenze: Sansoni, 1958. – 277 p. 



Кимелев Ю.А. 

 110

13. Il pensiero debole / a cura di G. Vattimo, P.A. Rovatti. – Milano: Mursia, 1983. – 
136 p. 

14. Pareyson L. Verità e interpretazione. – Milano: U. Mursia, 1971. – 260 p. 
15. Pareyson L. Esistenza e persona. – Torino: Taylor, 1966. – 209 p. 
16. Severino E. Essenza del nichilismo. – Brescia: Paideia, 1972. – 491 p. 
17. Severino E. Il senso della verità // Filosofi italiani contemporanei / a cura di 

G. Ricanda e C. Ciancio. – Milano: Mursia, 2013. – P. 330–341. 
18. Severino E. Intorno al senso del nulla. – Milano: Adelphi, 2013. – 211 p. 
19. Severino E. La potenza del errare. – Milano: BUR, 2014. – 356 p. 
20. Tessitore F. Critica dello storicismo e nuova storia della cultura // Filosofi italiani 

contemporanei / a cura di G. Ricanda, C. Ciancio. – Milano: Mursia, 2013. – 
P. 353–373. 

21. Vattimo G. Al di là del soggetto. – Milano: Mursia, 1981. – 172 p. 
22. Vattimo G. Oltre l’interpretazione. – Roma; Bari: Laterza, 1994. – 155 p. 
23. Vattimo G. La fine della modernita. – Roma: Garzanti, 1999. – 192 p. 
24. Vattimo G. Vocazione e responsabilita del filosofo. – Genova: Il Melangolo, 2000. – 

142 p. 
25. Vattimo G. Della realtà. – Milano: Garzanti, 2012. – 234 p. 
26. Vattimo G. Dal pensiero debole al pensiero dei deboli // Filosofi italiani contempo-

ranei / a cura Riconda G. e Ciancio Cl. – Milano: Mursia, 2013. – P. 374–380. 
27. Vattimo G., Zabala S. Hermeneutic communism. – New York: Columbia university 

press, 2011. – 162 p. 
 



Идеологический ландшафт современной России:  
состояние и проблемы. Часть 2 

 111

УДК 008                                                DOI: 10.31249/rphil/2025.03.12 

ПУЩАЕВ Ю.В. ИДЕОЛОГИЧЕСКИЙ ЛАНДШАФТ СОВРЕ-
МЕННОЙ РОССИИ: СОСТОЯНИЕ И ПРОБЛЕМЫ. ЧАСТЬ II  

Аннотация. Данная статья является второй частью описания 
идеологического ландшафта современной России. Работа в целом 
стремится обозначить и описать основные действующие идеоло-
гии в современной России, состояние идеологического поля в це-
лом и его проблемы. В предварительном порядке мы ранее поде-
лили его на следующие сегменты или зоны: консервативный 
(в том числе консерваторы от РПЦ), левый, либеральный (от уме-
ренных и системных до радикалов), сегмент русских национали-
стов, евразийцы. В первой части этого обзора, в сегменте консер-
вативных идеологий мы дали описание концепции А.Г. Дугина, а 
также краткое изложение идеологемы «русского мира». Во второй 
части обзора мы начинаем анализировать проблему идеологии ви-
зантизма или неовизантизма как культурно-исторического типа 
России. 

Ключевые слова: идеология; византизм; К.Н. Леонтьев; ми-
трополит Псковский Тихон (Шевкунов); культурно-исторический 
тип. 

PUSHCHAEV Yu.V. IDEOLOGICAL LANDSCAPE OF MODERN 
RUSSIA: STATE AND PROBLEMS. PART II 

Abstract. This article is the second part of the description of the 
ideological landscape of modern Russia. The work as a whole seeks to 
identify and describe the main operating ideologies in modern Russia, 
the state of the ideological field as a whole and its problems. In a pre-
liminary order, we previously divided it into the following segments or 
zones: conservative (including conservatives from the Russian Ortho-

                                                           
 Пущаев Юрий Владимирович – кандидат философских наук, старший 

научный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам РАН; Putschaev@mail.ru 



Пущаев Ю.В. 

 112

dox Church), left, liberal (from moderates and systemic to radicals), a 
segment of Russian nationalists, and Eurasians. In the first part of this 
review, in the segment of conservative ideologies, we gave a descrip-
tion of A.G. Dugin's concept, as well as a brief summary of the ideol-
ogy of the “Russian world”. In the second part of the review, we begin 
to analyze the problem of the ideology of Byzantism or neo-Byzantism 
as a cultural and historical type of Russia. 

Keywords: ideology; Byzantinism; K.N. Leontiev; Metropolitan 
Tikhon (Shevkunov) of Pskov; cultural and historical type. 

Для цитирования: Пущаев Ю.В. Идеологический ландшафт совре-
менной России: состояние и проблемы. Часть 2 // Социальные и гумани-
тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Филосо-
фия. – 2025. – № 3 – С. 111–120. – DOI: 10.31249/rphil/2025.03.12 

I. 3. Проблема византизма как культурно-исторического  
типа России 

Как известно, родоначальником и основным представителем 
в истории русской мысли концепции византизма как доктрины, 
описывающей цивилизационные сущность и особенности России 
как культурно-исторического типа, является К.Н. Леонтьев (1831–
1891). Само собой, что от нее был неотделим и идеологический 
компонент в том смысле, что эта доктрина предлагает себя и как 
руководство к политическому и социальному действию. 

Для Леонтьева была характерна художественно-описатель-
ная, но при этом феноменологически очень точная манера мышле-
ния. Поэтому у него вряд ли можно встретить строгое определение 
византизма, свободное от художественной описательности или, 
напротив, чрезмерной сжатости и краткости. Сравни, например, то 
богатое, но никак не укладывающееся в стандартное логическое 
(per genus et differentiam specificam) определение византизма, ко-
торое он дает буквально на первой странице своего знаменитого 
«Византизма и славянства»: 

«Славизм, взятый во всецелости своей, есть еще сфинкс, за-
гадка. Отвлеченная идея византизма крайне ясна и понятна. Эта 
общая идея слагается из нескольких частных идей: религиозных, 
государственных, нравственных, философских и художественных. 

<…> Представляя себе мысленно византизм, мы, напротив 
того, видим перед собою как бы строгий, ясный план обширного и 
поместительного здания. Мы знаем, например, что византизм в 



Идеологический ландшафт современной России:  
состояние и проблемы. Часть 2 

 113

государстве значит – самодержавие. В религии он значит христи-
анство с определенными чертами, отличающими его от западных 
церквей, от ересей и расколов. В нравственном мире мы знаем, что 
византийский идеал не имеет того высокого и во многих случаях 
крайне преувеличенного понятия о земной личности человеческой, 
которое внесено в историю германскую феодализмом; знаем на-
клонность византийского нравственного идеала к разочарованию 
во всем земном, в счастье, в устойчивости нашей собственной чис-
тоты, в способности нашей к полному нравственному совершенст-
ву здесь, долу. Знаем, что византизм (как и вообще христианство) 
отвергает всякую надежду на всеобщее благоденствие народов; 
что он есть сильнейшая антитеза идее всечеловечества в смысле 
земного всеравенства, земной всесвободы, земного всесовершен-
ства и вседовольства. Византизм дает также весьма ясные пред-
ставления и в области художественной или вообще эстетической: 
моды, обычаи, вкусы, одежду, зодчество, утварь – все это легко 
себе вообразить несколько более или несколько менее византий-
ским. Византийская образованность сменила греко-римскую и 
предшествовала романо-германской. Воцарение Константина 
можно считать началом полного торжества византизма (IV век по 
Р.X.). Воцарение Карла Великого (IX век), его венчание импера-
торское, которое было делом папства, можно считать первой по-
пыткой романо-германской Европы выделить резко свою образо-
ванность из общевизантийской, которая до тех пор подчиняла 
себе, хотя бы только духовно, и все западные страны…»1. 

Тем не менее идея византизма у Леонтьева применительно к 
России породила пусть не очень обширную по числу ее представи-
телей и приверженцев, но все же свою традицию в русской обще-
ственно-исторической мысли. При этом отметим, что, как ни 
странно, пик популярности фигуры и идей К.Н. Леонтьева при-
шелся на постсоветские годы, сразу вслед за крахом СССР, и про-
должается и поныне2. Парадоксально, что случилось это примерно 
через столетие после смерти выдающегося мыслителя, при жизни 
отнюдь не пользовавшегося славой и популярностью. Свою роль 

                                                           
1 Леонтьев К.Н. Византизм и славянство // Леонтьев К.Н. Полн. собр. соч. 

и писем: в 12 т. Т. 7 (Кн. 1). – Санкт-Петербург: Владимир Даль, 2005. – С. 300–
301.  

2 Пущаев Ю.В. Почему идейное наследие К.Н. Леонтьева оказалось акту-
ально для постсоветской России // Исследования по истории русской мысли: еже-
годник. – 2019. – Вып. 15. – С. 675–706. 



Пущаев Ю.В. 

 114

тут сыграло то, что лишь потомки смогли оценить post factum, как 
много сбылось пророчеств и прогнозов русской «Кассандры», как 
назвал К.Н. Леонтьева в предсмертных записках В.В. Розанов: 

«Бури. Лом леса. Павшее дорогое отечество. Плач, плач, 
стоны. Всё, что так предрекал Леонтьев, сбылось. Сбылось еще 
ужаснее, чем он говорил. Старуха беззубая – Россия. О, как ты 
ужасна, ведьма, ведьма, со всклоченными волосами... 

И эти фурии наказаний, казни. 
Кассандра. Леонтьев – Кассандра, бегавшая по Трое и пред-

рекавшая... (всего за 15 лет). И как ее же, его никто не услышал. 
А было всего за 25 лет до пожара “Трои”, – европейской 

всей цивилизации, – и введен был огонь, прошедшими в город че-
рез “деревянного коня” социализма... с мирными обещаниями “на 
земле царства небесного”»1. 

Но, конечно, дело не только в сбывшихся прогнозах Леонть-
ева. Действительно, с одной стороны, казалось бы, в целом рус-
ское консервативное мышление вполне ожидаемо и с легкостью 
находит свою почву в византизме. Россия и русская история обла-
дают как большой и сложной религиозной традицией Правосла-
вия, так и традицией монархической государственности. Для исто-
рической России (до февраля 1917 года), несмотря на всю порой 
сложность отношений между двумя традициями и властями (дву-
мя видами власти, которые делают одно дело в разных сферах, но 
это не есть западное «разделение властей»), был характерен глубо-
кий и фундаментальный союз между ними. А этот всеобъемлющий 
и сущностный союз между ними, или симфония этих властей – 
духовной (Православной Церкви) и государственной (монархия), 
который необходимо и неизбежно порождает свои следствия в 
культуре, быту, обществе и экономике в целом – собственно и есть 
византизм как культурно-исторический тип. 

Однако, с другой стороны, в сегодняшней России, испытав-
шей на данный момент мощнейшие модерновые влияния в доре-
волюционную эпоху (1861–1917) и особенно в советское время, 
несущей в своем «теле» напластования разнородных исторических 
периодов-наслоений, прямолинейное применение доктрины визан-
тизма способно породить лишь недоумения и послужить приме-
ром прекраснодушного анахронизма. В России больше нет монар-

                                                           
1 В.В. Розанов и К.Н. Леонтьев: материалы неизданной книги «Литератур-

ные изгнанники», переписка, неопубликованные тексты, статьи о К.Н. Леонтьеве, 
комментарии / под ред. Е.В. Ивановой. – Санкт-Петербург: Росток, 2014. – 180 с. 



Идеологический ландшафт современной России:  
состояние и проблемы. Часть 2 

 115

хии, а Православная Церковь не обладает монополией на духов-
ную истину. Более того, тех, кого по-настоящему можно признать 
православными, т.е. воцерковленными людьми, в обществе явно 
меньшинство по разным социологическим данным. По Конститу-
ции Россия является республиканской федерацией, это парламент-
ско-президентская республика и светское государство. 

Тем не менее наличная историческая действительность не-
ясна и запутана в себе. Часто говорится одно, а делается и на прак-
тике происходит другое. К тому же, вполне возможно, это постсо-
ветское время в смысле истории является переходным периодом, 
ведущим либо к окончательному распаду государства и страны, 
либо к обретению новой устойчивой культурно-исторической и 
социальной формы. И в силу, во-первых, переходности нынешнего 
времени и апелляции к прочному прошлому и гипотетическому 
прочному будущему, и, во-вторых, в силу разницы между «сущно-
стью» и «явлением», доктрина византизма как одна из форм поли-
тического традиционализма и имеет сегодня место в современной 
русской (российской) мысли. 

Конечно, одной этой нашей оговоркой проблема того, как 
все-таки можно сегодня опираться на доктрину византизма в по-
пытках понимания и современной России, никак не снимается. Та-
кой разлад между прямолинейным применением доктрины и ре-
альностью дали основания С.С. Хоружему (1944–2021) (историку 
русской мысли и специалисту по византийскому исихазму, и в то 
же время весьма либеральному с мировоззренческой точки зрения 
по своим социально-политическим интенциям автору) резко кри-
тиковать среди разных форм традиционализма и современные 
формы византизма. Хоружий, при этом смешивая в одну и ту же 
кучу разные формы традиционализма, от интегрального традицио-
нализма Генона и Дугина до византизма и евразийства, все их уп-
рекает в фальшивой искусственности и поддельности, на манер 
того, как на антикварном рынке делают подделки для богатых 
профанов: «Современный традиционализм – глубоко фальшивая 
формация идейной жизни. Его прямая аналогия – индустрия под-
делок под старину – изготовления поддельных картин старых мас-
теров, предметов мебели, артефактов древних культур, – издавна 
существующая в мире искусства и антиквариата. И нельзя не заме-
тить, что сознание, занятое подделкой традиции или стилизацией 
под традицию, – полярная противоположность сознанию, обла-
дающему традицией и стоящему в традиции. Поэтому традицио-



Пущаев Ю.В. 

 116

нализм представляет опасность для традиции, и традиция нужда-
ется в защите от традиционалистов»1. 

I. 3. 1. Прагматичный византизм исторического характера 
митрополита Тихона (Шевкунова) 

Правда, как более умеренную и рациональную форму (и тем 
более оправданную) Хоружий выделяет политический и геополи-
тический византизм, представленный по его мнению, ныне митро-
политом Крымским и Симферопольским Тихоном (Шевкуновым) 
(на момент публикации этой статьи Хоружего он был архимандри-
том) и его знаменитым фильмом «Византийский урок» 2008 г. 

Этот фильм тогда бурно обсуждался. Центральная мысль 
фильма – проведение прямых параллелей между гибелью Визан-
тийской империи и тем угрожающим положением, в котором тогда 
пребывала Россия, попытка извлечь урок, чтобы не повторить ис-
торию падения Византии. Более того, при просмотре фильма скла-
дывается впечатление, что он про новейшую историю России, и 
только спроецирован на Византию. Авторы фильма (в качестве 
научного консультанта, в частности, был привлечен известный 
историк Византии П. Кузенков) словно смотрятся в византийское 
зеркало, но видят постсоветскую Россию. 

Среди главных угроз, общих и тогдашней Византии, и Рос-
сии в нулевые годы, перечислены духовное разложение элиты, 
разгул олигархата, чрезмерное доверие к Западу, греческий нацио-
нализм, набравший силу к концу существования Византии и раз-
рушивший в схватке с другими национализмами межнациональное 
единство империи, базировавшееся на Православии. Центральной 
идейной линией фильма является отстаивание фундаментальной 
ценности сильного государства. Пример Византии, как неодно-
кратно подчеркивается в фильме, показывает, что государство с 
большой территорией и большим числом народов, населяющих 
его, обязано быть сильным, иначе оно распадется как в силу цен-
тробежных сил, объективно существующих в любом многонацио-
нальном государстве, так и в силу желания окружающих это госу-
дарство соседей поживиться за его счет. 

Предположим, что характеристики рациональности и уме-
ренности, и связанной с ними прагматичности Хоружий в этой 

                                                           
1 Хоружий С.С. Злоключения традиции, или Почему нужно защищать тра-

дицию от традиционалистов // Вопросы философии. – 2017. – № 9. – С. 104.  



Идеологический ландшафт современной России:  
состояние и проблемы. Часть 2 

 117

форме византизма выделяет потому, что митрополит Тихон как в 
этом фильме, так и в более позднем его фильме «Гибель империи» 
о Февральской революции 1917 года, избегает прямых идеологи-
ческих обоснований. То есть избегает того, чтобы философски и 
историософски обосновывать или фундировать свой византизм. 
Он ограничивается проведением прямых исторических параллелей 
между Византией и сегодняшней Россией, но не более того. Дей-
ствительно, виднейший представитель современного русского мо-
нашества, выходец из знаменитой Псковско-Печерской лавры и 
духовный сын старца Иоанна Крестьянкина, митрополит Тихон 
естественно тяготеет к византизму. Однако, надо думать, прекрас-
но понимая, какое количество препятствий и «подводных камней» 
тут ждет в случае прямого философского, историософского и 
идеологического обоснования византизма, митрополит Тихон 
вполне разумно ограничивает себя областью исторических анало-
гий. В том числе поэтому, как пишет Хоружий, в некоторой мере 
успешными оказались старания Тихона «получить признания в 
кругах власти»1. 

Таким образом, византизм митрополита Тихона носит праг-
матичный, историософски и философски не эксплицированный 
характер. Ограничение областью истории выразилось у Тихона и в 
том, что он в декабре 2024 года стал кандидатом именно историче-
ских наук, защитив на факультете государственного управления 
МГУ им. М.В. Ломоносова диссертацию на тему «Крушение Рос-
сийской империи: факторы взаимоотношений власти и общества». 

Вообще нельзя не отметить очень большую эффективность 
митрополита Тихона как практика и управленца, системность его 
работы сразу по нескольким разным направлениям. Церковное 
управление митрополиями, образование (созданная Тихоном сна-
чала Сретенская семинария, а теперь духовная академия стала од-
ним из ведущих высших духовно-образовательных учреждений 
РПЦ), СМИ (его ресурс Православие. ru является самым посещае-
мым православным ресурсом в Рунете с наиболее преданной и ло-
яльной, но при этом совсем не фанатичной аудиторией), просвети-
тельская деятельность и т.д. 

Через Патриарший совет по культуре Тихон руководит фун-
даментальным проектом «Россия – моя история». Это система 
мультимедийных исторических парков по всей стране, в которых 
                                                           

1 Хоружий С.С. Злоключения традиции, или Почему нужно защищать тра-
дицию от традиционалистов // Вопросы философии. – 2017. – № 9. – С. 104–121. 



Пущаев Ю.В. 

 118

панорамно представлена вся история России с древнейших времен 
до наших дней. Склонность Тихона избегать чрезмерной полити-
зации выражается и в том, что, несмотря на его отдельные очень 
критические высказывания в адрес коммунистической идеологии и 
вождей большевиков, в этих парках достаточно корректно и ува-
жительно представлен и советский период истории нашей страны 
и его достижения. 

I. 3. 2. Византизм как историософская проблема 

1 

Структурно любая цивилизация строится так, что состоит из 
трех концентрических сфер. Главная, внутренняя сфера, или «ядро 
цивилизации», – это ее духовность (дух), т.е. тип ее господствую-
щей веры, который определяет шкалу ее духовных ценностей и 
предпочтений, нравственные критерии различения добра и зла. Из 
этого ядра дух цивилизации пронизывает собой ее внутренние 
слои. Первый внутренний слой («питательная мякоть») цивилиза-
ции – это ее культура. На ранних стадиях существования слой 
культуры обычно порождается типом верования и ему соответст-
вует. Но со временем культура начинает претендовать на само-
стоятельность, и при определенных негативных условиях она мо-
жет в огромной своей части даже прийти в противоречие со своим 
духовным ядром. Более того, инородные влияния могут проникать 
в само духовное ядро. Да и само оно может претерпевать разного 
рода изменения. Культура, которая вступила в противоборство со 
своим историческим духовным ядром, была подвергнута инород-
ному внешнему воздействию, становится носительницей иных ду-
ховных начал, противоречащих исходному духовному ядру циви-
лизации. Тогда мы имеем дело с тем, что С. Хантингтон в своем 
знаменитом труде «Столкновение цивилизаций» назвал расколо-
тыми цивилизациями. В качестве примера таких цивилизаций Хан-
тингтон приводит современную Турцию и православную цивили-
зацию, исторически образованную из восточноевропейских и 
постсоветских государств с Россией во главе1. 

И третий слой – можно сказать, «защитная скорлупа» циви-
лизации – это ее общественные и государственные институты, за-

                                                           
1 Хантингтон С. Столкновение цивилизаций. Глава 2. Подраздел «Право-

славная цивилизация». – Москва: АСТ, 2011. – 571 c. 



Идеологический ландшафт современной России:  
состояние и проблемы. Часть 2 

 119

щищающие ее духовное ядро и культуру (т.е., ее питательную мя-
коть) от внешних и внутренних врагов. В защитную скорлупу вхо-
дят армия, полиция, иные силовые и правоохранительные струк-
туры, и тому подобное. Если цивилизация включает в себя не одно 
государство и более или менее прочна, то ее защитная скорлупа 
будет состоять из нескольких сегментов от разных государств, ох-
раняющих свои цивилизационные границы и интересы сообща. 
Тогда эти государства заключают договоры о взаимопомощи и 
имеют общую наднациональную оборонительную структуру вроде 
НАТО или Варшавского договора в прошлом. 

Итак, историческая Россия как государство-цивилизация в 
духовно-культурном плане появилась отнюдь не на пустом месте. 
Со времен Московского царства она осознанно возводила свое 
преемство к Восточной римской империи, к Византии – как ее на-
следница, как главный и единственный оплот и хранительница 
восточно-христианской, православной цивилизации. И именно как 
наследница Византии Россия с самого начала своего историческо-
го существования была обречена на разрыв и противостояние с 
Западом. Этот цивилизационный разрыв достался ей в наследство 
от Византии вместе с перенятой духовной культурой. Степень это-
го разрыва могла быть разной, варьировалась на разных историче-
ских этапах, могла затушевываться или, наоборот, обостряться, но, 
так или иначе, он неустраним, потому что лежит в истоках и ис-
торических условиях самого возникновения и существования 
России. 

При этом странным и парадоксальным образом мы, во-
первых, до сих пор плохо и во многом превратно знаем и пред-
ставляем историю Византии. Свою роль сыграло очернение и от-
рицательный «имидж», который Византии создавали сначала ла-
тинский Запад, а потом просвещенческая идеология. В таком 
незнании Византии как предшественницы и образца для России 
выразилось то, что и Россия преимущественно уже не мыслила 
себя ее преемницей, не возводя прямо к ней свой культурно-
исторический тип. Концепция византизма Леонтьева была тут 
смелым исключением. 

Такая ситуация возникает в результате того, что духовное 
ядро цивилизации претерпевает сильные изменения и трансфор-
мации, подвергаясь иным влияниям, само становится гибридным и 
составным, а потому ослабленным. Движение России после ре-
формы 1861 г., и особенно после октябрьского манифеста 1905 г. и 
учреждения Государственной думы в сторону парламентаризма и 



Пущаев Ю.В. 

 120

либерализма сопровождалось все бо́льшим ослаблением россий-
ского государства и все бо́льшим цивилизационным разбродом, 
назреванием Смуты. 

Россия в форме СССР подверглась радикальным трансфор-
мациям как в «духовном ядре», так и в «теле» цивилизации. Наша 
задача здесь состоит в том, чтобы проследить, как и в каком виде 
византийские черты были продолжены в России сначала совет-
ской, а потом России постсоветской, после 1991 года. 

Список литературы 

1. Леонтьев К.Н. Византизм и славянство // Леонтьев К.Н. Полн. собр. соч. и 
писем: в 12 т. Т. 7 (Кн. 1). – Санкт-Петербург: Владимир Даль, 2005. – С. 300–
443. 

2. Пущаев Ю.В. Почему идейное наследие К.Н. Леонтьева оказалось актуально 
для постсоветской России // Исследования по истории русской мысли: еже-
годник. – 2019. – Вып. 15. – С. 675–706. 

3. В.В. Розанов и К.Н. Леонтьев: материалы неизданной книги «Литературные 
изгнанники», переписка, неопубликованные тексты, статьи о К.Н. Леонтьеве, 
комментарии / под ред. Е.В. Ивановой. – Санкт-Петербург: Росток, 2014. – 
180 с. 

4. Хоружий С.С. Злоключения традиции, или Почему нужно защищать тради-
цию от традиционалистов // Вопросы философии. – 2017. – № 9. – С. 104–121. 

5. Хантингтон С. Столкновение цивилизаций. Глава 2. Подраздел «Православ-
ная цивилизация». – Москва: АСТ, 2011. – 571 c. 

Продолжение следует 
 



Кубинский религиозно-философский дискурс в контексте мировой 
интеллектуальной традиции 

 121

УДК 130.2(091); 94(729.1)                  DOI: 10.31249/rphil/2025.03.13 

НИКОНОВИЧ Н.А.* КУБИНСКИЙ РЕЛИГИОЗНО-ФИЛОСОФ-
СКИЙ ДИСКУРС В КОНТЕКСТЕ МИРОВОЙ ИНТЕЛЛЕКТУ-
АЛЬНОЙ ТРАДИЦИИ1  

Аннотация. В данной работе рассмотрен спектр фундамен-
тальных вопросов, связанных с развитием кубинской философии, 
идентичности и постколониального дискурса. Это и исследование 
проблем национального самосознания, исторической памяти, исто-
рических паттернов и стратегий их осмысления. Смыслозначимым 
вектором исследования является анализ особенностей цивилиза-
ционного развития, основанного на субстанциальных антрополо-
гических, культурных, религиозных формах, сформировавшихся в 
контексте латиноамериканской / кубинской традиции. Поставлен-
ные в статье вопросы позволяют осуществить многомерное иссле-
дование ряда проблем кубинской / латиноамериканской филосо-
фии, способствуют инсталляции и углублению международных 
связей и международных стратегий исследований в области фило-
софии и гуманитарных наук.  

Ключевые слова: философский дискурс Латинской Америки 
и Кубы; Куба; философия; научное сотрудничество; постколониа-
лизм; Карибский регион; философия религии и культуры; теория 
идентичности. 

                                                           
* © Никонович Наталья Анатольевна – заведующая сектором философии 

религии и религиоведения Института философии НАН Беларуси, кандидат фило-
софских наук, доцент; cordelia1477@outlook.com  

1 Работа подготовлена при поддержке БРФФИ (международный проект 
НАНБ (БРФФИ)–МНТОС «Белорусско-кубинское сотрудничество в сфере соци-
ально-гуманитарных, философских наук», договор №Г23 КУБ-024, 2023–
2025 гг.). Научный руководитель проекта – заведующий сектором философии 
религии и религиоведения, кандидат философских наук, доцент Н.А. Никонович. 



Никонович Н.А. 

 122

NIKONOVICH N.A. CUBAN RELIGIOUS-PHILOSOPHICAL DIS-
COURSE IN THE CONTEXT OF THE WORLD INTELLECTUAL 
TRADITION 

Abstract. This work examines a range of fundamental issues re-
lated to the development of Cuban philosophy, identity and postcolo-
nial discourse. This includes research into the problems of national self-
awareness, historical memory, historical patterns and strategies for un-
derstanding them. Updating and developing relations with the Republic 
of Cuba, studying its cultural and intellectual heritage is of great impor-
tance in the context of international cooperation, development of scien-
tific relations, which contributes to the development of intellectual, in-
novative, scientific potential. The meaningful vector of the research is 
the analysis of the features of civilizational development based on sub-
stantial anthropological, cultural, religious forms formed in the context 
of the Latin American / Cuban tradition. The questions posed in the 
article allow for a multidimensional study of a number of problems in 
Cuban / Latin American philosophy, and contribute to the installation 
and deepening of international connections and international research 
strategies in the field of philosophy and the humanities. 

Keywords: Caribbean region, philosophical discourse of Latin 
America and Cuba; Cuba; philosophy; scientific cooperation; postcolo-
nialism; philosophy of religion and culture; identity theory. 

Для цитирования: Никонович Н.А. Кубинский религиозно-фило-
софский дискурс в контексте мировой интеллектуальной традиции // Со-
циальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литерату-
ра. Сер. 3: Философия. – 2025. – № 3. – С. 121–136. – DOI: 
10.31249/rphil/2025.03.13 

Генезис и становление философской и социально-
политической мысли в Республике Куба 

Спектр современных проблем цивилизационно-культурного 
развития подразумевает операционализацию кросс-культурных 
дискурсов в осмыслении сущности культурного, религиозного, 
социального начал, их субстанциальной либо релятивной приро-
ды, многомерности их конфигураций. Исследуя кубинскую фило-
софию, следует иметь в виду колониальный опыт Республики Ку-
ба, который в зеркале теоретической рефлексии кубинской 
идентичности является достаточно болезненным. Постколониаль-
ный синдром затронул Республику Куба в значительной степени. 



Кубинский религиозно-философский дискурс в контексте мировой 
интеллектуальной традиции 

 123

Если говорить об истории философской и социально-политичес-
кой мысли, то ее генезис восходит к периоду средневековой схола-
стики. Как полагают исследователи, «до 18 в. на Кубе безраздель-
но властвовала схоластика, распространяемая и пропагандируемая 
различными религиозными орденами»1. Оплотом схоластики яв-
лялся Гаванский университет. Распространение получила филосо-
фия Аристотеля, на которую в целом опиралась европейская схо-
ластика. Переосмысление схоластической, католической 
философии (чье распространение обусловлено влиянием Испании) 
связывается с именем Хосе Агустина Кабальеро, кубинского като-
лического теолога и мыслителя (XVIII–XIX вв.). В своей статье 
Эдельберто Лейва Лахара, профессор Университета Гаваны, дает 
определение взглядов Агустина Кабальеро как «кубинского ре-
формистского Просвещения» (Ilustración reformista cubana)2. В це-
лом Просвещение на Кубе связывается с такими именами, как 
Франциско де Аранго-и-Парреньо (Francisco de Arango y Parreño), 
Хосе Агустин Кабальеро (Agustín Caballero), Томас Ромай (Tomás 
Romay). Эдельберто Лейва Лахара указывает на следующий мо-
мент: «…Реформизм, формула привилегированной испанской про-
свещенческой модели, был основан на культуре Просвещения»3. 
С научной точки зрения являются интересными исследования фи-
лософского, социально-политического дискурса, который форми-
ровался в континентальной Америке, роль креольского реформи-
стского Просвещения (Ilustración Reformista criolla) в тех точках 
бифуркации кубинской мысли, которые она претерпела в резуль-
тате колониального опыта. Колониальный опыт в данном контек-
сте может стать темой отдельного исследования. Несомненно, этот 
спектр вопросов связан также с проблемой идентичности, теорией 
идентичности, исторической памятью и транзитивностью. Для ку-
бинской философской и социально-политической мысли также 
актуален вопрос построения моделей идентичности. У К. Ясперса 
мы находим выражение «неустановившаяся экзистенция», кото-
рое, на наш взгляд, применимо к спектру проблем, проблемному 

                                                           
1 Философская энциклопедия: в 5 т. / под ред. Ф.В. Константинова. Т. 3. 

Коммунизм. – Москва: Наука, 1964. – С. 327. 
2 Leiva Lajara E. José Agustín Caballero y el pensamiento ilustrado cubano en 

la frontera de los siglos XVIII y XIX. [Электронный ресурс]. – URL: https://bibliote 
ca-repositorio.clacso.edu.ar/bitstream/CLACSO/5414/1/Jose.pdf (дата обращения: 
12.03.2025). 

3 Ibid. Здесь и далее пер. с исп. Н.А. Никонович. 



Никонович Н.А. 

 124

полю кубинской философской мысли. «Трансформации колони-
альной реальности» (transformación de la realidad colonial), по вы-
ражению Эдельберто Лейвы Лахары, присущи, на наш взгляд, не 
только просвещенческой мысли. 

Кубинские исследователи используют термин “Ilustración 
católica de corte ibérico” (иберийское католическое Просвещение), 
полагая, что «На Кубе нет никаких свидетельств развития систе-
матической работы в области религиозной или светской мысли до 
второй половины XVIII века»1. 

Сейчас учеными ставится вопрос о «недостаточной еванге-
лизации национальной культуры»2. Философская мысль колони-
ального периода отражена в работах таких авторов, как Сайли 
Альба Альварес, кубинский Университет Святого Духа3, Пабло 
Гвадаррама Гонсалес, Университет Лас-Вильяс4. Фактически, мы 
можем говорить о колониальной философии на Кубе и влиянии 
испанской метрополии. Из исследований Пабло Гвадаррамы Гон-
салеса следует, что для схоластической кубинской философии ха-
рактерны те же проблемы, что и для всей средневековой схоласти-
ки – вопрос соотношения веры и разума, влияние Аристотеля и 
Фомы Аквинского и т.д. «Нет сомнения, что на первом этапе раз-
вития философии в этой стране испанская контрреформационная 
схоластика в различных ее проявлениях была практически единст-
венной, культивировавшейся в религиозных учреждениях, а также 
в Королевском и Папском университете Святого Иеронима, Гавана – 
основан в 1728 году – до первых десятилетий XIX века»5. Филосо-
фия распространялась благодаря деятельности доминиканцев и 
иезуитов. Пабло Гвадаррама Гонсалес отмечает наличие несколь-

                                                           
1 Gómez-Martínez J.L. [Filosofía, teología, literatura: Aportes cubanos en los 

últimos 50 años. Edición de Raúl Fornet Betancourt. Aachen: Wissenschaftsverlag 
Mainz (Concordia Serie Monografías, tomo 25), 1999]. [Электронный ресурс]. – 
URL: https://www.ensayistas.org/critica/cuba/fornet/cespedes.htm (дата обращения: 
12.03.2025). 

2 Ibid.  
3 Álvarez S.A. Acercamiento histórico al pensamiento social cubano: princi-

pales representantes en el periodo colonial // Debates por la Historia. – 2022. – Vol. 10, 
N 1. – P. 17–38. 

4 Guadarrama González P. Principales etapas y rasgos de la filosofía en Cuba // 
Cuadernos De Filosofía Latinoamericana. – 2009. – Vol. 30 (100). – P. 59–96. 

5 Ibid. В 1842 году, после ряда реформ, университет стал светским цен-
тром и был переименован в Гаванский университет.  



Кубинский религиозно-философский дискурс в контексте мировой 
интеллектуальной традиции 

 125

ких религиозных колледжей разных орденов в XVI и XVII вв., на-
пример колледж Сан-Хуан-де-Летран. 

В дальнейшем происходило переосмысление схоластики, 
отход от ее базовых постулатов, возрастание роли естественно-
научного знания в кубинской философии. «Так к середине про-
шлого века в кубинской философии сложились два направления: 
энпириосенсуализм, тяготевший к материализму, и спиритуализм, 
выступавший хранителем и продолжателем традиций средневеко-
вой схоластики. Борьба между этими направлениями заполняет 
всю историю философии Кубы того времени. Она отражала ост-
рые политические разногласия между борцами за независимость 
Кубы и сторонниками сохранения колониального режима Испа-
нии»1, – полагает исследователь кубинской философии О.С. Тер-
новой. В рамках осмысления дихотомий национальной философии 
кубинскими авторами указывается на переосмысление схоластиче-
ских идей в более позднем периоде. «В спорах Хосе Агустина со 
схоластикой, до тех пор господствовавшей на острове, выражалась 
борьба между прогрессивными и ретроградными идеями в кубин-
ской философии того времени. Его интерес был в основном сосре-
доточен на методологической перспективе, на противоречиях, раз-
вивавшихся в то время в современной ему мысли»2, – характеризует 
происходившие процессы Пабло Гвадаррама Гонсалес. Данный 
автор связывает это с «неминуемой возможностью борьбы за неза-
висимость латиноамериканских народов». 

Таким образом, проанализировав этапы становления кубин-
ской философии, можно отметить ее сложный и противоречивый 

                                                           
1 Терновой О.С. Выдающийся кубинский мыслитель Хосе Марти // Репо-

зиторий БГПУ. [Электронный ресурс]. – URL: https://www.google.com/search?q=% 
D0%92%D1%8B%D0%B4%D0%B0%D1%8E%D1%89%D0%B8%D0%B9%D1%81
%D1%8F+%D0%BA%D1%83%D0%B1%D0%B8%D0%BD%D1%81%D0%BA%D
0%B8%D0%B9+%D0%BC%D1%8B%D1%81%D0%BB%D0%B8%D1%82%D0%B
5%D0%BB%D1%8C+%D0%A5%D0%BE%D1%81%D0%B5+%D0%9 C%D0%B0
%D1%80%D1%82%D0%B8&oq=%D0%92%D1%8 B%D0%B4%D0%B0%D1%8 E
%D1%89%D0%B8%D0%B9%D1%81%D1%8 F+%D0%BA%D1%83%D0%B1%D0
%B8%D0%BD%D1%81%D0%BA%D0%B8%D0%B9+%D0%BC%D1%8 B%D1%8
1%D0%BB%D0%B8%D1%82%D0%B5%D0%BB%D1%8 C+%D0%A5%D0%BE%
D1%81%D0%B5+%D0%9 C%D0%B0%D1%80%D1%82%D0%B8&gs_lcrp=EgZja
HJvbWUyBggAEEUYOTIGCAEQRRg80 gEJMTA5 OGowajE1 qAIAsAIA&sourcei
d=chrome&ie=UTF-8 (дата обращения: 15.03.2025). 

2 Guadarrama González P. Principales etapas y rasgos de la filosofía en Cuba // 
Cuadernos De Filosofía Latinoamericana. – 2009. – Vol. 30 (100). – P. 59–96. 



Никонович Н.А. 

 126

характер, обусловленный историческими факторами колонизации 
и нахождения в составе испанской метрополии. Ей также были 
присущи особенности и стадии развития, характерные для евро-
пейской философии – период средневековой схоластики сменился 
эпохой Просвещения и т.д. 

Развитие современной философии и феноменологии религии  
в контексте испаноязычной философии 

Исследование данной темы является фундаментальным для 
анализа религиозных форм латиноамериканской, испаноязычной 
религиозно-философской мысли, их субстанционализма и вариа-
тивности. Экспликация религиоведческих парадигм, понятийного 
и категориального статуса религиозного начала, анализ научных 
положений в области культуры и религии является смыслозначи-
мым не только для исследования кубинской, карибской и латино-
американской мысли, но и прежде всего для рассмотрения базовых 
религиоведческих стратегий и парадигм в зарубежной религио-
ведческой науке. Экспликация генезиса и развития философии и 
феноменологии религии также важна для философско-гумани-
тарного знания в целом, для разработки междисциплинарной кон-
цепции, основанной на достижениях теории познания, философии 
культуры и религии. 

Если обратиться к корпусу зарубежных исследований, сле-
дует отметить, что в испаноязычной литературе имеется ряд работ, 
посвященных феноменологии, философии религии и сакральному. 
Это, прежде всего, работа Хуана Лукаса Эрнандеса «Феноменоло-
гия и философия религии»1, изданная в 1999 г. в Мадриде. Иссле-
дование Х.Л. Эрнандеса содержит анализ таких вопросов и рубри-
каций религиоведческого знания, как проблемы фундаментальной, 
систематической и сакраментальной теологии, а также история 
религии и искусства. Ученый полагает: «В этот момент нашей 
рефлексии мы находимся в положении определения науки о рели-
гии как преодоления частного и конкретного, ведущего к позна-
нию универсального аспекта, лежащего в основе эмпирических 
данных»2. Объединяющим элементом наук о религии является 
оригинальный религиозный опыт (la vivencia religiosa original). Ис-

                                                           
1 Sahagun Lucas Hernandez J. Fenomenologia y filosofia de la religion. – 

Madrid: Biblioteca de autores cristianos, 1999. – 215 p. 
2 Ibid. – P. 20.  



Кубинский религиозно-философский дискурс в контексте мировой 
интеллектуальной традиции 

 127

следователь частно обращается к феноменологии религии М. Эли-
аде, указывая на такую ее характерную черту, как превалирование 
религиозного аспекта философии религии над историческим. От-
носительно методологических процедур Х.Л. Эрнандес придержи-
вается мнения, что феноменологическое понимание (comprensión 
fenomenológica) и рациональная интерпретация (interpretación 
racional) являются не антагонистическими, а комплементарными 
элементами философско-религиоведческого познания. «Скорее, 
они дополняют друг друга благодаря интенциональной силе соз-
нания наблюдателя, которое гармонично сочетает научные данные 
с теоретическим элементом»1. 

Относительно основных принципов и ориентиров современ-
ных наук о религии Эрнандес предлагает следующие рубрикации 
концептуальных подходов: рационалистический, позитивистский, 
эволюционистский и компаративистский. Мыслитель полагает, 
что «Рациональный дискурс является подходящим инструментом 
философии, тогда как религия больше использует интуицию и аф-
фективность, но не игнорирует рациональность»2. Действительно, 
мы можем увидеть в истории религиоведческой мысли различные 
интерпретационные стратегии применительно к анализу соотно-
шения рационального и иррационального, рационального и нуми-
нозного. В феноменологической системе Р. Отто превалирует ин-
туитивистский подход над рационалистическим, и сакральное как 
религиоведческая/феноменологическая категория является прежде 
всего чувством, переживанием, психологическим паттерном. 
В средневековой апологетике, патристике и схоластике мы также 
можем увидеть различные конфигурации соотношения проблемы 
веры и разума. 

Если говорить о компаративном подходе, он является доста-
точно распространенным как в классическом, так и современном 
религиоведении. Его основой является парадигмальный дискурс 
компаративного религиоведения М. Мюллера. Хуан Эрнандес за-
мечает, что «Это предполагает другой тип знаний, позволяющий 
объединять изолированные взаимозависимые элементы»3. Форми-
рование философии и феноменологии религии на начальном этапе 
отмечено представленностью описательных и классифицирующих 

                                                           
1 Sahagun Lucas Hernandez J. Fenomenologia y filosofia de la religion. – 

Madrid: Biblioteca de autores cristianos, 1999. – P. 20.  
2 Ibid. – P. 23.  
3 Ibid. – P. 23. 



Никонович Н.А. 

 128

установок. «Доклассическая феноменология религии не имела 
специфического объекта исследования (отличного от истории ре-
лигии), особых методов или процедур верификации и обладала 
дескриптивной природой. На классическом этапе феноменология 
религии стремилась преодолеть установки предшествующего пе-
риода (принцип историзма, культурно-этническую обусловлен-
ность природы религии)», – полагают исследователи1. Во многом 
феноменология религии связана с философской феноменологией 
Э. Гуссерля, но не является ее буквальным коррелятом. «В процес-
се понимания из эмпирического сознания конструируется созна-
ние как объект феноменологического анализа»2. Следствием идей 
Гуссерля, по мнению О.Ю. Гусевой, является «такое понимание 
религиозного опыта, внутренних переживаний «святого», «Бога», 
как неких данностей, трансцендентных нацеленному на них субъ-
ективному акту, имманентных сознанию. Кроме того, религиоз-
ными философами была воспринята такая важнейшая характери-
стика познания у Гуссерля, как интуитивное усмотрение сущности 
интенционального предмета как цели познания»3. Объектом фено-
менологии религии является не только сознание в его интенцио-
нальности, религиозные феномены в их многомерности, но и 
внешние религиозные объекты, объекты поклонения, наделяемые 
сакральным статусом. Таким образом, концептуально-проблемное 
поле религиозной феноменологии имеет свои отличия от фило-
софской феноменологии. «Следует отметить, что характер влияния 
философской феноменологии был не однозначным. Прежде всего, 
это связано с самим объектом, который изучается в рамках фено-
менологии религии, поскольку сами феноменологии религии 
(Ф. Хайлер, Р. Отто, М. Шелер) предполагали у ученого, который 
исследует религию, наличие личного религиозного опыта. Фено-
менология же Гуссерля не предполагала изучения предмета, чье 
существование основывается на вере. Более того, для Гуссерля в 
познании сущность предмета познания не принадлежит ни субъек-
ту, ни объекту (такая противоположность вообще снимается), 
сущность конструируется в ходе феноменологического опыта. Для 
феноменологов религии объект определяет сущность религиозного 

                                                           
1 Гусева О.Ю. Философская феноменология и феноменология религии: 

формирование методологии // Изв. Сарат. ун-та. Сер. Философия. Психология. 
Педагогика. – 2008. – № 1. – С. 17. 

2 Там же. – С. 17. 
3 Там же. 



Кубинский религиозно-философский дискурс в контексте мировой 
интеллектуальной традиции 

 129

сознания, так как она нам остается недоступна (Бог не познаваем), 
мы можем лишь косвенно изучать его, изучая религиозное созна-
ние»1. Взаимовлияние, взаимопроникновение различных конфигу-
раций феноменологического дискурса подразумевает методологи-
ческую вариабельность. Различие заключается не только в 
специфических объекте и предмете, но и методологических про-
цедурах. 

Если говорить о пролонгациях идей о сущности религии и 
религиозного начала, то известный российский исследователь 
А.П. Забияко в этой связи придерживается точки зрения о связи 
религиозности с экзистенцией человека. «Базисные интенции 
представлены в сознании в качестве высших смыслов и важней-
ших жизненных ориентаций. В религиозной ментальности высшие 
смыслы и ориентации наделяются статусом священных объектов и 
сверхценностей», – полагает он2. 

Кубинский философско-религиозный дискурс  
в XIX–XX столетиях 

Во многом осмысление религиозно-философских интенций 
латиноамериканской мысли возможно сквозь призму постколони-
ального дискурса. Белорусский исследователь И.М. Бобков пишет 
о том, что «формально слово «постколониальный» означает вре-
менной период – период «после колониализма», что обычно ин-
терпретируется как «период после получения независимости той 
или иной страной или территорией». (…) В этом контексте по-
стколониальные исследования можно рассматривать как теорети-
ческое сопровождение такого рода амнезии, как проект «вспоми-
нания» («припоминания») и переосмысления колониального 
прошлого, как реконструкцию всей амбивалентности взаимоотно-
шений колонизатора и колонизированного, которые включают не 
только опыт подчинения (угнетения) и сопротивления, но и опыт 
взаимозависимости и симбиоза»3. 
                                                           

1 Гусева О.Ю. Философская феноменология и феноменология религии: 
формирование методологии // Изв. Сарат. ун-та. Сер. Философия. Психология. 
Педагогика. – 2008. – № 1. – С. 20. 

2 Забияко А.П. Предельные основания религии // Вестник Санкт-Петер-
бургского университета. Философия и конфликтология. – 2018. – Т. 34., вып. 4. – 
С. 624. 

3 Бобков И.М. Постколониальные исследования // Новейший философский 
словарь. – Минск: Книжный дом, 2003. – С. 776. 



Никонович Н.А. 

 130

В этом интерпретационном контексте можно эксплициро-
вать феномен вытеснения на периферию тех форм латиноамери-
канского / кубинского философско-религиозного дискурса, кото-
рые сопряжены в кубинском сознании с доминированием 
испанского господства. Как было показано нами выше, борьба 
против схоластической философии воспринималась в первую оче-
редь не как борьба с католическими догматами, а как борьба за 
независимость. Во многих отношениях затруднительно восстано-
вить динамику трансформации форм религиозности на Кубе в 
XIX–XX вв. по причине идеологических аффирмаций в стратегиях 
самопрезентации кубинской мысли. С возникновением и развити-
ем марксизма научная философия (эмпириосенсуализм) начала 
вытеснять религиозную. Тем не менее до настоящего времени ка-
толицизм является преобладающей религией на Кубе. Его возник-
новение в данном регионе датируется XVI в., и между Ватиканом 
и Кубой существуют дипломатические отношения. Большое вни-
мание отводится культу Девы Марии (la Virgen María). В стиле 
барокко построен Кафедральный собор в Гаване (la Catedral de San 
Cristobal de La Habana), XVIII в. Как указывает А.Н. Данненберг, 
«Знаковым событием в истории Католической церкви на Кубе стал 
первый визит на остров папы римского Иоанна Павла II, состояв-
шийся пятнадцать лет назад, в январе 1998 года»1. С этим визитом 
связывались надежды на снятие экономического эмбарго на Кубе. 
Позднее, в 2015 г., другой Папа Римский – Франциск, также посе-
тил Гавану. 

Изменения, происходящие в XX–XXI вв., затронули и лати-
ноамериканский регион. Исследователями отмечается, что «в 60–
70-е гг. ХХ в. теология освобождения стала главенствующей док-
триной Церкви на континенте и во многом под влиянием ее идей 
протекала политическая активность католиков в регионе»2. В XXI в. 
миссионерская деятельность была связана с Папой Римским 
Франциском, и Латинская Америка становится одним из векторов 
религиозно-просветительской деятельности Ватикана. Это выгля-

                                                           
1 Данненберг А.Н. Католическая Церковь и власть на Кубе (к пятнадцати-

летию визита папы римского Иоанна Павла II) // Социум и власть. – 2013. – 
№ 2 (40). – С. 112. 

2 Галибина-Лебедева Е.С. Политическая роль католической церкви и рели-
гии в Латинской Америке, XXI в. // Мировая политика. – 2018. – № 3. [Электрон-
ный ресурс]. – URL: https://cyberleninka.ru/article/n/politicheskaya-rol-katolicheskoy-
tserkvi-i-religii-v-latinskoy-amerike-xxi-v (дата обращения: 11.03.2025). 



Кубинский религиозно-философский дискурс в контексте мировой 
интеллектуальной традиции 

 131

дит закономерным, учитывая, что родиной папы Франциска явля-
ется одна из южноамериканских стран – Аргентина. 

Что касается Кубы, то «в XXI в. ключевыми событиями в 
политической жизни страны стали встреча глав двух ветвей хри-
стианства – католицизма и православия 12 февраля 2016 г. и визит 
президента США Барака Обамы в марте того же года. Приезду се-
вероамериканского лидера предшествовало открытое письмо Па-
пы Франциска, написанное им в 2014 г. и адресованное Б. Обаме и 
Председателю Совета министров Кубы Раулю Кастро с призывом 
«закончить холодную войну и восстановить диалог»»1. В 2015 г. в 
Ватикане состоялась встреча Рауля Кастро с Папой Римским. По-
литика США в отношении Кубы при Д. Трампе была скорректиро-
вана и отличалась от политики его предшественника – Б. Обамы. 
Прежде всего, это было связано с иммиграционными опасениями 
Д. Трампа. 

Вопросы религиозно-конфессионального развития важны 
как применительно ко всему латиноамериканскому региону, так и 
Республике Куба в частности. Социально-политическая роль рели-
гии выражается в таких измерениях, как упорядочение и консоли-
дация социальной системы и поддержание социального баланса. 
Религиозный фактор также может косвенно влиять на политиче-
ские процессы. Возникает вопрос о социально-политическом век-
торе развития Кубы, учитывая имеющийся колониальный опыт. 
Этот вопрос также связан со спектром вопросов относительно 
форм трансформации колониального опыта, его преодоления в 
культурных практиках и дискурсе, вопросом о том, каким может 
быть ответ постколониальных стран на опыт колониализма (на-
пример, в контексте дихотомии А. Тойнби «вызов-ответ»). 

Карибская / кубинская идентичность в контексте 
постколониального опыта 

Опыт постколониального развития в XX в. затронул целый 
ряд стран. Миросистемные трансформации, происходившие в по-
следние столетия, как переформатировали картину мира, так и 
фундировали многополярное устройство современного мира. По-

                                                           
1 Галибина-Лебедева Е.С. Политическая роль католической церкви и рели-

гии в Латинской Америке, XXI в. // Мировая политика. – 2018. – № 3. [Электрон-
ный ресурс]. – URL: https://cyberleninka.ru/article/n/politicheskaya-rol-katolicheskoy-
tserkvi-i-religii-v-latinskoy-amerike-xxi-v (дата обращения: 11.03.2025). 



Никонович Н.А. 

 132

стколониализм как феномен в достаточной степени изучался в 
рамках постсоветских исследований и постсоветского дискурса, 
однако вопрос о том, насколько историческая память, историче-
ские нарративы влияют на процессы трансформации посколони-
альных стран, остается открытым. 

Постколониальный дискурс развивался в трудах Ф. Фанона, 
Э. Сайда, X. Бхабхи. В контексте проблемного поля постколониализ-
ма могут рассматриваться и работы Сейлы Бенхабиб. «В 1970-е гг.  
в этно-религиозных общинах “второго поколения” мигрантов воз-
никла “ситуация” поиска своей идентичности, сопровождавшегося 
интенсивным в широком общественном сознании осмыслением 
проблем взаимодействия “Восток-Запад”. В этой ситуации возник-
ло напряженное дискуссионное поле по вопросу природы самого 
колониализма и шире – “механизмов” господства и подчинения. 
“Постколониальные исследования” стали новой интеллектуальной 
стратегией переосмысления колониального прошлого на основе 
самой же западноевропейской рационалистической традиции», – 
пишет Е.Ю. Чемякин1. В. Абушенко, белорусский социолог, в сво-
их исследованиях обращается к категории «креольство». Особое 
измерение проблемы постколониального прошлого имеют приме-
нительно к латиноамериканскому / кубинскому региону. Куба на-
ходилась под испанской колонизацией вплоть до 1898 г. (начиная с 
XV–XVI вв.), что привело к войне между Кубой и Испанией, а в 
дальнейшем – к противостоянию с США. «Латиноамериканская же 
ситуация интересна прежде всего тем, что позволяет проследить 
метаморфозы идентификаций в процессуальной динамике. В ней 
нарастание различий-различений в идентификационной (само)тож-
дественности приобрело «необратимый» характер и завершилось 
полной сменой культурно-национальной идентичности на основе 
внутреннего (из нее самой) преодоления креольскости, а не в ре-
зультате «ликвидации» складывавшегося креольства под воздейст-
вием внешних причин, как в упомянутых примерах. Рефлексия 
различий-различений как «иного» внутри европо (испано)-центри-
рованной целостности привела к конституированию «инакового» 
(латиноамериканского) по отношению к этой целостности. Разви-
тие этой рефлексии сопровождалось переводом дискурсов про-
странства в дискурсы времени, в поиск сути «латиноамериканско-

                                                           
1 Чемякин Е.Ю. «Постколониальные исследования» как историко-культур-

ный феномен второй половины XX в.: автореферат диссертации на соискание 
ученой степени кандидата исторических наук. – Екатеринбург, 2012. – 18 с. 



Кубинский религиозно-философский дискурс в контексте мировой 
интеллектуальной традиции 

 133

го», переходом от задач политического («первого») освобождения 
к поискам культурного («второго») освобождения, трактуемого 
как подлинное самообретение идентичности и аутентичности», – 
отмечает В. Абушенко1. 

В. Миньоло, аргентинский ученый, директор Центра гло-
бальных и гуманитарных исследований Университета Дьюка, один 
из основателей дискурса постколониализма, осмысливает коло-
ниализм в разрезе так называемого «окcидентализма», а также де-
колониальности, глобального колониализма и пограничного мыш-
ления. «Окcидентализм указывает собой именно на соучастие 
модерна в колониальности, на неизбежность их связи»2. Он пола-
гает, что «Альтернативой является постокcидентализм как основа-
ние «пограничной эпистемологии», геоисторическое и эпистемиче-
ское месторасположение другой парадигмы знания (an-other-
paradigm of knowledge), которая предполагает, что взгляды на спра-
ведливость, равенство и демократию будут определены заново»3. 

Анализируя дискурс исторической памяти, следует отме-
тить, что по мнению Я. Ассмана, «Личная и индивидуальная иден-
тичность также возникает и развивается через рефлексию. Но в 
этом случае речь идет о неизбежном и неустранимом процессе, 
который задан самой включенностью отдельного человека в пер-
спективу социального и культурного формирования. В этом случае 
мы говорим об “антропологической рефлексивности”»4. 

C точки зрения осмысления современной социально-куль-
турной реальности стран Карибского бассейна значимы работы со-
временных латиноамериканских / кубинских авторов, в частности, 
статьи Хосе Альварадо и Лино Морано-Бельтрана. Анализу под-
лежат такие вопросы, как колониальная историческая перспектива, 
развитие философской мысли применительно к независимости, со-
хранение самобытности, несмотря на колониальное прошлое. Ка-
рибский бассейн рассматривается как «многофункциональное 
                                                           

1 Абушенко В. Креольство как ино-модерность Восточной Европы (воз-
можные стратегии исследования) // Перекрестки. Журнал исследований восточ-
ноевропейского пограничья. – 2004. – № 1/2. – С. 126. 

2 Миньоло В. Предварительные замечания к тексту «Постокcидента-
лизм...» // Перекрестки. Журнал исследований восточноевропейского пограничья. – 
2004. – № 1/2. – С. 158. 

3 Там же. 
4 Ассман Я. Культурная память: Письмо, память о прошлом и политичес-

кая идентичность в высоких культурах древности / пер. с нем. М.М. Сокольской. – 
Москва: Языки славянской культуры, 2004. – С. 144. 



Никонович Н.А. 

 134

стратегическое пространство, целью которого является борьба с 
эмансипацией современной/колониальной власти, проявившейся в 
западной глобализации»1. Вопросы, поставленные Хосе Альварадо 
и Лино Морано-Бельтраном, касаются в том числе проблемы со-
хранения коренных народностей Карибского бассейна. В сущно-
сти, данные идеи представляют собой антиглобалистский дискурс. 
Можно увидеть, что колониальное прошлое оказывает влияние на 
тип философской / исторической рефлексии этих стран, маркируя 
западные паттерны как негативные. «Карибский бассейн – это ме-
сто, где насилие институционализировано завоевателем, где разра-
ботаны наиболее эффективные механизмы истребления коренных 
жителей»2. Характеристиками колонизации являются «отрицание 
инаковости», «асимметрия во всех областях». Распространение 
влияния католической церкви латиноамериканскими авторами 
также оценивается во многом негативно как элемент духовной 
экспансии. 

Постколониальный опыт нуждается в своем осмыслении и 
демаркации с целью преодоления травматичных моментов исто-
рического прошлого и выстраивания новых онтологических гори-
зонтов. Важным является выявление трансгрессии постколониаль-
ной памяти в настоящий, «здесь-и-сейчас», дискурс событийности 
переживших постколониальный опыт стран. Научное взаимодей-
ствие двух стран, Республики Беларусь и Республики Куба спо-
собствует, помимо прочего, преодолению межкультурных проти-
воречий и выработке стратегий будущего развития с учетом 
особенностей цивилизационного, культурного, исторического 
прошлого. Белорусско-кубинское научное сотрудничество откры-
вает новые горизонты в осмыслении как актуальных вопросов ци-
вилизационных перспектив двух стран, так и выработке стратегий 
осмысления и оперирования с исторической памятью, историче-
ским дискурсом. Как писал Я. Ассман, «Там, где прошлое уже бо-
лее не помнится, т.е. не переживается, начинается история»3. Или, 
как замечено теоретиком дискурса постколониализма В. Миньо-

                                                           
1 Alvarado J., Morán-Beltrán L. El Caribe: consideraciones históricofilosóficas 

para su comprensión // La Colmena. – 2024. – Vol. 122. – P. 63. 
2 Ibid. – P. 66. 
3 Ассман Я. Культурная память: Письмо, память о прошлом и политичес-

кая идентичность в высоких культурах древности / пер. с нем. М.М. Сокольской. – 
Москва: Языки славянской культуры, 2004. – C. 46. 



Кубинский религиозно-философский дискурс в контексте мировой 
интеллектуальной традиции 

 135

лой, «Мир должен быть понят заново в отношении превалирую-
щих моделей Универсальной истории»1. 

Список литературы 

1. Абушенко В. Креольство как ино-модерность Восточной Европы (возможные 
стратегии исследования) // Перекрестки. Журнал исследований восточноевро-
пейского пограничья. – 2004. – № 1/2. – С. 124–156. 

2. Ассман Я. Культурная память: Письмо, память о прошлом и политическая 
идентичность в высоких культурах древности / пер. с нем. М.М. Сокольской. – 
Москва: Языки славянской культуры, 2004. – 368 с. 

3. Бобков И.М. Постколониальные исследования // Новейший философский 
словарь. – Минск: Книжный дом, 2003. – С. 776–777. 

4. Галибина-Лебедева Е.С. Политическая роль католической церкви и религии в 
Латинской Америке, XXI в. // Мировая политика. – 2018. – № 3. Электронный 
ресурс]. – URL: https://cyberleninka.ru/article/n/politicheskaya-rol-katolicheskoy-
tserkvi-i-religii-v-latinskoy-amerike-xxi-v (дата обращения: 11.03.2025). 

5. Гусева О.Ю. Философская феноменология и феноменология религии: форми-
рование методологии // Изв. Сарат. ун-та. Сер. Философия. Психология. Пе-
дагогика. – 2008. – № 1. – С. 16–20. 

6. Данненберг А.Н. Католическая Церковь и власть на Кубе (к пятнадцатилетию 
визита папы римского Иоанна Павла II) // Социум и власть. – 2013. – 
№ 2 (40). – С. 112–116. 

7. Забияко А.П. Предельные основания религии // Вестник Санкт-Петербург-
ского университета. Философия и конфликтология. – 2018. – Т. 34., вып. 4. – 
С. 624–635. 

8. Миньоло В. Предварительные замечания к тексту «Постокcидентализм...» // 
Перекрестки. Журнал исследований восточноевропейского пограничья. – 
2004. – № 1/2. – С. 157–160. 

9. Терновой О.С. Выдающийся кубинский мыслитель Хосе Марти // Репозито-
рий БГПУ. – URL: https://www.google.com/search?q=%D0%92%D1%8B%D0% 
B4%D0%B0%D1%8E%D1%89%D0%B8%D0%B9%D1%81%D1%8F+%D0%B
A%D1%83%D0%B1%D0%B8%D0%BD%D1%81%D0%BA%D0%B8%D0%B9
+%D0%BC%D1%8B%D1%81%D0%BB%D0%B8%D1%82%D0%B5%D0%BB
%D1%8C+%D0%A5%D0%BE%D1%81%D0%B5+%D0%9 C%D0%B0%D1%80
%D1%82%D0%B8&oq=%D0%92%D1%8 B%D0%B4%D0%B0%D1%8 E%D1
%89%D0%B8%D0%B9%D1%81%D1%8 F+%D0%BA%D1%83%D0%B1%D0%
B8%D0%BD%D1%81%D0%BA%D0%B8%D0%B9+%D0%BC%D1%8 B%D1%
81%D0%BB%D0%B8%D1%82%D0%B5%D0%BB%D1%8 C+%D0%A5%D0%
BE%D1%81%D0%B5+%D0%9 C%D0%B0%D1%80%D1%82%D0%B8&gs_lcrp
=EgZjaHJvbWUyBggAEEUYOTIGCAEQRRg80 gEJMTA5 OGowajE1 qAIAsAI
A&sourceid=chrome&ie=UTF-8 (дата обращения: 15.03.2025). 

                                                           
1 Миньоло В. Предварительные замечания к тексту «Постокcидентализм...» // 

Перекрестки. Журнал исследований восточноевропейского пограничья. – 2004. – 
№ 1/2. – С. 159. 



Никонович Н.А. 

 136

10. Философская энциклопедия : в 5 т. Т. 3. Коммунизм / под ред. Ф.В. Констан-
тинова. – Москва: Наука, 1964. – 584 с.  

11. Чемякин Е.Ю. «Постколониальные исследования» как историко-культурный 
феномен второй половины XX в.: автореферат диссертации на соискание уче-
ной степени кандидата исторических наук. – Екатеринбург, 2012. – 18 с. 

12. Alvarado J., Morán-Beltrán L. El Caribe: consideraciones históricofilosóficas para 
su comprensión // La Colmena. – 2024. – Vol. 122. – P. 63–76. 

13. Leiva Lajara E. José Agustín Caballero y el pensamiento ilustrado cubano en la 
frontera de los siglos XVIII y XIX. – URL: https://biblioteca-repositorio.clacso.edu. 
ar/bitstream/CLACSO/5414/1/Jose.pdf (дата обращения: 12.03.2025). 

14. Guadarrama González P. Principales etapas y rasgos de la filosofía en Cuba // 
Cuadernos De Filosofía Latinoamericana. – 2009. – Vol. 30 (100). – P. 59–96. 

15. Gómez-Martínez J.L. [Filosofía, teología, literatura: Aportes cubanos en los últimos 
50 años. Edición de Raúl Fornet Betancourt. Aachen: Wissenschaftsverlag Mainz 
(Concordia Serie Monografías, tomo 25), 1999]. – URL: https://www.ensayistas. 
org/critica/cuba/fornet/cespedes.htm (дата обращения: 12.03.2025). 

16. Sahagun Lucas Hernandez J. Fenomenologia y filosofia de la religion. – Madrid: 
Biblioteca de autores cristianos, 1999. – 215 p. 

17. Álvarez S.A. Acercamiento histórico al pensamiento social cubano: principales 
representantes en el periodo colonial // Debates por la Historia. – 2022. – Vol. 10, 
N 1. – P. 17–38. 

 



Современная западная философия науки и постпозитивизм 

 137

УДК: 17.03                                            DOI: 10.31249/rphil/2025.03.14 

ЛЕТОВ О.В.* СОВРЕМЕННАЯ ЗАПАДНАЯ ФИЛОСОФИЯ 
НАУКИ И ПОСТПОЗИТИВИЗМ  

Аннотация. Обзор посвящен анализу идей постпозитивист-
ского направления в западной философии науки. Ставятся вопросы 
о том, актуальны ли в настоящее время подобные идеи? Обсужда-
ются ли постпозитивистские взгляды в современной философской 
литературе? Делается вывод, что идеи, высказанные представите-
лями постпозитивизма, живут и обсуждаются в настоящее время. 

Ключевые слова: «теоретическая обусловленность»; пара-
дигма; постпозитивизм; холизм; когерентизм; эмпиризм; эписте-
мический консерватизм; «принцип упорства»; структуры аргумента. 

LETOV O.V. CONTEMPORARY WESTERN PHILOSOPHY OF 
SCIENCE AND POSTPOSITIVISM 

Abstract. The review is devoted to the analysis of ideas of the 
post-positivist trend in Western philosophy of science. The questions 
are asked whether such ideas are relevant at present? Are post-positivist 
views discussed in modern philosophical literature? The conclusion is 
made that the ideas expressed by representatives of post-positivism are 
alive and discussed at present. 

Keywords: “theoretical conditioning”; paradigm; post-positivism; 
holism; coherentism; empiricism; epistemic conservatism; “the princi-
ple of perseverance”; argument structures. 

Для цитирования: Летов О.В. Современная западная философия 
науки и постпозитивизм // Социальные и гуманитарные науки. Отечест-
венная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2026. – № 3. – 
С. 137–152. – DOI: 10.31249/rphil/2025.03.14 

                                                           
* Летов Олег Владимирович – кандидат философских наук, старший науч-

ный сотрудник отдела философии Института научной информации по общест-
венным наукам РАН; mramor59@mail.ru 



Летов О.В. 

 138

В начале 60-х годов ХХ в. в западной философии науки име-
ли место серьезные перемены. Господствующее влияние неопози-
тивизма в сфере философии науки в этот период было подвергнуто 
ревизии представителями так называемого постпозитивистского 
направления: С. Тулмином, Т. Куном, П. Фейерабендом и др. Сто-
ронники постпозитивистского направления основную цель фило-
софии науки видели в изучении условий изменения в науке (науч-
ных сдвигов), прибегая при этом к широкому использованию 
материалов истории науки. Актуальны ли в настоящее время по-
добные идеи? Обсуждаются ли постпозитивистские взгляды в со-
временной философской литературе? 

В данной статье остановимся на работах, посвященных двум 
представителям постпозитивистского направления: Т. Куну и 
П. Фейерабенду. Во-первых, эти философы выступают, пожалуй, 
наиболее яркими сторонниками указанного направления, и как 
следствие, именно им посвящена значительная часть исследований 
современных авторов. Кроме того, объем статьи не позволяет бо-
лее расширить число персоналий. 

Х. Сэнки (Мельбурнский университет, Австралия) отмечает, 
что взгляд Куна можно понять с точки зрения последовательного 
подхода к эпистемическому обоснованию1. 

Дж.-М. Куукканен был одним из первых, кто рассматривал 
Куна как сторонника когерентизма. Согласно Куукканену, после-
довательное прочтение Куна может позволить примирить взгляды 
Куна с конвергентным2 реалистическим взглядом на научный про-
гресс3. Куукканен не утверждает, что Кун явно поддерживал коге-
рентистскую эпистемологию. Скорее, когерентистское прочтение 
Куна является «расширением его философии». Куукканен полага-
ет, что Кун отрицает возможность прямого сравнения убеждений с 

                                                           
1 Sankey H. Kuhn, coherentism and perception // Perspectives on Kuhn. Con-

temporary approaches to the philosophy of Thomas Kuhn / ed. by L. Giri, P. Melogno, 
H. Miguel. – Cham: Springer, 2023. – P. 2.  

2 Конвергентное мышление – это процесс рационального отбора идей с 
целью отыскать наилучшее решение. (https://www.wrike.com/ru/blog/konvergent 
noe-i-divergentnoe-myshlenie-pochemu-planirovanie-ne-vsegda-idet-na-polzu) 

3 Kuukkanen J.-M. Closing the Door to Cloud-Cuckoo Land: A Reply to 
ŠeŠelja and Straßer // Studies in History and Philosophy of Science. Part A. – 2009. – 
Vol. 40, N 3. – P. 328–331. 



Современная западная философия науки и постпозитивизм 

 139

реальностью для определения соответствия между ними1. Истина 
не может служить критерием оценки при оценке убеждения. Пер-
вый аспект – это эпистемический консерватизм, который обнару-
живается в описании Куном изменения научных убеждений. Вто-
рой – это роль, которую, по мнению Куна, играет идея о том, что 
наука – это, по сути, деятельность по решению проблем. 

Аппарат решения проблем модели Куна требует, чтобы 
внешний мир играл роль в создании проблем. Это указывает на то, 
что модель Куна способна справиться с возражением изоляции, 
поскольку проблемы привносятся в систему убеждений из мира за 
пределами системы убеждений. Этот тезис можно подкрепить со-
ображениями о причинной роли, которую играет мир в перцептив-
ном опыте ученых. 

Х. Сэнки приходит к выводу, что в работе Куна отсутствует 
один важный элемент когерентизма, поскольку он не может явно 
отрицать существование базовых убеждений, которые имеют 
обоснования, не основанные на вере. Соответственно, Кун не ут-
верждает явно, что эпистемическое обоснование может происхо-
дить только из логических отношений, которые существуют меж-
ду (небазисными) убеждениями. Отказ Куна от однозначного 
отношения между объектом и опытом не является несовместимым 
с фундаменталистской концепцией обоснования. Работы Куна 
приобрели известность в период, когда фундаментализм подвер-
гался нападкам, а когерентизм находился на подъеме. Естественно 
считать, что у Куна были взгляды, созвучные взглядам философов, 
работавших в то же время и придерживавшихся когерентистских 
взглядов. Неудивительно обнаружить наличие у Куна когеренти-
стской тенденции, поскольку подобные тенденции были широко 
распространены в тот период, когда он работал2. 

Д. Каби (Констанцский университет, Германия) указывает, 
что Пол Фейерабенд придерживался устойчивой метафилософской 
позиции, т.е. структурированного набора убеждений о том, как 
понимать философию. «Эту метафилософскую позицию, или эпи-
стемологию, основанную на принятии решений, можно реконст-

                                                           
1 Kuukkanen J.-M. Kuhn, the correspondence theory of truth and coherentist 

epistemology // Studies in History and Philosophy of Science. Part A. – 2007. – 
Vol. 38, N 3. – P. 557–558.  

2 Sankey H. Kuhn, coherentism and perception // Perspectives on Kuhn. Con-
temporary approaches to the philosophy of Thomas Kuhn / ed. by L. Giri, P. Melogno, 
H. Miguel. – Cham: Springer, 2023. – P. 12.  



Летов О.В. 

 140

руировать в терминах набора убеждений о том, как понимать зна-
ние вообще и научное знание в частности»1 (перевод мой – О.Л.). 

Метафилософская позиция Фейерабенда может и должна 
быть выражена в терминах позиции в ее обычном понимании, т.е. 
как набор философских убеждений, которым привержен человек 
как философ. Скудную и самоочевидную манеру изложения Фейе-
рабенда не следует интерпретировать как догматическую черту. 
Его способ изложения следует рассматривать как показатель оче-
видности представленных убеждений. Эпистемология Фейерабен-
да, основанная на принятии решений, образует основу его фило-
софской концепции. 

Предложение концепции эпистемологии, основанной на 
принятии решений, имеет интересные последствия. Во-первых, 
эти метафилософские взгляды привязывают Фейерабенда к специ-
фическому (но не однородному) философскому наследию, а имен-
но к венской научной философии2 [Stadler F., 2010]. Фейерабенд 
рано усвоил эти взгляды, они являются результатом его философ-
ского обучения в довоенной и послевоенной Вене. Таким образом, 
эта эпистемология, основанная на принятии решений, позволяет 
рассматривать Фейерабенда как символ гораздо более широкого 
развития, а именно волюнтаристской традиции внутри философии 
науки. 

Во-вторых, эти метафилософские убеждения удивительно 
устойчивы в интеллектуальной жизни Фейерабенда. Они образуют 
основную преемственность философии Фейерабенда, но имеют 
свою особенность. Небольшие вариации, корректировки или изме-
нения на метафилософском уровне могут иметь (и имели) серьез-
ные последствия на философском уровне. Одной из особенностей 
использования эпистемологии, основанной на принятии решений, 
является то, что можно объяснить конкретный случай серьезного 
изменения на философском уровне посредством весьма ограни-
ченных изменений на метафилософском уровне. В качестве при-
мера можно привести выдвижение Фейерабендом (и последующий 
отказ) его методологического аргумента в пользу реализма. 

                                                           
1 Kuby D. Decision-based epistemology: sketching a systematic framework of 

Feyerabend’s metaphilosophy // Synthese. – 2021. – Vol. 199. – P. 3272. 
2 Stadler F. Paul Feyerabend and the forgotten ‘Third Vienna Circle’ // Vertrei-

bung, Transformation und Rückkehr der Wissenschaftstheorie: am Beispiel von Rudolf 
Carnap und Wolfgang Stegmüller / hrsg. von F. Stadler. – Vienna: LIT Verlag, 2010. – 
S. 169–187. 



Современная западная философия науки и постпозитивизм 

 141

Как уже отмечалось выше, основой метафилософии Фейера-
бенда является форма эпистемического волюнтаризма. Согласно 
этой точке зрения, процедура, ведущая к принятию философской 
позиции, не может быть доказательством (доказательство показы-
вает, что никакая другая позиция не может быть реализована), но 
должна быть решением на основе предпочтений1. Фейерабенд от-
вергает общепринятое представление о том, что философские по-
ложения могут быть истинны. Как и современные волюнтарист-
ские теории, волюнтаризм Фейерабенда является либеральным по 
своей сути. Он отвергает понятие обязательного убеждения и вво-
дит разрешительное убеждение, включающее выбор, обдумывание 
и решение. Единственное существенное ограничение дается поня-
тием «реализуемости», которое предвосхищает практическое пони-
мание Фейерабендом природы эпистемологии. Согласно Фейера-
бенду, отказ от тезиса стабильности основан на методологическом 
решении включать в науку (или в человеческое знание вообще) 
только опровержимые утверждения. Эпистемологические пробле-
мы преодолеваются не доказательствами, а решениями, а также 
доказательствами (эмпирическими или логическими) того, что 
принятые решения реализуемы2. То, как Фейерабенд обосновывает 
философские взгляды, показывает, что этот волюнтаристский 
взгляд главным образом касается обоснования убеждений. Здесь 
Фейерабенд, по-видимому, предполагает, что философские пози-
ции, как правило, обосновываются не эпистемологическими взгля-
дами, а путем апелляции к прагматическим соображениям. По-
скольку с этой точки зрения философские взгляды не соответствуют 
истине, обоснованность философских позиций не касается созда-
телей истины, а косвенно обеспечивается обращением к «предпоч-
тениям» или ценностям. 

Чтобы понять взаимодействие между эпистемическим и 
прагматическим, необходимо ввести еще один базовый элемент 
метафилософии Фейерабенда: радикальная бихевиористская стра-
тегия, примененная к философским проблемам. Этот шаг весьма 
радикален: философские концепции с давней исторической тради-

                                                           
1 Feyerabend P.K. Problems of empiricism // Beyond the edge of certainty: Es-

says in contemporary science and philosophy. Vol. 2 / ed. by R.G. Colodny. – Engle-
wood Cliffs: Prentice-Hall, 1965. – P. 146.  

2 Feyerabend P.K. The problem of the existence of theoretical entities // Knowl-
edge, science, and relativism: philosophical papers. – Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press, 1999. – Vol. 3 / ed. by J. Preston. – P. 42. 



Летов О.В. 

 142

цией «понижаются» до публичных, наблюдаемых диспозиций. Та-
ким образом, трактовка философских концепций, включая принятие 
и отказ от представлений о них, становится уделом прагматиче-
ского обоснования. Большая часть положительных аргументов 
Фейерабенда в пользу реалистической интерпретации научных 
теорий касается вопроса, являются ли убеждения полезными, т.е. 
способствующими достижению какой-либо дальнейшей цели. 
Здесь на помощь приходит бихевиористская стратегия: аргумент 
нацелен не на убеждение как пропозициональную установку, а на 
поведенческие модели, которые коррелируют с таким убеждением. 

Методология – это философский проект Фейерабенда, на ко-
торой он выставляет напоказ свои практические рассуждения. 
В соответствии с давней философской традицией, эти практиче-
ские рассуждения касаются отношений средств и целей. Методо-
логическое решение допускать в науку только опровержимые вы-
сказывания – это эпистемическая норма, введенная на основе 
эпистемической ценности фальсифицируемости. Чтобы иметь хоть 
какой-то эффект, инструментальное отношение должно соединить 
эпистемические ценности (заданные как эпистемические цели) с 
действенными средствами, выступающими в качестве поведенче-
ских руководящих принципов. В этот момент эпистемология пере-
секается с теорией действия, и на помощь приходит бихевиорист-
ская стратегия. 

Поскольку представители философии науки занимаются по-
строением методологических правил, перед ними стоит норматив-
ная задача. 

Рациональность, согласно Фейерабенду, – это набор правил, 
которых субъект должен придерживаться и в котором говорится: 
«Если так, то будет то-то и то-то», например: «Всегда избегайте 
противоречий»1 (перевод мой. – О.Л.). Согласно Фейерабенду, 
важнейшая задача ученого: корректировать научные теории2. 

Попытка Фейерабенда отдать должное рукотворному харак-
теру знания проявляется в его попытках раскрыть различные спо-
собы, которыми люди, в частности ученые и философы, осуществ-
ляют выбор. Выбор может оказаться вне рамок методологической 

                                                           
1 Jung J. Paul K. Feyerabend: Last interview // The worst enemy of science? Es-

says in memory of Paul Feyerabend / ed. by J. Preston, G. Munévar, D. Lamb. – New 
York: Oxford University Press, 2000. – P. 161. 

2 Feyerabend P.K. Physics and ontology // Physics and philosophy / ed. by 
S. Gattei, J. Agassi. – Cambridge: Cambridge University Press, 2015. – P. 23. 



Современная западная философия науки и постпозитивизм 

 143

рефлексии, поскольку он замаскирован и объективирован под 
сверхъестественные высказывания, синтетические априорные ис-
тины, неизменяемый здравый смысл, факты природы… и научные 
догмы. Ссылка на аксиологическую практику науки, с ноннатура-
листической точки зрения, скрывает момент выбора, волевой ха-
рактер принимаемых решений. 

Единственная опубликованная работа, в которой Фейерабенд 
демонстрирует свою ноннатуралистическую концепцию норматив-
ности, – это его лекция «Знание без оснований». В ней Фейерабенд 
подробно описывает свои содержательные аксиологические рас-
суждения, о которых в других произведениях лишь упоминается. 
Эта лекция также не без причины была названа «наиболее поппе-
ровской работой»1. В ней он внимательно следует изложению 
Поппера о подъеме критического подхода и предлагает страстную 
его защиту. Основная тема – обсуждение двух идеалов познания: 
миф как шаблон формы знания, в которой ищется и достигается 
уверенность; и возникновение критического подхода, в котором 
знание реализуется как фаллибилистское предприятие. По мнению 
Фейерабенда, это не просто разные, а взаимоисключающие идеалы 
эпистемических ценностей. Обе эти ценности могут быть реализо-
ваны, следуя (вполне попперовскому) историческому описанию 
досократической философии. Все это приводит к ситуации, в ко-
торой возникает подлинный выбор между эпистемическими цен-
ностями. Этот выбор может быть разрешен только «на основе 
предпочтений». Как предпочтения могут повлиять на такой вы-
бор? В этом контексте Фейерабенд использует «предпочтения» 
для обозначения существенных моральных ценностей. Эпистеми-
ческие установки, согласно его концепции, встроены в гораздо бо-
лее широкие контексты, «образы жизни». Например, предпочтение 
идеала фоллибилизма, выражающееся в критическом подходе, за-
ложено в «критическом образе жизни». 

Д. Каби приходит к следующим выводам. Основные фило-
софские изменения в историческом повороте Фейерабенда можно 
объяснить более тонкими изменениями в его метафилософии. 
Единственное изменение касается способа, которым оговаривается 
эпистемическая цель в аргументах об отношениях средства и цели 
в отношении научного поведения: вместо того, чтобы приводить 

                                                           
1 Collodel M. Was Feyerabend a Popperian? Methodological issues in the his-

tory of the philosophy of science // Studies in History and Philosophy of Science. – 
2016. – Vol. 57. – P. 41.  



Летов О.В. 

 144

принципиальные причины, вытекающие из этических проблем, 
причины могут быть даны только контекстуально в ходе научных 
дискуссий. Это приводит к тому, что эпистемические требования в 
науке становятся неразрешимыми на основе общих аксиологиче-
ских рассуждений, что делает взгляд Фейерабенда на общую ме-
тодологию устаревшим; но это не означает, что аксиологическое 
рассуждение также устарело. «Одно из удивительных свойств бо-
лее поздней мысли Фейерабенда заключается в том, что, хотя ак-
сиологические рассуждения в рамках эпистемологии, основанной 
на решениях ученого, больше не могут оправдать философский 
прескриптивизм в отношении науки, они продолжают играть важ-
ную роль в его социальной философии и эпистемологии»1. В ко-
нечном итоге Фейерабенд применил аксиологический холизм и 
соображения непротиворечивости к понятиям «формы жизни» и 
«традиции». Его сильный тезис о связи между моральными и эпи-
стемическими ценностями будет ослаблен, поскольку связь ока-
жется не до конца определенной, но этот тезис продолжает суще-
ствовать в рамках гораздо более широкой концепции знания. Еще 
в 1992 году, за два года до своей безвременной кончины, Фейера-
бенд утверждал, что сам факт того, что ученые экзистенциально 
оценивают что-то, зависит от моральных ценностей: «предикат 
«реальный»… носит лишь кажущийся описательный характер. От-
ражая предпочтение форм согласованности, которыми можно 
управлять без особых усилий, он содержит оценки, хотя и неяв-
ные. Теперь везде, где есть предпочтение, может быть и, возмож-
но, должно быть контрпредпочтение»2. 

Ф. Стаменкович (Упсальский университет, Швеция) подчер-
кивает, что факты не просто существуют «там» в мире, они не 
«рассказывают историю» сами по себе, но они всегда встроены в 
экспериментальный, теоретический, социальный и т.д. контекст. 
Под наукой он понимает только эмпирические (т.е. фактические) 
дисциплины или части дисциплин в пределах этого набора. Это 
обстоятельство означает, что (некоторые или часть) наук, имею-
щих отношение к ментальным конструкциям (таким как математи-
ка, логика, лингвистика, литературоведение, философия и т.д.), 

                                                           
1 Kuby D. Decision-based epistemology: sketching a systematic framework of 

Feyerabend’s metaphilosophy // Synthese. – 2021. – Vol. 199. – P. 3295. 
2 Feyerabend P.K. Ethics as a measure of scientific truth: Comments on Fang 

Lizhi’s philosophy of science // From the twilight of probability / ed. by W.R. Shea, 
A. Spadafora. – Canton: Science History Publications, 1992. – P. 111.  



Современная западная философия науки и постпозитивизм 

 145

исключаются из сферы действия этого понятия1. Объективность 
является характерной чертой науки – вероятно, самой важной на-
ряду с истиной. Наука стремится к объективности и считается объ-
ективной или, по крайней мере, наиболее объективным способом 
исследования мира. 

Объективность можно точнее понимать как (одну из) опре-
деляющих целей научного предприятия (вместе со стремлением к 
истине), если рассматривать ее саму по себе; и/или как ценность, 
если рассматривать ее по отношению к людям, которые ее ценят. 
Объективность – это качество, которое можно использовать для 
квалификации (как «объективных») утверждений о знаниях (т.е. 
результатов научного исследования, наблюдений или измерений), 
методов (процессов научного исследования) или даже людей (уче-
ных, выполняющих исследование). Объективность во многом свя-
зана с истиной (особенно когда она квалифицирует знание), но, 
тем не менее, является другой концепцией (было бы нелогично 
говорить, что метод, а тем более ученый, «истинен»). Она сосредо-
точена на способе получения знания, а не на его окончательной 
формулировке в утверждении – которое подчиняется истине (или 
нет). Из-за своей значимости для науки понимание объективности 
необходимо как для понимания самой науки, так и для ее отноше-
ний с обществом. 

Выделяют следующие концепции объективности. 1. Объек-
тивность как верность фактам: это наиболее интуитивное, естест-
венное понятие объективности. 2. Процедурная объективность, ее 
называют «бэконовской» объективностью, которая связана с эпи-
стемическим качеством и надежностью всех экспериментальных и 
когнитивных методов и процессов, используемых в научном ис-
следовании. 3. Объективность как свобода от вненаучных (т.е. со-
циальных, политических, экономических и т.д.) ценностей (как 
индивидуальных, так и коллективных): другими словами, свобода 
от явных некогнитивных предубеждений, предпочтений или инте-
ресов (связанных, например, с идеологическими предпочтениями, 
конфликтами интересов или недобросовестным поведением в ис-
следовании). 4. Объективность как свобода от индивидуальных 
или коллективных неявных или скрытых предубеждений (таких 
как «фоновые предположения», которых неявно придерживается 
любое научное сообщество и которые пронизаны вненаучными 
                                                           

1 Stamenkovic Ph. Facts and objectivity in science // Interdisciplinary science 
reviews. – 2023. – Vol. 48, N 2. – P. 278.  



Летов О.В. 

 146

ценностями). 5. Объективность как черта научных сообществ и их 
практик с коллективной точки зрения, иногда называемая интер-
субъективностью. Такие коллективные концепции объективности 
также играют важную роль во всех предыдущих пониманиях объ-
ективности, включая объективность как свободу от личных неяв-
ных предубеждений, поскольку столкновение с другими точками 
зрения позволяет исправить свою собственную. 

«Факт» – обычное слово, обозначающее все, что действи-
тельно произошло или происходит (возможно, регулярно). Оно, в 
некоторой степени, синонимично слову «событие» – но термин 
«факт» настаивает на реальности вопроса: таким образом, можно 
говорить о «факте». Например, можно сказать, что «это факт, что 
дни и ночи чередуются на поверхности Земли (за исключением 
полярных широт)». В общем, люди говорят о фактах, чтобы обо-
значить отдельные события в пространстве и времени, но можно 
также использовать это слово для обозначения обобщений (вклю-
чая физические законы). Факт не обозначает объект (например, 
камень), а отношение между объектами («этот камень лежит на 
земле»), другими словами, положение дел. Семантически факт 
обозначается предложением (в логике – суждением), а не отдель-
ным существительным (в логике – субъектом) в качестве объекта. 
Это предложение (суждение) истинно, если оно действительно со-
ответствует факту. Таким образом, эпистемологическое понятие 
факта связано с семантическим понятием истины и является неза-
менимым в классической теории истины как соответствия миру, 
согласно которой суждение (первый вид сущности) является ис-
тинным или ложным в зависимости от того, соответствует ли оно 
факту. 

В повседневном опыте факты воспринимаются напрямую, в 
отличие от науки, где установление фактов может быть опосредо-
вано различными экспериментальными, инструментальными и 
теоретическими средствами. Хорошей аналогией для иллюстрации 
идентификации фактов в повседневном опыте и в науке, является 
чтение знакомого языка или расшифровка древней, неполной над-
писи. Если буквы или знаки являются «наблюдаемыми фактами», 
то для их прочтения и интерпретации в осмысленные слова и 
предложения (другими словами, для установления фактов) в обоих 
случаях требуется «ментальный акт» (основанный на фоновых 
знаниях, представленных алфавитом и языком, что в науке являет-
ся «теорией»), но в первом случае этот акт является «бессозна-
тельным» и непосредственным, тогда как во втором случае он яв-



Современная западная философия науки и постпозитивизм 

 147

ляется сознательным и интерактивным. Человек ясно осознает 
разрыв между тем, что видит, и тем, как он это интерпретирует. 
Любой может немедленно установить, благодаря своим чувствам и 
без каких-либо конкретных знаний, тот факт, что сейчас идет 
дождь. Однако требуются приборы и/или фоновые знания, чтобы 
делать наблюдения о популяции данного вида в данной области 
или проводить измерения в физическом эксперименте и обрабаты-
вать эту информацию для дальнейшей научной работы (например, 
в орнитологии или физике элементарных частиц). 

Научный факт, или научно установленный факт, измеряется, 
корректируется, излагается, разрабатывается на строгом языке, а 
утверждение его реальности и его значения предполагает его связь 
с другими фактами, законами, теориями и т.п., т.е. его включение в 
(экспериментальную, инструментальную, теоретическую, лин-
гвистическую и т.д.) систему. Научные факты не устанавливаются 
с помощью непосредственных чувственных данных, а являются, в 
некоторой степени, инструментальными, экспериментальными, 
теоретическими и т.д. конструкциями – конечно, этим не ограни-
чиваясь. Они могут быть установлены только после того, как уче-
ный разработал исследовательскую перспективу с помощью уже 
имеющихся экспериментальных и теоретических рамок. Чтобы 
быть понятыми, научные факты нуждаются в правильной интер-
претации: например, если субъект не может прочитать соответст-
вующее инструментальное руководство и/или теоретически ин-
терпретировать результаты, он не может понять рассматриваемый 
факт. 

Различие между фактом и ценностью выражается в следую-
щем: 1) от сущего к должному – то, каков мир, не оправдывает то-
го, каким мир должен быть (что-либо, существующее, не означает, 
что оно должно быть); 2) от должного к сущему – то, каким дол-
жен быть мир, не зависит от того, каким мир является на самом 
деле (мир не обязательно такой, каким человек хотел бы его ви-
деть). Транспонированное в науку, это различие означает, что: 
1) наука (которая говорит людям, что есть) не может в конечном 
итоге сказать, что должно быть; 2) люди не должны позволять 
своим предпочтениям незаконно влиять на научную практику (да-
же если ценности могут иметь обоснованное влияние в некоторых 
случаях). 

Поскольку факт относится к тому, что происходит в мире 
(либо полностью независимо от субъекта, в грубом смысле; либо 
как то, что определено экспериментальными и концептуальными 



Летов О.В. 

 148

средствами, в научном смысле), он имеет отношение к эмпириче-
скому, к тому, что реально (именно это человек имеет в виду, ко-
гда использует прилагательное «фактический»). Нельзя не упомя-
нуть следующие понятия, тесно связанные с фактами. 1. Опыт: 
восприятие мира через ощущения (отсюда выражения «восприни-
маемый» или «чувственный» опыт), или практическое знание, по-
лученное с его помощью. 2. Наблюдение: получение информации 
через чувства и/или с помощью научных инструментов. 3. Данные: 
любой вид информации, хранящейся в любой форме; когда гово-
рят об эмпирических данных, имеют в виду данные, полученные в 
результате экспериментов. 4) Доказательства: сложное понятие, 
часто используемое в философии науки, а также в судебных кон-
текстах; когда говорят о доказательствах, имеют в виду идею дока-
зательства, ссылаясь на тот факт, что этот материал будет исполь-
зоваться для обоснования того или иного убеждения. Обычно 
подобный материал означает любые эмпирические данные. Таким 
образом, понятия наблюдения, данных и доказательств, в строгом 
смысле, обозначают определенные аспекты научных фактов и то-
го, как они используются в научном исследовании. Можно сказать, 
что они представляют (различные аспекты) фактов1. 

Объективное (объективные качества), – это то, что не изме-
няется в зависимости от перспективы. Повседневный опыт челове-
ка постоянно предполагает и мотивирует такое различие между 
качествами, которые изменяются с изменением перспективы, и 
качествами, которые остаются постоянными при изменении пер-
спективы – объективными качествами – и поэтому могут рассмат-
риваться как присущие объекту. 

Аперспективный взгляд кажется наиболее интуитивной и 
эффективной концепцией для объяснения мира, прогнозирования 
явлений, контроля над ними, а также урегулирования разногласий. 
Однако, признавая основное (реалистичное) утверждение апер-
спективного взгляда – то, что наука представляет факты, нельзя не 
учитывать его ограничения. Теории претендуют на то, чтобы 
представлять аперспективный взгляд на мир, и поскольку чувст-
венные данные всегда являются перспективными, они должны 
описывать мир, отличный от чувственного опыта. Такой взгляд 
предполагает, что сами факты устанавливаются чувственным опы-
том, но современные исследования по философии науки показы-
                                                           

1 Stamenkovic Ph. Facts and objectivity in science // Interdisciplinary science 
reviews. – 2023. – Vol. 48, N 2. – P. 282.  



Современная западная философия науки и постпозитивизм 

 149

вают, что это, как правило, не так. Экспериментальные факты, ис-
пользуемые в науке, не устанавливаются напрямую через ощуще-
ния: скорее, они часто не наблюдаются невооруженными чувствами 
и/или устанавливаются посредством сложных процедур измерения 
и экспериментирования, которые требуют знания лежащих в их 
основе теорий. Парадигмы нелегко опровергнуть наблюдениями, 
поскольку последние «нагружены» теорией: по мнению Куна, лю-
бое наблюдение уже нагружено теоретическими предположениями 

Доказательства никогда полностью не определяют теорию. 
Ни положительные результаты (когда предсказания теории под-
тверждаются), ни отрицательные результаты (когда они не под-
тверждаются) не позволяют делать однозначные выводы о (про-
верке или фальсификации) теории. Иными словами, в современной 
науке нет места «решающему эксперименту». Положительный ре-
зультат может быть получен, даже если теория ложна, из-за неко-
торой альтернативной теории, которая делает те же предсказания: 
это «контрастная недоопределенность» (также известная как недо-
определенность теории данными). Для любого набора доказа-
тельств, подтверждающих теорию, могут быть другие теории, ко-
торые также хорошо подтверждаются тем же доказательством. 
Схематически ученые начинают с доказательства и выводят тео-
рию из него. Отрицательный результат может быть вызван не 
ложностью теории, а ложностью вспомогательных предположе-
ний: это «холистическая недоопределенность» (также известная 
как тезис Дюгема или в его радикальной версии Дюгема-Куайна). 
Неспособность проверять гипотезы изолированно оставляет пере-
смотр теории «недоопределенным» в ответ на опровергающие до-
казательства. Здесь ученые начинают с теории и сопоставляют ее с 
новыми доказательствами. Холистическая недоопределенность 
иллюстрирует утверждение, что гипотезы или теории могут быть 
проверены только в рамках системы. Холизм Дюгема был расши-
рен Куайном (1951): не только ни одна изолированная гипотеза не 
может быть проверена экспериментально в науке (здесь Куайн 
следует за Дюгемом), но и любое утверждение (даже законы логи-
ки) может быть пересмотрено. По мнению Куайна, все теории в 
математических, естественных, социальных и гуманитарных нау-
ках образуют «корпоративное тело», которое сталкивается с опы-
том как целое1. 
                                                           

1 Stamenkovic Ph. Facts and objectivity in science // Interdisciplinary science 
reviews. – 2023. – Vol. 48, N 2. – P. 288.  



Летов О.В. 

 150

Тезис о недоопределенности теорий использовался (часто в 
его слабой версии, а затем необоснованно использовался для под-
держки следствий из сильной версии) многими постпозитивист-
скими философами в поддержку релятивистской позиции, где ка-
ждая теория так же хорошо подкреплена доказательствами. Куайн 
выдвинул «максиму минимального искажения» существующей 
системы знаний, в частности, исключая пересмотр математических 
знаний, что слишком радикально реорганизовало бы науку. Чтобы 
избежать крайности релятивизма, необходимо сохранить некото-
рые эпистемические добродетели, такие как простота, охват, в до-
полнение к соответствию опыту, и пытаться минимизировать ко-
личество и важность убеждений, от которых нужно отказаться, 
сохраняя центральные, основные убеждения. Радикальные анти-
реалистические последствия холистской недоопределенности оп-
ровергаются по сути по тем же причинам, что и тезис о теоретиче-
ской нагруженности: проверяющая теория (на которую опираются 
инструменты и/или вспомогательные гипотезы) отличается от 
проверяемой теории, и первая, как правило, хорошо обоснована1. 

Таким образом, сторонники постпозитивизма в своих трудах 
обратили внимание читателей на такие актуальные эпистемологи-
ческие вопросы, как рост научного знания, увеличение в нем роли 
рациональных факторов, обусловленность результатов наблюде-
ния теоретическим контекстом, активное место субъекта в науч-
ном поиске, соотношение субъективного и объективного факторов 
в науке, социально-историческая обусловленность продуктов ду-
ховного и практического освоения мира. Внимание к указанному 
направлению объясняется, в первую очередь, тем, что нетривиаль-
ность творческих подходов и высокий профессиональный уровень 
его представителей позволили им своевременно поднять немало 
серьезных философско-методологических проблем, раскрыть оп-
ределенные черты очередной ступени развития научного знания. 
Идеи, высказанные представителями постпозитивизма, живут и 
обсуждаются в настоящее время. 

Список литературы 

1. Aberdein A. The parallel structure of mathematical reasoning // The argument of 
mathematics / ed. by A. Aberdein, I.J. Dove. – Dordrecht: Springer, 2013. – P. 361–380. 

                                                           
1 Stamenkovic Ph. Facts and objectivity in science // Interdisciplinary science 

reviews. – 2023. – Vol. 48, N 2. – P. 289.  



Современная западная философия науки и постпозитивизм 

 151

2. Collodel M. Was Feyerabend a Popperian? Methodological issues in the history of 
the philosophy of science // Studies in History and Philosophy of Science. – 2016. – 
Vol. 57. – P. 27–56. 

3. Feyerabend P.K. Ethics as a measure of scientific truth: Comments on Fang Lizhi’s 
philosophy of science // From the twilight of probability / ed. by W.R. Shea, 
A. Spadafora. – Canton: Science History Publications, 1992. – P. 106–114. 

4. Feyerabend P.K. Knowledge without foundations: Two lectures delivered on the 
Nellie Heldt Lecture Fund. – Oberlin: Oberlin College, 1961. – 74 p. 

5. Feyerabend P.K. Physics and ontology // Physics and philosophy / ed. by S. Gattei, 
J. Agassi. – Cambridge: Cambridge University Press, 2015. – P. 9–24. 

6. Feyerabend P.K. Problems of empiricism // Beyond the edge of certainty: Essays in 
contemporary science and philosophy. – Englewood Cliffs: Prentice-Hall, 1965. – 
Vol. 2 / ed. by R.G. Colodny. – P. 145–260. 

7. Feyerabend P.K. The problem of the existence of theoretical entities // Knowledge, 
science, and relativism: philosophical papers. – Cambridge: Cambridge University 
Press, 1999. – Vol. 3 / ed. by J. Preston. – P. 16–49. 

8. Ghiselin M. The Triumph of the Darwinian method. – Berkeley: University of Cali-
fornia Press, 1969. – 287 p. 

9. Inglis M., Mejia-Ramos J.P., Simpson A. Modeling mathematical argumentation: 
the importance of qualification // Educational Studies in Mathematics. – 2007. – 
Vol. 66, N 1. – P. 3–21. 

10. Jahnke H. Theorems that admit exceptions, including a remark on Toulmin // Inter-
national Journal on Mathematics Education. – 2008. – Vol. 40, N 3. – P. 363–371. 

11. Jung J. Paul K. Feyerabend: Last interview // The worst enemy of science? Essays 
in memory of Paul Feyerabend / ed. by J. Preston, G. Munévar, D. Lamb. – New 
York: Oxford University Press, 2000. – P. 159–168. 

12. Knipping C. A method for revealing structures of argumentations in classroom 
proving processes // International Journal on Mathematics Education. – 2008. – 
Vol. 40, N 3. – P. 427–441. 

13. Kuby D. Decision-based epistemology: sketching a systematic framework of Fey-
erabend’s metaphilosophy // Synthese. – 2021. – Vol. 199. – P. 3271–3299. 

14. Kuhn T. Objectivity, value judgment, and theory choice // The Essential tension / 
ed. by T. Kuhn. – Chicago: University of Chicago Press, 1977. – P. 320–339. 

15. Kuhn T. The Structure of Scientific Revolutions. – Chicago: University of Chicago 
Press, 2012. – 212 p. 

16. Kuukkanen J.-M. Closing the Door to Cloud-Cuckoo Land: A Reply to ŠeŠelja and 
Straßer // Studies in History and Philosophy of Science. Part A. – 2009. – Vol. 40, 
N 3. – P. 328–331. 

17. Kuukkanen J.-M. Kuhn, the correspondence theory of truth and coherentist episte-
mology // Studies in History and Philosophy of Science. Part A. – 2007. – Vol. 38, 
N 3. – P. 555–566. 

18. Levit G.S., Hossfeld U. Ernst Mayr’s critique of Thomas Kuhn // Epistemology and 
philosophy of science. – 2022. – Vol. 59, N 4. – P. 163–180. 

19. Lewin R. Biology is not postage stamp collecting (Interview with Ernst Mayr) // 
Science. – 1982. – Vol. 216, N 4547. – P. 718–720. 

20. Mayr E. The Nature of the Darwinian Revolution // Science. – 1972. – Vol. 176, 
N 4038. – P. 981–989. 



Летов О.В. 

 152

21. Nussbaum E.M. Argumentation, Dialogue Theory, and Probability Modeling: Al-
ternative Frameworks for Argumentation Research in Education // Educational Psy-
chologist. – 2011. – Vol. 46, N 2. – P. 84–106. 

22. Sankey H. Kuhn, coherentism and perception // Perspectives on Kuhn. Contempo-
rary approaches to the philosophy of Thomas Kuhn / ed. by L. Giri, P. Melogno, 
H. Miguel. – Cham: Springer, 2023. – P. 1–15. 

23. Stadler F. Paul Feyerabend and the forgotten ‘Third Vienna Circle’ // Vertreibung, 
Transformation und Rückkehr der Wissenschaftstheorie: am Beispiel von Rudolf 
Carnap und Wolfgang Stegmüller / hrsg. von F. Stadler. – Vienna: LIT Verlag, 
2010. – S. 169–187. 

24. Stamenkovic Ph. Facts and objectivity in science // Interdisciplinary science re-
views. – 2023. – Vol. 48, N 2. – P. 277–298. 

25. Toulmin S. The uses of argument. – Cambridge: Cambridge University Press, 1958. – 
264 p. 

26. Fraassen B.C., van. The empirical stance. – New Haven: Yale University Press, 
2002. – 304 p. 

 



Рец. на кн.: Гройс Б. Апология Нарцисса 

 153

ДИАЛОГИ С СОВРЕМЕННОСТЬЮ 

УДК 304                                                DOI: 10.31249/rphil/2025.03.15 

ГРИГОРЬЕВА Е.С.* «ЭТО ПРОСТО СЕЛФИ!»: АПОЛОГИЯ СЕ-
ТЕВОГО НАРЦИССИЗМА. Рец. на кн.: ГРОЙС Б. АПОЛОГИЯ 
НАРЦИССА  

Аннотация. Рецензируется книга современного искусствове-
да и философа Бориса Гройса, посвященная антропологическим 
конфигурациям во время развития цифровых технологий. Общим 
местом для современных толкований человека, помещенного в 
контекст ретрансляции собственных действий по каналам связи, 
является позиция, согласно которой человек этот одержим собст-
венным образом и является, в конечном счете, Нарциссом. 

Ключевые слова: нарциссизм; информационные технологии; 
ИИ; интернет; медиа; Борис Гройс. 

GRIGORIEVA E.S. «IT'S JUST A SELFIE!»: AN APOLOGY FOR 
NETWORK NARCISSISM. BOOK REVIEW: GROYS B. AN APO-
LOGY FOR NARCISSISM 

Abstract. A book by contemporary art critic and philosopher Bo-
ris Groys, devoted to anthropological configurations during the devel-
opment of digital technologies, is being reviewed. A common place for 
modern interpretations of a person placed in the context of relaying 
their own actions through communication channels is the position that 
this person is obsessed with his own image and is, ultimately, a Narcis-
sist. 

Keywords: narcissism; information technology; AI; Internet; me-
dia; Boris Groys. 

Для цитирования: Григорьева Е.С. «Это просто селфи!»: Апология 
сетевого нарциссизма [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. 

                                                           
* Григорьева Екатерина Сергеевна – младший научный сотрудник Отдела 

философии ИНИОН РАН; yatak.grig@yandex.ru  



Григорьева Е.С. 

 154

Отечественная и зарубежная литература. Серия 3. Философия. – 2025. – 
№ 3. – С. 153–155. – DOI: 10.31249/rphil/2025.03.15. – Рец. на кн.: 
Гройс Б. Апология Нарцисса. – Москва: Ад Маргинем Пресс, 2024. – 
112 с. 

Последнее десятилетие явным образом проходит под знаком 
искусственного интеллекта. Из-за информационного шума, свя-
занного с нейросетями, в особенности с чатом GPT, кажется, что 
мы вновь находимся на пороге технологической революции. В но-
востных сводках едва ли не каждый день появляются материалы о 
том, что в самое ближайшее время многие сферы труда сильно из-
менятся, а сфера человеческого – и вовсе. Каким образом мы мо-
жем говорить о человеке и сфере культуры тогда, когда техноло-
гия – искусственный интеллект и Интернет – тотализирует свое 
присутствие, становясь неотъемлемой, необходимой частью еже-
дневной жизни? 

Этим же кругом вопросов задается Борис Гройс в вышедшей 
в 2024 г. в издательстве «Ад Маргинем» книге «Апология Нарцис-
са». Работа начинается с общего для современной культуры места: 
человеческий мир сегодня одержим нарциссизмом, постоянной 
ретрансляцией собственного образа в социальных сетях. Гройс, 
однако, не склонен соглашаться с привычным цифровым алармиз-
мом, а именно с утверждением, согласно которому современный 
медийный нарциссизм является порождением развития медиа- и 
интернет-технологий, замещающих и вымещающих человека как 
такового. Напротив, Гройс констатирует, что нарциссизм сегодня – 
закономерное следствие всей человеческой истории, а не только 
последних десятилетий, связанных с информационными техноло-
гиями. 

Центральным для работы становится толкование мифа о 
Нарциссе. Согласно мнению автора, Нарцисс вовсе не отвергает 
окружающих для того, чтобы остаться наедине с собой, напротив, 
отвергает он, скорее, самого себя, сводя свой внутренний мир ко 
внешним проявлениям, т.е. тому, что доступно взгляду Другого. 
Нарциссизм, понимаемый как полная концентрация на себе и от-
сутствие интереса к другим, по мнению Гройса, ложен. Мифиче-
ского Нарцисса не интересовали погоня за собственными жела-
ниями или созерцание своего внутреннего мира, его интересовал 
тот образ, который он предлагал миру. А образ нашего тела явля-
ется внешним для нас: мы не можем увидеть собственное лицо или 



Рец. на кн.: Гройс Б. Апология Нарцисса 

 155

тело в его целостности. Наши образы практически всецело при-
надлежат другим – обществу, в котором мы живем (с. 6–7). 

В момент, когда Нарцисс смотрит в озеро, он таким образом 
присоединяется к обществу и впервые видит себя с внешней пози-
ции – так, как видят его другие. Его завороженность собственным 
зеркальным образом является в равной мере и завороженностью 
взглядом Другого. Нарциссизм, таким образом, означает воспри-
ятие собственного тела как объекта, как одной из мирских вещей, 
подобной любой другой. 

Нарциссическая борьба за признание означает в этих обстоя-
тельствах и потерю самоощущения. Нарцисс поглощен созерцани-
ем собственного образа в озере и, таким образом, взглядом на себя 
Другого (с. 17). Человек постоянно находится под этим взглядом, 
определяющим и подтверждающим его существование. 

Важной частью работы Гройса является отсылка к основной 
теме его исследований – искусству. Оригинальное название книги – 
Becoming an Art work – отсылает к гипотезе исследования автора, а 
именно к тому, что человек, всегда предстоящий внешнему взгля-
ду, взглядом этим в конечном счете заверяется и определяется. 
В этом смысле симптоматичным кажется то, что концепция нар-
циссизма описывается Гройсом в том числе посредством обраще-
ния к проекту музеефикации русского космиста Николая Федорова 
(с. 88). Автор полагает, что федоровская идея вскрывает онтологи-
ческое измерение современного музея и, шире, системы современ-
ной культуры. Эта система базируется на общении возрождения 
культурных форм прошлого. 

Гипотеза Гройса состоит в том, что пресловутый нарцисс – 
вероятно, в той или иной степени каждый из нас – всегда находит-
ся под взглядом Другого, нюанс состоит в том, кто является носи-
телем этого взгляда и в чем этот взгляд воплощается. К примеру, 
древние египтяне готовились стать мумиями, сохраняя свой образ 
на тысячелетия. Сегодня же человек создает виртуальные копии 
себя – бесчисленные изображения и тексты. В отличие от мумий, 
наши образы рассеяны в виртуальном пространстве, но, как и му-
мии, они связаны со смертью. Образ, созданный современным 
Нарциссом, должен пережить его тело. Каждое селфи содержит в 
себе и смерть, и жизнь в памяти других. Гройс называет такие об-
разы «публичными трупами». 
 



Григорьева Е.С. 

 156

УДК 81.1                                               DOI: 10.31249/rphil/2025.03.16 

ГРИГОРЬЕВА Е.С.* ПУТЕВЫЕ ЗАМЕТКИ О «НОВОМ НА-
СТОЯЩЕМ». Рец. на кн.: АВАНЕСЯН А. МАЙАМИФИКАЦИЯ  

Аннотация. Рецензируется книга современного литературо-
веда и философа Армена Аванесяна, посвященная влиянию разви-
тия медиа- и интернет-коммуникаций на человеческое существо-
вание. «Майамификация» представляет собой теоретическую 
работу и отпускные путевые заметки, повествующие, с одной сто-
роны, о новом темпоральном порядке, вызванном развитием в том 
числе интернет-технологий, и, с другой стороны, описание одно-
образных праздных дней отдыха. Сращивание двух этих описаний 
не представляется случайным: с помощью двух этих линий пове-
ствования демонстрируется взаимное влияние онлайн- и офлайн-
присутствия, метаморфозы, происходящие с ними сегодня. 

Ключевые слова: телевидение; информационные технологии; 
ИИ; интернет; медиа; Армен Аванесян. 

GRIGORYEVA E.S. TRAVELLING NOTES ON THE ‘NEW PRE-
SENT’. BOOK REVIEW: AVANESYAN A. MIAMIFIKATION 

Abstract. The book by contemporary literary scholar and phi-
losopher Armen Avanesyan, devoted to the impact of the development 
of media and Internet communications on human existence, is re-
viewed. ‘Miamiification’ is a theoretical work and holiday travel notes, 
narrating, on the one hand, about the new temporal order caused by the 
development, including Internet technologies, and, on the other hand, a 
description of monotonous holiday days of rest. The juxtaposition of 
these two descriptions does not seem to be accidental: with the help of 
these two narrative lines, the mutual influence of online and offline 
presence and the metamorphoses occurring with them today are demon-
strated. 
                                                           

* Григорьева Екатерина Сергеевна – младший научный сотрудник Отдела 
философии ИНИОН РАН; yatak.grig@yandex.ru  



Рец. на кн.: Аванесян А. Майамификация 

 157

Keywords: television; information technologies; AI; Internet; 
media; Armen Avanesyan. 

Для цитирования: Григорьева Е.С. Путевые заметки о «новом на-
стоящем». [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечествен-
ная и зарубежная литература. Серия 3. Философия. – 2025. – № 3. – 
С. 156–158. – DOI: 10.31249/rphil/2025.03.16. – Рец. на кн.: Аванесян А. 
Майамификация. – Москва: Ад Маргинем Пресс, 2021.–192 с. 

Часто слышны призывы: остерегайтесь гипнотического бре-
да рекламы, ведь болтливая машина белым, бессмысленным шу-
мом вклинится в ваши диалоги и мысли и изменит их на свой лад. 
Череда сменяющих друг друга объектов, мелькающие ряды, пере-
носящиеся из онлайн-присутствия в офлайн-реальность. Бесконеч-
ные, уходящие куда-то вдаль полки с продуктами: фрукты, овощи, 
салаты, печенье (две пачки по цене одной), яркие упаковки, эти-
кетки со сроком годности и штрих-кодами. Поток превращается в 
лабиринт, а мир порой – в злосчастный супермаркет. 

Схожим набором констатаций открывается книга Армена 
Аванесяна «Майамификация». Вокруг человека – мигающие кар-
тинки, движущиеся в повседневных и фантастических ландшаф-
тах. Место действия первой путевой заметки книги – самолет, почти 
все шторки иллюминаторов которого плотно закрыты пассажира-
ми. Каждый из них погружен в свою визуальную вселенную, ведь 
перед ними – широкий и яркий экран и вынужденное сидение на 
одном месте, к тому же офлайн. 

Работа автора посвящена странным модификациям, которым 
подвергается офлайн-присутствие сегодня. Трансформации эти 
Армен Аванесян называет «хронополитикой» (с. 8) и констатиру-
ет, что технические алгоритмы трансформировали само время, 
создав «вечное настоящее», пришедшее на смену прежнему тем-
поральному порядку. А всякое «Я», смотрящее в монитор и наби-
рающее новое сообщение, является уже и многими иными, по-
скольку виртуально присутствует во многих других местах (с. 8). 
Я – это никогда не просто здесь и сейчас, но всегда некоторая от-
сылка, отсрочка, странное и неуместное опоздание или, наоборот, 
трудно поддающаяся описанию спешка. 

Армен Аванесян, родившийся в 1973 г., безусловно, является 
современником происходящих технологических трансформаций, 
повлекших за собой и трансформации иного толка. Проблема вре-
мени и, конкректно, настоящего, его заботит давно: более ранняя 
его работа на русском языке носит название «Поэтика настоящего 



Григорьева Е.С. 

 158

времени» (A Present Tense: A Poetics, 20151) и аналогично посвя-
щена тому, каким образом мы можем говорить о сегодняшнем дне 
и пытаться его тематизировать. 

Настоящая работа – путевой дневник и теоретический трактат 
одновременно. Центральным его персонажем, помимо повествова-
теля, становится, безусловно, экран смартфона и алгоритм. Послед-
нему, как утверждает автор, вы заранее известны – даже человече-
ская идентичность в конечном счете стала алгоритмизированной 
(с. 15). Target заранее знали о беременности младшей дочери рань-
ше, чем о ней узнала семья: опирались на специальные запросы в 
системе и в конечном счете прислали будущей матери товары для 
новорожденных детей (с. 15–16). Мы не знаем, вымышлена эта ис-
тория или нет, но она определенно демонстрирует новое направление 
времени. Оно характеризуется, как настаивает автор, зацикленно-
стью на настоящем, со-временной и хронологической перспективой, 
предполагающей, что есть некоторое «вечное настоящее», пролон-
гированное и как будто бы застывшее, множащее себя. 

Описать эту «новую темпоральность» автор предлагает по-
средством обращения к словам Джона Мактаггарта: настоящее 
было будущим, остается настоящим и станет прошлым. Автор 
описывает некий апофеоз победы консьюмеризма, понятого как 
перманентное потребление информации человеком. Неслучайно 
фоновым сопровождением теоретических размышлений Аванеся-
на служит описание отпуска на берегу океана: друг друга сменяют 
яркие и мелькающие объекты, но ничего толком не меняется. Па-
лящее солнце, шум прибоя и время, которое, кажется, не заканчива-
ется. Описания автора неутешительны, хотя и призваны показать 
читателю некий идеальный объект, который, однако, неотделим от 
субъекта. И потому субъект, а именно человек, погруженный в его 
контекст, неизбежно трансформируется. 

Будущее и прошлое в описанных обстоятельствах, как на-
стаивает автор, слились воедино и стали одним пространством на-
стоящего. Аванесян говорит главным образом о нескончаемом потоке 
информации или, как сказал бы Нам Джун Пайк2, «электронной су-
пермагистрали», ставящей под сомнение возможность выстраива-
ния собственного автономного существования. 
                                                           

1 Avanessian A. Überschrift: Ethik des Wissens – Poetik der Existenz. – Berlin: 
Merve, 2015. – 253 S. 

2 Нам Джун Пайк – американо-корейский художник, основатель видоарта, 
автор термина «электронная супермагистраль» для описания будущего телеком-
муникаций. Многие его работы посвящены осмыслению влияния телевидения и 
иных форм медиа на человеческое присутствие.  



Рец. на кн.: Нанси Ж.-Л. Очевидность фильма: Аббас Киаростами 

 159

УДК 7.01                                               DOI: 10.31249/rphil/2025.03.17 

ГРИГОРЬЕВА Е.С.* КИНЕМАТОГРАФ КАК «МОБИЛИЗАЦИЯ 
ВЗГЛЯДА». Рец. на кн.: НАНСИ Ж.-Л. «ОЧЕВИДНОСТЬ ФИЛЬ-
МА: АББАС КИАРОСТАМИ»  

Аннотация. Рецензируется книга французского философа 
Жана-Люка Нанси, в которой анализируется кинематограф иран-
ского режиссера Аббаса Киаростами. Главной задачей кинемато-
графа Нанси называет «мобилизацию взгляда» – движение зри-
тельского взгляда к миру. Причем взгляд им понимается как нечто 
динамичное, находящееся в пространстве постоянного изменения 
и корректировки оптики, в то время как «видение», к примеру, ко-
торому он и противопоставляет собственную концепцию, оказыва-
ется здесь чем-то статичным и застывшим. Именно это централь-
ное положение кинофилософии Нанси и позволяет обнаружить 
связь с онтологическим проектом философа, а именно положением 
о бытии единичном и множественном, обеспечивающем сосуще-
ствование множественного. 

Ключевые слова: кинофилософия, мобилизация взгляда, 
Жан-Люк Нанси, бытие единичное и множественное, Аббас Киа-
ростами. 

GRIGORIEVA E.S. CINEMATOGRAPHY AS ‘MOBILISATION OF 
THE GAZE’. BOOK REVIEW: NANCY J.-L. ‘FILM FEATURES: 
ABBAS KIAROSTAMI’ 

Abstract. A book by the French philosopher Jean-Luc Nancy, 
which analyses the cinema of the Iranian director Abbas Kiarostami, is 
reviewed. Nancy calls the main task of cinematography ‘mobilisation 
of the gaze’ – the movement of the viewer's gaze towards the world. 
And he understands the gaze as something dynamic, in the space of 
constant change and adjustment of optics, while ‘vision’, for example, 
                                                           

* Григорьева Екатерина Сергеевна – младший научный сотрудник Отдела 
философии ИНИОН РАН; yatak.grig@yandex.ru  



Григорьева Е.С. 

 160

to which he contrasts his own concept, is something static and frozen. It 
is this central position of Nancy's film philosophy that allows us to find 
a connection with the philosopher's ontological project, namely the po-
sition of being singular and multiple, which ensures the coexistence of 
the multiple. 

Keywords: film philosophy, mobilisation of view, Jean-Luc 
Nancy, being singular and plural, Abbas Kiarostami. 

Для цитирования: Григорьева Е.С. Кинематограф как «мобилиза-
ция взгляда» [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечест-
венная и зарубежная литература. Серия 3: Философия. – 2025. – № 3. – 
С. 159–164. – DOI: 10.31249/rphil/2025.03.17. – Рец. на кн.: Нанси Ж.-Л. 
Очевидность фильма: Аббас Киаростами. – Москва: Музей современного 
искусства «Гараж», 2021. – 112 с. 

Эссе философа Жана-Люка Нанси, посвященное исследова-
нию работ иранского режиссера Аббаса Киаростами и осмысле-
нию кинематографа в целом, вышло в виде полноценной книги на 
русском языке в 2021 г. и открыло собой серию Garage Screen. В 
оригинале же текст философа, который лег в основу настоящей 
книги, был заказан для сборника, готовившегося журналом Cahiers 
du cinéma к столетию кино в 1994 г. 

Центральным для Нанси становится рассмотрение фильма 
«И жизнь продолжается», выбор которого для анализа сам фило-
соф называет случайным. Это просто был первый фильм, который 
тот увидел у иранского режиссера. Просмотр каждой из рассмат-
риваемых картин напоминает литературное «пристальное чтение»: 
Нанси не только и не столько формулирует собственный взгляд на 
кинематограф посредством анализа произведений Киаростами, 
сколько, прежде всего, исследует творчество режиссера. 

Однако книга не ограничивается исследованием картин Киа-
ростами. Через его кинофильмы философ стремится выйти на об-
щие соображения о сущности кинематографа как медиума, не сво-
димого к отдельным деталям. Здесь Нанси впервые прибегает к 
формулированию собственной программы, а именно к введению 
проблематики, называемой им «утверждением кино», предпола-
гающем утверждение очевидности. При этом под очевидностью он 
понимает, мягко говоря, неочевидное: попытку кинематографа и, в 
частности, иранского режиссера сделать «реальным для взгляда» 
то, что не было подвластно этому взгляду ранее, то, что было 
скрыто и размыто. Большое внимание уделяется «персонажам», 
которые могут показаться второстепенными для зрителя: ланд-



Рец. на кн.: Нанси Ж.-Л. Очевидность фильма: Аббас Киаростами 

 161

шафтам природы и индустриальным деталям, мусору и сору. Эти 
постоянные спутники фильмов режиссера становятся частью де-
монстрируемого на экране и, в конечном счете, формируют зри-
тельский взгляд на происходящую действительность. 

Кинематограф в целом, как настаивает Нанси, всегда начи-
нает заново, поскольку всякий раз делает очевидной новую форму 
мира (с. 28–29). В этом заключается его настойчивость – настой-
чивость навязывания определенного образа или взгляда. Однако 
любая очевидность включает слепое пятно именно в том, что дела-
ет ее очевидной: потому своего рода опорой для нее служит глаз. 
Это «слепое пятно» не приводит к потере зрения: оно, напротив, 
образует знак пробела для взгляда, на который давит, заставляя 
смотреть. 

Кино заставляет – мягкой или грубой силой – смотреть не 
отрываясь. Очевиден и определенен кинематографический взгляд 
как внимание к миру и одному из возможных вариантов его репре-
зентации. Наши глаза, наш габитус, уверен философ, пропитаны 
огромной историей культуры и, в контексте кино – историей су-
ществования кинематографа. Этот взгляд укоренился в нашей 
культуре и, следовательно, в нас самих. Нет больше изумления: 
мы успели создать и разрушить множество жанров кино, а потом и 
вовсе прийти к тому, что всякий режиссер с необходимостью изо-
бретает новый жанр кино. 

К примеру, настаивает Нанси, в истории кинематографа бы-
ло перебрано немало способов, формулирующих отношение к ре-
альности или к иллюзии со стороны кино и – шире – искусства во-
обще. 

Здесь можно обратить внимание на то, что философ в своем 
тексте открыто не упоминает имена теоретиков кино, однако неяв-
но подводит нас к реалистическому взгляду на кинематограф. 

Так, реализм долгое время представлялся тем заветным 
пунктом, по направлению к которому развивалось искусство, а 
впоследствии – кино. Например, Л. Манович будет подчеркивать, 
что «реализм – понятие, которое неизбежно сопровождает разви-
тие трехмерной компьютерной графики»1. С этим сложно спорить: 
история технологических инноваций в вопросе описания действи-
тельности описывается как история достижения возможности на-
столько точного копирования объекта, чтобы его цифровой ком-
                                                           

1 Манович Л. Язык новых медиа. – Москва: Ад Маргинем пресс, 2018. – 
С. 232.  



Григорьева Е.С. 

 162

пьютерный вариант невозможно было отличить от фотографии 
или иной репрезентации. Парадоксальным в этом смысле кажется 
пример, приводимый Л. Мановичем в контексте разговора о теме 
реализма в новых медиа, а именно пример, связанный с фигурой 
Джотто. Ренессансный художник, как оказывается, использовал 
примерно ту же исходную интуицию, что и современные медиа и в 
конечном счете медиаискусство – попытку как можно более чет-
кой репрезентации реального. В этом смысле история визуально-
сти кажется последовательной: «И ренессансная живопись, и ком-
пьютерные образы используют примерно одинаковую технологию 
(создание глубины в изображении, или, в терминах компьютерных 
наук, отображение по глубине) для наращивания эффекта про-
странства, будь оно реальным или вымышленным»1. 

Говоря о компьютерном изображении и реализме, невоз-
можно, кроме, собственно, обращения к уже упомянутой ренес-
сансной живописи, не сказать, например, об истории кинемато-
графа как практике создания реалистических изображений, к 
которому тяготеет и Нанси в рассматриваемом нами тексте. На-
пример, в «Мифе тотального кино» А. Базен будет говорить о том, 
что кинематограф в конечном счете видит своей целью создание 
идеального клона реальности. В кино мы сталкиваемся с желанием 
человека «создать совершенное подобие внешнего мира – в звуке, 
цвете и объеме»2. Тотальная репрезентация реальности появляется 
еще в античных представлениях, связанных с мимесисом, и этот 
момент представляется для Базена важным, поскольку одним из 
магистральных в его работе становится тезис о том, что кинемато-
граф – а, вернее, идея о его создании – имела место еще задолго до 
его появления в форме как раз-таки мимесиса и, в частности, таких 
форм подражания действительности, как живопись, что было про-
демонстрировано и в рамках обращения к интуициям Л. Мановича. 

Нескольку иную, но все же генерально схожую с перечис-
ленными выше идеями демонстрирует Ж.-Л. Комолли3, говоря о 
том, что кино, действительно, тяготеет к отображению реальности, 
однако разговор о как бы «реальности-в-себе» здесь оказывается 

                                                           
1 Манович Л. Язык новых медиа. – Москва: Ад Маргинем пресс, 2018. – 

С. 232. 
2 Базен А. Что такое кино? – Москва: Искусство, 1972. – С. 53.  
3 Комолли Ж.-Л. Техника и идеология: камера, перспектива, глубина кад-

ра. Ч. 1 // Cineticle: интернет-журнал об авторском кино. [Электронный ресурс]. – 
URL: https://cineticle.com/23-0-comolli-part1-camera/ (дата обращения: 08.09.2025). 



Рец. на кн.: Нанси Ж.-Л. Очевидность фильма: Аббас Киаростами 

 163

невозможным, потому что мы неизбежно имеем дело с историче-
ским, политическим, экономическим, культурным и иными кон-
текстами, конституирующими, собственно, эту рассматриваемую 
реальность. Изображение и зритель, согласно его интуиции, встре-
чаются в конкретный момент, обуславливающий, собственно, ха-
рактер отображаемой реальности. Реальность как таковая и неко-
торый трансцендентный зритель оказываются им отброшены как 
несостоятельные элементы взамен, собственно, рассмотрению 
идеологии как того, что напрямую связано с изображением. 

Со временем, таким образом, кино перебирало разные воз-
можные репрезентации реального, но магистральным, как видно 
из приведенных примеров, оставалась базовая интуиция, связанная 
с наличием в кино особого киноглаза – способа отображения дей-
ствительности. 

Пока кино превращалось в одну из форм нашей культуры и 
жизни, развивался взгляд, который определенно не является более 
взглядом на репрезентацию, как демонстрирует Нанси (с. 30). 
И отличие его в первую очередь характеризуется особенностью 
установки: в кино не может идти и речи о перемене угла зрения 
или дистанции взгляда. Зритель прикован к своему месту в темно-
те зала. Невозможно сказать, что кинообраз находится внутри 
смотрящего. Сам зал становится местом или устройством взгляда, 
смотровой коробкой, а точнее – коробкой, составляющей или об-
разующей так называемый взгляд. Взгляд здесь – внедрение в про-
странство, и лишь во вторую – рассмотрение и созерцание. 

Кино в интерпретации Нанси – о мобилизации взгляда. Не о 
пассивности зрителя и, тем более, не о захваченности в плен: о 
том, чтобы попытаться подстроиться под некоторый взгляд, с тем 
чтобы и сами мы получили возможность взглянуть. Взгляд смот-
рящего не сковывается, а если и захватывается, то лишь потому, 
что востребован и мобилизован. Это сопряжено с давлением, ко-
торое действует как обязательство. Кино призывает взгляд и 
оживляет его, сообщает ему бдительность. Кино сопровождает нас 
не только в зале прежде всего и, по сути, ради того, чтобы откры-
вать глаза. Вот чем заняты кадры, открывающие каждый фильм, и 
вот к чему возвращаются в каждом пересматриваемом вновь мо-
менте. И таким образом станет возможной обретение определен-
ного угла зрения. 

Именно «возможность взглянуть», не подстроиться под ка-
кой-то имеющийся взгляд обнаруживает связь кинофилософии 
Нанси с его главным онтологическим положением – тезисе о бы-



Григорьева Е.С. 

 164

тии единичном и множественном. Взгляд, мобилизованный по-
средством кинематографа, становится медиумом сосуществования 
множества различных взглядов на мир, поскольку он не поддается 
поглощению каким-то конкретным «видением» (именно «виде-
ние» философ здесь противопоставляет «взгляду»). Если «виде-
ние» представляет собой нечто статичное и унифицированное, то 
мобилизованный взгляд – это подчеркнутая процессуальность, а, 
следовательно, множественность. 

 



Рец. на кн.: Уэлтон Б.Дж, Нойеншвандер Дж. Курс этики для всех 
дисциплин с гуманитарными основами 

 165

УДК 372.817                                         DOI: 10.31249/rphil/2025.03.18 

ЦИБИЗОВА И.М.* КАК РЕКОМЕНДУЮТ ПРЕПОДАВАТЬ И 
ИЗУЧАТЬ ЭТИКУ С ОСНОВАНИЕМ НА ЧЕЛОВЕЧНОСТИ 
СТУДЕНТАМ НЕПРОФИЛЬНЫХ ФАКУЛЬТЕТОВ В КЕМ-
БРИДЖЕ И США. Рец. на кн.: УЭЛТОН Б.Дж, НОЙЕНШВАН-
ДЕР Дж. КУРС ЭТИКИ ДЛЯ ВСЕХ ДИСЦИПЛИН С ГУМАНИ-
ТАРНЫМИ ОСНОВАМИ  

Аннотация. В статье рассматриваются особенности реко-
мендаций по преподаванию / изучению курса этики для студентов 
непрофильных дисциплин Кембриджского университета и в США. 

Ключевые слова: гуманность; добродетель; рационализм; че-
ловеческая природа; этика; этика добродетелей 

TSIBIZOVA I.M. HOW TO TEACH AND STUDY HUMANITY-
BASED ETHICS TO NON-SPECIALIST STUDENTS IN CAM-
BRIDGE AND THE USA. BOOK REVIEW: BEVERLY WHELTON J., 
NEUENSCHWANDER J. A STUDY OF ETHICS FOR ALL DISCI-
PLINES WITH FOUNDATIONS IN HUMANITY 

Abstract. The article examines the specifics of the recommenda-
tions for teaching/studying the ethics course for non-specialist students 
at the University of Cambridge and USA. 

Keywords: human nature; humanity; rationalism; ethics; virtue; 
virtue ethics. 

Для цитирования: Цибизова И.М. Как рекомендуют преподавать и 
изучать этику с основанием на человечности студентам непрофильных 
факультетов в Кембридже и США [Рецензия] // Социальные и гумани-
тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Филосо-
фия. – 2025. – № 3 – С. 165–172. – DOI: 10.31249/rphil/2025.03.18. – Рец. 
на кн.: Whelton Beverly J., Neuenschwander Jane. A study of ethics for all 

                                                           
* Цибизова Ирина Михайловна – кандидат исторических наук, научный 

сотрудник отдела философии ИНИОН РАН; itsibizova@mail.ru 



Цибизова И.М. 

 166

disciplines with foundations in humanity. – Cambridge: Cambridge Scholars 
Publishing, 2022. – 378 p. 

У. Дж. Беверли, почетная преподавательница философии 
Университета Уилинг (Западная Вирджиния, США), также препо-
дающая онлайн в частном иезуитском университете Гонзага (Спо-
кан, штат Вашингтон, США) и специализирующаяся на человече-
ской жизни как основе практики, вместе со своей коллегой, 
преподавательницей Педагогического факультета Университета 
Уилинг Дж. Нойеншвандер представили новое издание курса по 
этике. 

Беверли, воспитанная в набожной католической семье, ди-
пломированная медсестра, оставшаяся преподавать в этой системе, 
использовала свой педагогический и профессиональный медицин-
ский опыт для написания с помощью подруги – педагога Нойен-
швандер и в 2018 г. уже выпустила курс по этике, названный «Гу-
манность в сердце практики: Курс этики для студентов и 
работников системы здравоохранения»1. В 2024 г. вышло его вто-
рое издание. Из названия нетрудно понять, что в ней рассматри-
ваются отношения между медиками и пациентами с этической 
точки зрения при основном акценте на человечности. Начинается 
книга с размышлений о ценностях и здравых суждениях, касаю-
щихся таких актуальных, но все же трудно разрешимых вопросов, 
что такое Добро и Зло, моральное и аморальное. Философия при-
влекается в той мере, в какой читателям нужно понять, что можно 
узнать благодаря силе человеческого разума, что значит понять и 
принять доводы, как выстраивать рассуждения и аргументацию 
для того, чтобы сделать выводы. Рассматривается, что означает 
бытие в мире, что понимается под природой в целом и человече-
ской природой в частности, и как выстраиваются отношения меж-
ду медицинскими работниками и пациентами. Обсуждаются про-
блемы надлежащего выбора и использования теоретической этики 
для его оценки. Также проясняются проблемы начала и конца жиз-
ни, а также отношения к здравоохранению как бизнесу. 

Книга учит принимать решения в амбивалентных с точки 
зрения морали ситуациях посредством применения принципов фи-
лософской этики, способствуя индивидуальному моральному раз-

                                                           
1 Whelton Beverly J., Neuenschwander J. Humanity at the Heart of Practice: 

A Study of Ethics for Health-Care Students and Practitioners. – Cambridge: Cambridge 
Scholars Publishing, 2019. – 305 p. 



Рец. на кн.: Уэлтон Б.Дж, Нойеншвандер Дж. Курс этики для всех 
дисциплин с гуманитарными основами 

 167

витию, и принципиально решать моральные дилеммы с использо-
ванием предоставленных рамок для оценки конфликтующих цен-
ностей, политик и принципов. 

Справившись с этой задачей, авторы приступили к более ам-
бициозной задаче – создать курс этики с практическими заданиями 
и темами для обсуждений для студентов разных специальностей, 
дабы они могли применять его в своих дисциплинах, совершенст-
вуясь как нравственные личности (p. XIII). Приложение к изданию 
(с. 255–376) содержит методичку проведения интерактивных се-
минаров для студентов самых разных дисциплин, преподаватели 
которых могут сделать из студентов моральных и этических лич-
ностей, способных: 1) принимать решения в амбивалентных си-
туациях, опираясь на собственные ценности и индивидуальную 
перспективу, подкрепленные философскими принципами; 2) пе-
рейти на новую стадию морального развития благодаря понима-
нию оснований этих философских принципов; 3) находить прин-
ципиальные решения при столкновении различных точек зрения 
(с. XIV). Кроме того, преподавателям и обучающимся предлагает 
словарь этических терминов, необходимых для размышлений и 
дискуссий. В конце каждой главы предлагаются задания с обозна-
чением тем для обсуждения и размышлений, а также использо-
вавшаяся этическая терминология, которую необходимо усвоить. 

Комментируя необходимость подобного курса, авторы под-
черкивают, что этические решения по своей значимости ничуть не 
уступают медицинским и управленческим (с. 7). 

Новая книга, как и предыдущая, начинается с обсуждения 
проблемы ценностей и их влияния на наше видение мира. Ценности 
градируются как принадлежащие сообществу, личные и профес-
сиональные. Затем читателю, который, как априорно подразумева-
ется, совершенно не знаком с этикой, предлагается определить 
свое отношение к поступкам по шкале от «я не думаю о счастье 
человечества, просто хочу, чтобы мои решения не принесли нико-
му неприятностей» до «я делаю только то, что мне говорят» и пре-
дупреждается о принципиальном неприятии подобных позиций 
(с. 6). 

Читателю представляются трудные для моральной оценки 
ситуации, как например, события после решения Калифорнийско-
го суда в декабре 2013 г. о продлении жизни тринадцатилетней 
Джахи Макмат. У девочки из-за кровотечения, начавшегося после 
операции по удалению аденоидов, произошла остановка сердца, и 
врачи подключили ее к аппарату искусственной вентиляции лег-



Цибизова И.М. 

 168

ких. Через несколько дней она пережила смерть мозга, но семья не 
согласилась с прекращением работы систем жизнеобеспечения. 
Возникли трения между врачебной и родительской точками зре-
ния: врачи констатировали смерть и отказались содержать паци-
ентку в госпитале, родители отказались признать это. В качестве 
компромисса мать согласилась принять свидетельство о смерти. 
Из-за этого в содержании в медицинском учреждении пациентке 
было отказано. Тогда девочку на частном самолете перевезли в 
штат Нью-Джерси, единственный, где диагноз о смерти мозга иг-
норировался по религиозным соображениям. Джаки умерла пять 
лет спустя после новой операции. Все это время ее тело продолжа-
ло расти и развиваться. Мать заявила журналистам, что ни разу не 
пожалела о своем решении p (с. 1–2). 

Для рефлексии на подобные темы авторы предлагают внача-
ле осмыслить проблему ценностей, их утверждения и реляций с 
практическим суждением. Об этом говорится в первой части книги, 
в которой наряду со случаем Джахи Макмат приводятся и другие 
этические дилеммы. Например, спасать ли шестерых шахтеров, 
заваленных на глубине 60 м, а затем одному из шахтеров потребу-
ется пересадка печени, не покрываемая страховкой. Или стоит ли 
воплощать мечту австралийского палеонтолога Майкла Арчера по 
воссозданию благодаря сохранившимся фрагментам ДНК тасма-
нийского тигра. Или мечты желающих воссоздать динозавров 
(с. 7). И предлагают задуматься о том, каково этичное отношение к 
этим вопросам с акцентированием того, что сложность решения 
ряда дилемм зачастую объясняется недостатком знания. 

Подчеркивается значение профессиональной этики, не ме-
дицинской, как было в первой книге, но этики бизнеса. 

Читателю напоминается содержание трактата «Евтифрон» 
или «О благочестии»1, в котором устами Сократа утверждается, 
что считающееся благочестивым в обществе не всегда в действи-
тельности является таковым, а также то, что поступок является 
надлежащим и справедливым в зависимости от ситуации при зна-
нии и применении принципов (с. 10–11). 

Среди принципов выделяется равенство, немыслимое в 
Древней Греции, где рабы не имели прав. 

                                                           
1 Авторы неоднозначно приписывают его Платону, хотя среди ученых-

античников нет единства по вопросу, был ли он написан философом в молодости 
или принадлежит одному из учеников платоновской академии, подражавших 
учителю.  



Рец. на кн.: Уэлтон Б.Дж, Нойеншвандер Дж. Курс этики для всех 
дисциплин с гуманитарными основами 

 169

Авторы подчеркивают, что, совершая основанные на прин-
ципах поступки, следует учитывать и принципы других людей, как 
и то, пойдут ли поступки им во благо или во вред. Выделяется ди-
лемма онколога-химиотерапевта, который не делает ничего, что не 
приносило бы вреда, но отказывается считать свою деятельность 
неэтичной, рассчитывая, что польза от лечения перевесит вред. 
Профессионалы в подобных случаях выполняют свой долг, не 
учитывая ценностей других (с. 12). 

Вторая глава рассматривает практическое мышление, выде-
ляя дедуктивные и индуктивные, спекулятивные и практические 
рассуждения, знакомит с практическим силлогизмом при решении 
определенных этических вопросов, а также с нормативными по-
ложениями принципиализма1: непричинением зла, благотвори-
тельности, автономии и справедливости, – и доводами в пользу 
принципов индивидуальности и непротиворечия (с. 14). 

Читателю, который, как априорно подразумевается, совер-
шенно не знаком также с аналитической философией предлагают-
ся первоначальные знания о пропозициях и процедуре доказатель-
ства ложно или верно, предпосылках для иного утверждения и 
выводах. Рассматриваются понятия концептов, концепций, уни-
версалий и амбивалентности (с. 16–18), а также качественный и 
количественный методы в рассуждениях (с. 17). В качестве вопро-
сов для самостоятельного обдумывания предлагаются таковые, 
мучающие философов в течении тысячелетий, а именно «что мы 
можем узнать о существовании благодаря данным и разуму» и 
«что можно узнать о высшем существе – Боге» (с. 19). 

В следующей главе «Философия природы» характеризуются 
этика как дисциплина о надлежащем поведении (с. 22) и логика, 
необходимая при его обдумывании, включая руководство принци-
пами или логикой практического суждения, построенного на 
принципах или моральной максиме2. Читателя знакомят с методи-
кой обоснования решения о невмешательстве, с уровнями дискус-
                                                           

1 Течение принципиализма возникло в США в ХХ в. в ответ на вызовы 
культурного и ценностного плюрализма современного общества в условиях плю-
рализма социальной среды, и является практическим подходом к решению этиче-
ских проблем. Не стоит путать его с принципализмом – концепцией, отдающей 
предпочтение использованию теоретической мысли в разработке этических норм 
биоэтики.  

2 Моральная максима – моральное правило или принцип поведения, для 
которого свойственны предельная обобщенность и обязательность. Например, 
воровать нельзя.  



Цибизова И.М. 

 170

сий, включающими предположения, применение принципов и ло-
гические выводы. Показывается соотношение философских отве-
тов и нормативных принципов, отсутствие которых ведет к реля-
тивизму (с. 27). Поскольку все принципы находятся в рамках 
человечности, предлагается обстоятельный разговор о том, что из 
себя представляет человек и его достоинство, врожденное и при-
обретенное или атрибутированное обществом (с. 27–30). Приво-
дятся некоторые определения природы и человеческой природы, 
принятые в философии, поскольку философские источники необ-
ходимы в поиске морального руководства человека от Платона и 
Аристотеля через универсальную философию христианства до от-
дельных философов современности (с. 37–55). 

Отдельная глава посвящается свойствам природы человека, 
рассматривая людей как познающих субъектов, рациональных жи-
вотных, социальных и самосознательных существ, столкнувшихся 
с вызовом киборга. На примере наркозависимых поясняется, что 
иногда лечение может быть тщетным, забота – нет. В этом контек-
сте обсуждается право отказа от медицинского вмешательства и, 
вопреки тенденциям утверждения права на эвтаназию, то, что лю-
бая жизнь достойна того, чтобы прожить ее (с. 56–74). 

В главе, посвященной личности, утверждается приоритет 
человеческого над профессиональным и предлагается творить 
добро, когда этого никто не видит. Рассматриваются соотношения 
права и вечного Божественного закона (с. 103–116). Значительное 
внимание уделяется добродетелям и человеческому благу, интер-
претируются взгляды Аристотеля на благодеяние (с. 118–121). 
Предлагаются модели решений сложных моральных силлогизмов 
(с. 127–134). 

В нормативной этике добродетелей особо выделяются необ-
ходимость хранить человеческие жизни, учить молодых, жить в 
мире, не причинять зла и творить благо и справедливость (с. 143–
155). Значительное внимание уделяется этике заботы и этике ути-
литаристов от классических (И. Бентам и Дж. Милль) до нашего 
современника австралийского философа Питера Сингера (с. 149–
150). Обсуждаются этические вопросы, связанные с началом жиз-
ни и правом на аборты, как и ряд случаев из медицинской практи-
ки (с. 157–158). Здесь авторы пытаются дать определение жизни, 
дискуссируя с Боэцием, и обсуждают (ас) симметрию начала и 
конца жизни (с. 193–196), понятия комфортной заботы и возмож-
ности добровольно уйти из жизни, смертную казнь (с. 196–197) 



Рец. на кн.: Уэлтон Б.Дж, Нойеншвандер Дж. Курс этики для всех 
дисциплин с гуманитарными основами 

 171

Отдельная часть посвящена основной идее книги – человеч-
ности, которая должна лежать в сердце любой практики, будь то 
практика врачебная или бизнес при утверждении того, что нельзя 
творить зла даже в ответ на зло (с. 158). 

Отдельно обсуждаются нравственные аспекты развития нау-
ки, в частности революции в биотехнологиях, генетике и биомеди-
цине, в частности манипуляций с человеческим геномом, исследо-
ванием стволовых клеток и т. д (с. 201–228). Заключает курс обзор 
нравственных норм этического кодекса бизнеса (с. 251–276) и от-
ветственности преподавателей за воспитание студентов всех дис-
циплин (с. 232–248). 

Книга, написанная в качестве пособия по этике для студен-
тов, не выбравших этику и философию в качестве специализации, 
получилась «мультидисциплинарной», как желали авторы, и очень 
американской. На протяжении всего пособия ощущается опыт по-
лученный Б. Уэлтон в качестве медсестры – об этом свидетельству-
ют многочисленные случаи из медицинской практики и наиболее 
яркие моральные противоречия и дилеммы из здравоохранения, в 
том числе взаимоотношений и интересов медика и пациента. 
Стремление построить курс по собственному – логично выстроен-
ному – плану приводило к совершенно неожиданному сочетанию 
материалов и источников от Платона и Аристотеля через Фому 
Аквинского в интерпретации У. Норриса Кларка1 до трансгумани-
стических концепций. Остро ощущалась нехватка хотя бы краткой 
истории этики, преподносившейся отдельными кусками в ходе 
повествования, иногда, как в случае древнегреческих мыслителей, 
в не совсем верной трактовке. Многие вещи, в частности, история 
становления концепции человеческого достоинства требуют, с 
точки зрения рецензента, более детального исторического анализа. 
История этики в курсе напоминает лоскутное одеяло: кусок здесь, 
фрагмент там. Подобное отношение к истории в стране, чья собст-
венная история многократно короче времени, отделяющего нас не 
только от древнегреческих, но и древнеримских философов, при 
фокусировке на современности чревато отрывом человечества от 

                                                           
1 Whelton Beverly J., Neuenschwander J. Humanity at the Heart of Practice: 

A Study of Ethics for Health-Care Students and Practitioners. – Cambridge: Cambridge 
Scholars Publishing, 2019. – 305 p. 



Цибизова И.М. 

 172

собственных корней, за которое при сосредоточенности на сию-
минутном постоянно скрытно ратует глобализм1. 

Хотя основная идея состоит в том, что человечность должна 
превалировать во всем, набожная персона излагает ее для людей 
светских и – самое главное – в контексте рамок и правил совре-
менного пестрого западного либерального общества и личности в 
нем, а также c перспективы, налагаемой схемами и моделями 
мышления аналитической философии, экономическим укладом, 
системой права и западным рационализмом в целом. Этот рацио-
нализм создает очевидное трение с попыткой поставить человеч-
ность во главу угла. Сформированный совершенно иными факто-
рами российский менталитет едва ли позволил бы дискуссию в 
прессе о целесообразности тратить бюджетные средства на по-
пытки спасти шахтеров, вопреки скудости шансов из-за слишком 
большой глубины. 

Вопросы и задания в конце каждой главы иногда вызывают 
недоумение. Да, они стимулируют самостоятельное мышление, но 
выдающиеся умы прошлого давали на них столь противоречивые 
ответы. Причем не указано, предусмотрено ли их озвучивание 
преподавателями в ходе дискуссии. 

Однако сам курс с его необычайно мощным посылом поста-
вить человечность во главу угла может стать существенным под-
спорьем в преподавании этики, в частности в медицинских инсти-
тутах, преподаватели которых давно жалуются на то, что с 
распространением доктрин транс- и постгуманизма студентам все 
сложнее и сложнее объяснять необходимость Клятвы Гиппократа, 
а подобные ситуации чреваты не только и не столько этическими 
проблемами, но могут привести к гуманитарному кризису общества. 

Список литературы 

1. Clark Norris W. Person and Being (Aquinas Lecture). – Milwaukee; Wisconsin: 
Marquette Univ. Press, 1993. – 136 p. 

2. Whelton Beverly J., Neuenschwander J. Humanity at the Heart of Practice: A Study 
of Ethics for Health-Care Students and Practitioners. – Cambridge: Cambridge 
Scholars Publishing, 2019. – 305 p. 

                                                           
1 Под глобализмом понимается не глобализация современного мира, про-

исходящая объективно, но стремление использовать его в целях укрепления нео-
колониального господства Запада. 



Рец. на кн.: Моральная философия 

 173

УДК 17                                                  DOI: 10.31249/rphil/2025.03.19 

ЦИБИЗОВА И.М.* ПАМЯТИ ЭЛИЗАБЕТ ЭНСКОМ ПОСВЯЩА-
ЕТСЯ. Рец. на кн.: МОРАЛЬНАЯ ФИЛОСОФИЯ  

Аннотация. В рецензии осмысливается вклад в современную 
моральную философию авторов одноименно кембриджского сбор-
ника, приуроченного к двадцатипятилетию выхода статьи 
Г.Э.М. Энском. Признавая весомый вклад мыслительницы в раз-
витие аналитической моральной философии ХХ в., они либо раз-
вивают ее концепции в новых условиях, либо опровергают их. 

Ключевые слова: консеквенциализм; мораль, моральная фи-
лософия; утилитаризм; Энском Г.Э.М.; этика; этические дилеммы 

TSIBIZOVA I.M. DEDICATED TO THE MEMORY OF ELIZA-
BETH ANSCOMBE. BOOK REVIEW: MORAL PHILOSOPHY 

Abstract. The review reflects on the contribution to contempo-
rary moral philosophy of the authors of the Cambridge collection of the 
same name, timed to coincide with the twenty-fifth anniversary of the 
publication of G.E. M. Enscombe's article. Recognizing the significant 
contribution of the thinker to the development of analytical moral phi-
losophy of the 20th century, they either develop her concepts in new 
conditions or refute them. 

Keywords: consequentialism; Anscombe G.E.M.; ethical dilem-
mas; ethics; moral philosophy; morality; utilitarianism. 

Для цитирования: Цибизова И.М. Памяти Элизабет Энском по-
свящается. [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечествен-
ная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2025. – № 3. – С. 173–
181. – DOI: 10.31249/rphil/2025.03.19 – Рец. на кн.: Moral Philosophy / ed. 
by A. O’Hear. – Cambridge: Cambridge University press, 2022. – XXIII, 
495 p. 

                                                           
* Цибизова Ирина Михайловна – кандидат исторических наук, научный 

сотрудник отдела философии ИНИОН РАН; itsibizova@mail.ru 



Цибизова И.М. 

 174

Сборник «Моральная философия» знаково появился в два-
дцать пятую годовщину публикации статьи Гертруды Элизабет 
Маргарет Эском «Современная моральная философия»1, оказавшей 
значительное влияние на данную отрасль знания и этику. Благодаря 
этой мыслительнице появились термины в «консеквенциализм»2 в 
этике, интенция (намерение) – в аналитической философии и про-
изошел очередной всплеск неоаристотелианства3. 

«Моральная философия» открыла серию «Философские 
диспуты» / «Философские беседы» (Talking Philosophy), в которой 
уже вышло еще пять книг: «Философия разума»4, «Этика»5, «Ду-
ховная жизнь»6, «Философия потребностей»7 и сборник, посвя-
щенный влиятельному австро-британскому философу, психологу и 
социологу XX в. Карлу Попперу8. 

Редактором сборника стал британский философ, профессор 
Букингемского университета и глава Департамента образования 
Энтони О’Хиар, а предисловие (с. IX–XXIII) написала британский 
аналитический философ, специализирующаяся на философском 
наследии Л. Витгенштейна и его ученицы и последовательницы 
Энском, Рейчел Уайзмен. 

Последняя напомнила известную сентенцию этой мысли-
тельницы, утверждавшей, что моральная философия начинается с 
ошибки: первый шаг в рассуждениях философов так или иначе 
ускользает от внимания (с. X). Как и ее учитель, Энском отвергала 

                                                           
1 Anscombe G.E.M. Modern Moral Philosophy // Philosophy. – 1958. – 

Vol. 33, N 124. – P. 1–19. 
2 Консеквенциализм – группа моральных теорий, провозглашающих глав-

ным критерием нравственной оценки результат или последствие (англ. 
consequent) поведения. То есть моральным признается поведение, приводящее к 
оптимальному результату.  

3 См. подробнее: Thompson M. Apprehending Human Form // Moral Philoso-
phy / ed. by A. O’Hear. – Cambridge: Cambridge University Press, 2022. – P. 47–74. 

4 The Philosophy of Mind / ed. by A. O’Hear. – Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press, 2022. – 640 p. 

5 Ethics / ed. by A.Ph. Griffiths. – Cambridge: Cambridge University Press, 
2023. – 402 p.  

6 Spiritual Life / ed. by M. McGhee. – Cambridge: Cambridge University Press, 
2024. – 414 p. 

7 A Philosophy of Need / ed by S. Reader. – Cambridge: Cambridge University 
Press, 2024. – 378 p.  

8 Karl Popper / ed. by A. O’Hear. – Cambridge: Cambridge Univetsity Press, 
2024. – 442 p.  



Рец. на кн.: Моральная философия 

 175

моральную философию в том виде, в котором она существовала в 
современном ей мире. 

Все статьи сборника в той или иной степени навеяны рабо-
той Энском, неважно, поддерживают ли авторы ее концепции или 
наоборот опровергают. Среди них выделяется эссе подруги и со-
ратницы мыслительницы, Филиппы Фут, утверждающей, что 
««любое описание практического разума, лишенное понимания 
того, что необходимо человеческим существам для процветания, 
является неадекватным и должно быть отвергнуто» (с. V). 

Уайзмен напоминает, что Энском призывала отказаться от 
понятий «моральные обязательства», «мудрое суждение», «физи-
ческие потребности» и т.п., поскольку область их значений взята 
из предыдущей этики и обозначена весьма неопределенно. Она не 
рекомендовала использовать даже само слово «мораль», по мень-
шей мере, вплоть до прояснения субъективных вопросов. Вместо 
этого мыслительница реанимировала неоаристотелианство, пред-
ложив обратиться к исходящей из человеческого образа жизни 
концепции добра и зла древнегреческого философа, приемлемой 
именно в силу своей человечности. Понятие человечности, по ее 
словам, также требовало уточнения (с. X–XII). 

Энском полагала, что после падения «ребяческого христиан-
ского лицемерия» система морали сводится к характерным псев-
докомандам, необходимо скатываясь к отрицанию нравственных 
абсолютов и принятию консеквенциализма и конвенционального 
мышления, что ставит перед мыслителем вопросы, как поступать 
при коллизии мудрости и личных интересов (с. XIII–XIV). Она 
пришла к выводу, что моральной философией заниматься непер-
спективно, поскольку существует адекватная философия психоло-
гии. От концепций обязательств и долга, по ее мнению, следует 
избавляться, если это психологически возможно, поскольку они 
устарели или выведены из устаревших и вредны (с. XV). 

Ряд авторов сборника – Роджер Крисп, Томас Пинк, Этони 
О’Хиар – пытаются актуализировать проект Энском, соотнеся его 
с вызовами современности. Другие – Филиппа Фут, Ансельм Вин-
фрид Мюллер, Майкл Томпсон, Тим Чэппел, Этони Уильям Прайс, 
Сабина Ловибонд, Дэвид С. Одерберг, Роджер Техманн – стремят-
ся ответить на поставленные в ее эссе вопросы: как понимать 
единство концепций, можно ли остаться рациональным, действуя 
вопреки собственным интересам, каково место удовольствия в 
этических теориях, могут ли сохраняться абсолютные запреты без 
божественных повелений, какова концепция человечности, каковы 



Цибизова И.М. 

 176

формы практического и теоретического разума и правомочно ли 
их противопоставление, что представляет этика добродетелей, яв-
ляющаяся наряду с деонтологией и консеквенциализмом одной из 
нормативных моральных теорий, как она, по мнению философов 
антимодерна, работает вместе с аристотелевскими концепциями, 
если считать «современные концепции человеческой жизни» пре-
пятствием к пониманию добродетели. 

Ф. Фут выстраивает статью «Рациональность и доброде-
тель»1 вокруг предсмертного письма юноши из Судетской области 
родителям-фермерам: он вместе с другом отказался служить в СС 
и ожидает расстрела. Парни предпочли умереть, поскольку были 
хорошо осведомлены о том, чем занимаются эти войска. 

Постановка проблемы далеко не нова. Фут напоминает о 
диалогах с Сократом софиста Фрасимаха в трактате «О государст-
ве»2 и с Калликлом из «Горгия», где последний утверждал, что 
справедливость не означает совершенства и, в конечном счете, 
вредна. 

Исходя из блага государства – Третьего рейха! – и личности 
(а благом для личности является выживание, более того, практиче-
ская логика требует личностного процветания) – и пользуясь ути-
литарной логикой, можно прийти к выводу, единственно рацио-
нальным решением было поступление на службу вопреки знанию 
того, чем занимаются войска СС. 

Фут заключает, что практическая рациональность не всегда 
применима, как и то, что принципы человечности перевесили 
принципы «неогуманизма» нацизма3, распространявшего лишь на 
«арийцев» и фактически благословлявшие преступления против 
иных. 

Статья оставляет двойственное впечатление: с одной сторо-
ны, это напоминание об ужасах нацизма с его этикой «нового че-
ловека» арийской расы во времена, когда об этом на Западе стали 
забывать, с другой, повод констатировать существования двух 

                                                           
1 Foot Ph. Rationality and Goodness // Moral Philosophy / ed. by A. O’Hear. – 

Cambridge: Cambridge University Press, 2022. – P. 1–21.  
2 Стоит напомнить, что Фрасимах безапелляционно полагал благо для го-

сударства благом для гражданина, Сократ же стоял на том, что государство 
должно заботиться и о самых слабых, а если государственные законы были пло-
хими, требовал настаивать на их отмене.  

3 Foot Ph. Rationality and Goodness  // Moral Philosophy / ed. by A. O’Hear. – 
Cambridge: Cambridge University Press, 2022. – P. 4–5.  



Рец. на кн.: Моральная философия 

 177

сложившихся этических систем: одна из которых требует рас-
смотрения принципов этического утилитаризма ради их опровер-
жения, вторая основана на столь глубоком и безусловном уваже-
нии к подвигу – а поступок юношей из Судетской области можно 
назвать подвигом, – что возникают сомнения насчет этичности 
построения статьи вокруг этого, несомненно, привлекающего вни-
мание и производящего сильное впечатление события. Обоснова-
ния неприменимости в отношении акта доблести утилитаристских 
теорий, как и обоснования всех этических норм, изменяющихся во 
времени, требовала Энском, но эти требования чреваты образова-
нием лакуны в воспитании, прерыванием передачи моральных 
норм и ценностей, а также скатыванием к тому самому утилита-
ризму, против которых и Энском и Фут выступают. 

Сотрудник Института Гайд-Парк (штат Иллинойс), много-
летний преподаватель философии Трирского университета Ан-
сельм Винфрид Мюллер в статье «Хорошие поступки» / «Деятель-
ность во благо» (Acting Well)1 пытается разобраться в критериях 
оценки деятельности как достойной и недостойной, выработав 
«стандарты оценки»2, исходя не из дескриптивного понятия «доб-
родетель», поскольку его применение свидетельствует, по его сло-
вам, лишь о желании людей поступать таким образом3. Задавшись 
целью, понять «грамматику хорошего / благого»4, он напоминает о 
рекомендациях Энском учитывать в таких случаях деление причин 
поступков на «мандаторные» и «немандаторные»5. Поскольку мо-
ральная оценка – лишь один из компонентов оценки поведения6, 
Мюллер заключает, что причины мудрого и морального поведения 
относятся к одной и той же системе7. И это становится еще одним 
шагом к утилитаризму. 

Преподаватель Питтсбургского университета Майкл Томп-
сон, задается извечным философским вопросом – осмыслением 
человеческого вида в живой природе и специфики понятий «чело-

                                                           
1 Müller A.W. Acting Well // Moral Philosophy / ed. by A. O’Hear. – Cam-

bridge: Cambridge University Press, 2022. – P. 22–73. 
2 Ibid. – P. 23. 
3 Ibid. – P. 24. 
4 Ibid. – P. 26. 
5 Ibid. – P. 36. 
6 Ibid. – P. 40. 
7 Ibid. – P. 46. 



Цибизова И.М. 

 178

вечный/человеческий» в широком смысле1, в том числе правомоч-
ности суждений о «природной благости» и человеческих стандар-
тах поведения2. Он отвергает широко обсуждающуюся ныне воз-
можность скатывания к «биологизму» как ложную угрозу3, 
приходя к выводу, что специфичность исходит не из мыслей и ра-
зума как чего-то стороннего опосредованию чувств, но из проти-
вопоставления природе, заставляющего и проявляться полностью4. 

Преподаватель моральной философии Оксфордского Кол-
леджа Святой Анны Роджер Крисп аргументированно – начиная с 
древнегреческих времен и заканчивая концепциями этиков 
А. Макинтайра и Б. Уильямса – доказывает ошибочность знамени-
той сентенции Энском, утверждающей, что вся современная мо-
ральная философия исходит из ошибки, приходя к выводу, что ее 
концепции близки консеквенциализму, против которого она вы-
ступала5. Это эссе представляется одним из самых глубоких в 
сборнике. 

Этик Тимоти Чэппел из британского Открытого университе-
та, начав свое эссе с отрывка из поэмы-диалога У.Б. Йитса «Анне 
Грегори» «Лишь Бог будет любить тебя такой, как ты есть, не за 
твои соломенные волосы», рассуждает об абсолютах и частностях 
в моральной философии6. Философ выводит, что концепция лич-
ности значительно глубже и содержательнее идеи Энском, пред-
ложившей понимать под ней «живое человеческое тело»7 и, хотя 
для всех личностей характерна собственная психология, так лю-
бимая этой мыслительницей, далеко не все, кто обладает ею, ста-
новятся личностями8. 

Редактор сборника Э.У. Прайс предлагает модели оценки 
логики различных практических суждений9, опираясь на прагма-
                                                           

1 Thompson M. Apprehending Human Form // Moral Philosophy / ed. by 
A. O’Hear. – Cambridge: Cambridge University Press, 2022. – P. 74–117. 

2 Ibid. – P. 86. 
3 Ibid. – P. 99. 
4 Ibid. – P. 117. 
5 Crisp R. Does Modern Moral Philosophe Rest on a Mistake // Moral Philoso-

phy / ed. by A. O’Hear. – Cambridge: Cambridge University Press, 2022. – P. 118–146. 
6 Chappel T. Absolutes and Particulars // Moral Philosophy / ed. by 

A. O’Hear. – Cambridge: Cambridge University Press, 2022. – P. 147–181. 
7 Ibid. – P. 181. 
8 Ibid. – P. 177. 
9 Price A.W. On so-called Logic of Practical Inference // Moral Philosophy / ed. 

by A. O’Hear. – Cambridge: Cambridge University Press, 2022. – P. 182–216.  



Рец. на кн.: Моральная философия 

 179

тическую и логическую таковые Аристотеля1 и приходя к выводу, 
что интеллигибельность практических суждений извлекается из 
интенциональной деятельности, а не напротив, а «мысленные по-
вторения» связаны с интенсивной деятельностью2. 

Сабина Ловибонд, преподаватель Вустер-колледжа Оксфор-
да, рассуждает о возможности абсолютных запретов без божест-
венных заповедей3, показывая, что заповеди нарушались и в Вет-
хом завете, и приходя к выводу, что запреты парадоксально 
укрепляются, становясь более осознанными, когда над человеком 
не довлеет страх перед Карой Небесной. 

Преподаватель лондонского Королевского колледжа, спе-
циалист по теориям свободы, воли, деятельности и выбора, Томас 
Пинк осмысливает проблему моральных обязательств, в теории и 
практике отвергавшей их Энском4. 

Израильский философ и политолог Авишай Маргалит обра-
щается к проблеме меньшего зла5. 

Австралийский метафизик и этик, противник консеквенциа-
лизма, преподаватель Университета Рединга, Дэвид Саймон Одер-
берг поднимает двусмысленную проблему этики сообщников по 
преступлению6. 

Преподаватель оксфордского Колледжа Святой Хильды 
Роджер Тейхманн вновь обращается к вопросу, волновавшему фи-
лософов со времен Платона, а именно – морали власти в совре-
менных условиях7. 

Израильский философ и правовед Йозеф Рац интерпретирует 
принцип продвижения ценностей8. 

                                                           
1 Price A.W. On so-called Logic of Practical Inference // Moral Philosophy / ed. 

by A. O’Hear. – Cambridge: Cambridge University Press, 2022. – P. 183–187.  
2 Ibid. – P. 216 
3 Lovibond S. Absolute Prohibitions without Divine Promises // Moral Philoso-

phy / ed. by A. O’Hear. – Cambridge: Cambridge University Press, 2022. – P. 217–245. 
4 Pink Th. Moral Obligation // Moral Philosophy / ed. by A. O’Hear. – Cam-

bridge: Cambridge University Press, 2022. – P. 246–288.  
5 Margalit A. The Lesser Evil // Moral Philosophy / ed. by A. O’Hear. – Cam-

bridge: Cambridge University Press, 2022. – P. 289–312. 
6 Oderberg D.S. The Ethics of Co-operation in Wrongdoing // Moral Philosophy / 

ed. by A. O’Hear. – Cambridge: Cambridge University Press, 2022. – P. 313–353.  
7 Teihmann R. Authority // Moral Philosophy / ed. by A. O’Hear. – Cambridge: 

Cambridge University Press, 2022. – P. 354–377.  
8 Raz J. The Force of Numbers // Moral Philosophy / ed. by A. O’Hear. – Cam-

bridge: Cambridge University Press, 2022. – P. 378–409. 



Цибизова И.М. 

 180

Сотрудник Калифорнийского университета в Лос-Анджеле-
се Гэвин Лоуренс анализирует роль причины, интенции и выбора в 
практической философии1. 

Британский философ, член Палаты лордов, Онора Сильвана 
О’Нейл размышляет над тремя основным обвинениями Энском 
моральной философии, а именно отсутствием адекватной филосо-
фии психологии, необходимостью отбросить концепции обяза-
тельств, долженствования и морального смысла, выведенных из 
устаревшей этики, а также отрицанием значительных различий 
между английскими моральными философами от Генри Сиджвика 
до ее – Энском – времени, уделяя особое внимание релевантности 
описаний2. 

Сборник можно в равной степени считать весомым вкладом 
как в развитие моральной философии Энском, так и в ее опровер-
жение. 

Список литературы 

1. A Philosophy of Need / ed by S. Reader. – Cambridge: Cambridge University 
Press, 2024. – 378 p. 

2. Anscombe G.E.M. Modern Moral Philosophy // Philosophy. – 1958. – Vol. 33, 
N 124. – P. 1–19. 

3. Chappel T. Absolutes and Particulars // Moral Philosophy / ed. by A. O’Hear. – 
Cambridge: Cambridge University Press, 2022. – P. 147–181. 

4. Crisp R. Does Modern Moral Philosophe Rest on a Mistake // Moral Philosophy / 
ed. by A. O’Hear. – Cambridge: Cambridge University Press, 2022. – P. 118–146. 

5. Ethics / ed. by A. Ph. Griffiths. – Cambridge: Cambridge University Press, 2023. – 
402 p. 

6. Foot Ph. Rationality and Goodness // Moral Philosophy / ed. by A. O’Hear. – Cam-
bridge: Cambridge University Press, 2022. – P. 1–21. 

7. Karl Popper / ed. by A. O’Hear. – Cambridge: Cambridge Univetsity Press, 2024. – 
442 p. 

8. Lawrence G. Reason? Intention and Choice: An Essay in Practical Philosophy // 
Moral Philosophy / ed. by A. O’Hear. – Cambridge: Cambridge University Press, 
2022. – P. 410–467. 

9. Lovibond S. Absolute Prohibitions without Divine Promises // Moral Philosophy / 
ed. by A. O’Hear. – Cambridge: Cambridge University Press, 2022. – P. 217–245. 

                                                           
1 Lawrence G. Reason? Intention and Choice: An Essay in Practical Philosophy // 

Moral Philosophy / ed. by A. O’Hear. – Cambridge: Cambridge University Press, 2022. – 
P. 410–467.  

2 O’Neil O. Modern Moral Philosophy and the Problem of Relevant Descrip-
tions // Moral Philosophy / ed. by A. O’Hear. – Cambridge: Cambridge University 
Press, 2022. – P. 468–493. 



Рец. на кн.: Моральная философия 

 181

10. Margalit A. The Lesser Evil // Moral Philosophy / ed. by A. O’Hear. – Cambridge: 
Cambridge University Press, 2022. – P. 289–312. 

11. Müller A.W. Acting Well // Moral Philosophy / ed. by A. O’Hear. – Cambridge: 
Cambridge University Press, 2022. – P. 22–73. 

12. Oderberg D.S. The Ethics of Co-operation in Wrongdoing // Moral Philosophy / ed. 
by A. O’Hear. – Cambridge: Cambridge University Press, 2022. – P. 313–353. 

13. O’Neil O. Modern Moral Philosophy and the Problem of Relevant Descriptions // 
Moral Philosophy / ed. by A. O’Hear. – Cambridge: Cambridge University Press, 
2022. – P. 468–493. 

14. Pink Th. Moral Obligation // Moral Philosophy / ed. by A. O’Hear. – Cambridge: 
Cambridge University Press, 2022. – P. 246–288. 

15. Price A.W. On so-called Logic of Practical Inference // Moral Philosophy / ed. by 
A. O’Hear. – Cambridge: Cambridge University Press, 2022. – P. 182–216. 

16. Raz J. The Force of Numbers // Moral Philosophy / ed. by A. O’Hear. – Cambridge: 
Cambridge University Press, 2022. – P. 378–409. 

17. Spiritual Life / ed. by M. McGhee. – Cambridge: Cambridge University Press, 
2024. – 414 p. 

18. Teihmann R. Authority // Moral Philosophy / ed. by A. O’Hear. – Cambridge: 
Cambridge University Press, 2022. – P. 354–377. 

19. The Philosophy of Mind / ed. by A. O’Hear. – Cambridge: Cambridge University 
Press, 2022. – 640 p. 

20. Thompson M. Apprehending Human Form // Moral Philosophy / ed. by 
A. O’Hear. – Cambridge: Cambridge University Press, 2022. – P. 74–117. 

21. Weltman D.G.E.M. Anscombe’s “Modern Moral Philosophy” // 1000-Phylosophy. 
An Introductory Anthology. [Электронный ресурс]. – URL: https://1000wordphi 
losophy.com/2022/05/20/anscombe/ (дата обращения: 29.03.2025). 

 



Максимов  А.М. 

 182

 
 
 

Институт научной информациипо общественным наукам  
Российской академии наук  

Нахимовский проспект, д. 51/21, 
Москва, 117418 

http://inion.ru  
 

Отдел печати и распространения изданий 
Тел.: 8(499) 124-32-15 
e-mail:  izdat@inion.ru 

 
 

Отпечатано в типографии  
АО «Т8 Издательские Технологии»  

109316, Москва, Волгоградский проспект, д. 42, корп. 5, к. 6  
 

 
 
 
 

Социальные и гуманитарные науки 
Отечественная и зарубежная литература 

Информационно-аналитический журнал 

 
Серия 3 

 
 

ФИЛОСОФИЯ 
2025 – № 3 

 
 

Техническое редактирование 
и компьютерная верстка  В.Б. Сумерова 

Корректор Л.Н. Казимирова 
 
 

 

Подписано к печати 28.10.2025  
 Формат 60×84/16 

Усл. печ. л. 11,5 
Тираж 800 экз.  
 

Цена свободная 
Уч.-изд. л. 9,6 

Заказ №   

 


