
 

 1 

 

ИНСТИТУТ НАУЧНОЙ ИНФОРМАЦИИ ПО ОБЩЕСТВЕННЫМ НАУКАМ 
РОССИЙСКОЙ АКАДЕМИИ НАУК 

(ИНИОН РАН) 

 
 

С О Ц И А Л Ь Н Ы Е  
И  

Г У М А Н И Т А Р Н Ы Е  Н А У К И  

 
О Т Е Ч Е С Т В Е Н Н А Я  И  З А Р У Б Е Ж Н А Я  

Л И Т Е Р А Т У Р А  
 

ИНФОРМАЦИОННО-АНАЛИТИЧЕСКИЙ ЖУРНАЛ 
 

СЕРИЯ 3 
 

ФИЛОСОФИЯ 

 
 2023 – 4  

 
 
Издается с 1991 года 
Выходит 4 раза в год 
индекс серии 3.2 
 
  

 
 
 

 



 

 2 

 
 

 
Учредитель 

Институт научной информации  
по общественным наукам 
Российской академии наук 

 
 
 
 

Редакционная коллегия серии «Философия» 
 

С.В. Мельник – д-р филос. наук, главный редактор (ИНИОН РАН), 
Д.В. Ефременко – д-р полит. наук (ИНИОН РАН, зам. директора по 
науке), В.Г. Буданов – д-р. филос. наук (ИФ РАН), А.П. Козырев – 
канд. филос. наук (МГУ), О.В. Кулешова – канд. филол. наук 
(ИНИОН РАН), О.В. Летов – канд. филос. наук (ИНИОН РАН), 
В.С. Меськов – д-р филос. наук (МПГУ), Л.И. Мозговой – д-р фи-
лос. наук (ДДПУ), И.И. Ремезова – канд. филос. наук (ИНИОН 
РАН), С.В. Погорельская – канд. филос., канд. полит. наук (ИНИОН 
РАН), Г.В. Хлебников – канд. филос. наук, Л.В. Скворцов (отв. сек-
ретарь) – д-р филос. наук (ИНИОН РАН), В.А. Яковлев – д-р фи-
лос. наук (МГУ) 
 

Редакторы-составители – Е.Е. Звонова – канд. филос. наук;  
А.И. Криман  

 
Регистрационное свидетельство ПИ № ФС 77-80874 от 21.04.2021 
 

Информационно-аналитический журнал «Социальные и гумани-
тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3. Фило-
софия = Social Sciences and Humanities. Domestic and Foreign Literature. 
Series 3: Philosophy» включен в Российский индекс научного цитирова-
ния (РИНЦ). 

 
ISSN 2219-8555 
DOI: 10.31249/rphil/2023.04.00 
 
 
 

© ИНИОН РАН, 2023 



 

 3 

СОДЕРЖАНИЕ  
 
 
 
 
 
 

СОВРЕМЕННАЯ ФИЛОСОФИЯ 

Кимелев Ю.А. Неосхоластика первой половины ХХ века  ............. 9 
Гранин Р.С. Реф. кн.: Барт Э., Си М. Второстепенные мысли: 

первые введения в философию  ................................................. 26 

ФИЛОСОФИЯ КУЛЬТУРЫ 

Гранин Р.С. Реф. кн.: Бизли Р. Русомания: культура и создание 
британского модернизма, 1881–1922 ........................................ 30 

Гранин Р.С. Реф. кн.: Бауэрс У. Итальянская идея: англо-
итальянская радикальная литературная культура, 1815–
1823  ............................................................................................ 35 

Глухов С.В. Пережиточные культурные формы в контексте 
«Социодинамики культуры» Абраама Моля  ............................ 40 

ЭТИКА 

Гранин Р.С. Реф. кн.: Луикс Р., Рискенс Т., Зибен И. Размыш-
ления о европейских ценностях: в честь вклада Люка Хал-
мана в исследование европейских ценностей  .......................... 48 

ЭСТЕТИКА 

Гранин Р.С. Реф. кн.: Коппа Ф. Видинг: История .......................... 52 

ФИЛОСОФИЯ ЧЕЛОВЕКА 

Цибизова И.М. Море в философии (Обзор)  .................................. 57 



 

 4 

ФИЛОСОФИЯ НАУКИ И ТЕХНИКИ 

Летов О.В. Актуальные проблемы современной философии 
науки (Обзор)  ............................................................................ 79 

Летов О.В. Методология науки будущего (Обзор)  ....................... 86 

ФИЛОСОФИЯ РЕЛИГИИ И РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ 

Цибизова И.М. Реф. ст.: Божович Н. Подготовка докторской 
диссертации епископом Иринеем Чиричем в Вене: вклад в 
создание истории сербской ветхозаветной библеистики  ......... 92 

Цибизова И.М. Реф. ст.: Кисич Р. Послесоборное восприятие 
документа «Миссия православной церкви в современном 
мире» .......................................................................................... 96 

Хлебников Г.В. Реф. кн.: Шмонин Д.В. Теология и универ-
ситет: учебное пособие ............................................................ 101 

СОЦИАЛЬНАЯ ФИЛОСОФИЯ 

Скворцов Л.В. Интенция как духовная судьба цивилизацион-
ного самоопределения  ............................................................. 106 

Межуев Б.В. «Консервативное просвещение» и принцип 
страха  ....................................................................................... 145 

Гранин Р.С. Реф. кн.: Фукс К. Коммуникация и капитализм: 
критическая теория  ................................................................. 155 

Цибизова И.М. Несерьезно о серьезном. Рецензия на книгу: 
Кафтанджиев Х. Семиотика «абсолюта» в мире «абсолюта» .. 158 

КНИЖНОЕ ОБОЗРЕНИЕ (РЕЦЕНЗИИ) 

Погорельская C.В. Экзистенциальный Ницше. Рецензия на 
сборник «Ницше и французский экзистенциализм»  .............. 166 

Погорельская С.В. Переводчик читает Хайдеггера. Рецензия 
на книгу Ж.-А. Гольдшмидта «Хайдеггер и немецкий язык»  ... 171 

Цибизова И.М. Раскрывая или сохраняя тайну? Рецензия на 
сборник «Тайны мысли ХХ века» ........................................... 176 

Погорельская С.В. Еще одна биография Таубеса. Рецензия на 
монографию Д. Мюллера «Профессор апокалипсиса»  .......... 180 



 

 5 

Цибизова И.М. Необычная интерпретация. Рецензия на книгу 
А. Бьелик-Робсон «Марранская пасха Деррида: ссылка, 
выживание, предательство и метафизика отсутствующей 
идентичности»  ......................................................................... 185 

 



 

 6 

CONTENTS 
 
 
 
 
 
 

CONTEMPORARY PHILOSOPHY 

Kimelev Yu.A. Neoscholastics of the first half of the twentieth 
century  .......................................................................................... 9 

Granin R.S. Ref. book: Bart E., Si M. Secondary thoughts: the first 
introductions to philosophy  ......................................................... 26 

PHILOSOPHY OF CULTURE 

Granin R.S. Ref. book: Beazley R. Rusomania: Culture and the 
Creation of British Modernism, 1881–1922  ................................. 30 

Granin R.S. Ref. book: Bowers U. The Italian Idea: Anglo-Italian 
Radical Literary Culture, 1815–1823  ........................................... 35 

Glukhov S.V. Survivable cultural forms in the context of 
«Sociodynamics of Culture» by Abraham Mol ............................. 40 

ETHICS 

Granin R.S. Ref. book: Luix R., Riskens T., Sieben I. Reflections 
on European Values: in honor of Luke Hulman's contribution to 
the study of European values ........................................................ 48 

AESTHETICS 

Granin R.S. Ref. book: Koppa F. Viding: History  ............................. 52 

PHILOSOPHY OF MAN 

Tsibizova I.M. The Sea in philosophy (Review)  ............................... 57 
 



7 

PHILOSOPHY OF SCIENCE AND TECHNOLOGY 

Letov O.V. Actual problems of modern philosophy of science 
(Review)  ..................................................................................... 79 

Letov O.V. Methodology of the science of the future. (Review)  ........ 86 

PHILOSOPHY OF RELIGION AND RELIGIOUS STUDIEs 

Tsibizova I.M. Ref. Art.: Bojovic N. Preparation of a doctoral dis-
sertation by Bishop Irinej Chiric in Vienna: Contribution to the 
Creation of the History of Serbian Old Testament Biblical Stud-
ies  ............................................................................................... 92 

Tsibizova I.M. Ref.st.: Kisich R. Post-council perception of the 
document «The Mission of the Orthodox Church in the modern 
world»  ......................................................................................... 96 

Khlebnikov G.V. Ref. book: Shmonin D.V. Theology and Univer-
sity  ............................................................................................ 101 

SOCIAL PHILOSOPHY 

Skvortsov L.V. Intention as the spiritual destiny of civilizational 
self-determination  ..................................................................... 106 

Mezhuyev B.V. «Conservative enlightenment» and the principle of 
fear ............................................................................................ 145 

Granin R.S. Ref. book: Fuchs K. Communication and Capitalism: 
critical theory  ............................................................................ 155 

Tsibizova I.M. Is not serious about serious things. Book review: 
Kaftandzhiev H. The semiotics of the «absolute» in the world of 
the «absolute» ............................................................................ 158 

BOOK REVIEW (REVIEWS) 

Pogorelskaya C.V. Existential Nietzsche. Review of the collection 
«Nietzsche and French Existentialism»  ...................................... 166 

Pogorelskaya S.V. Translator reads Heidegger. Review of the book 
by J.-A. Goldschmidt «Heidegger and the German language»  .... 171 

Tsibizova I.M. Revealing or keeping a secret? Review of the col-
lection «Secrets of thought of the twentieth century»  ................. 176 



 

 8 

Pogorelskaya S.V. Another biography of Taubes. Review of 
D. Muller's monograph «Professor of the Apocalypse» ............... 180 

Tsibizova I.M. An unusual interpretation. Review of the book by 
A. Bjelik-Robson «Derrida's Marran Easter: Exile, Survival, 
Betrayal and the Metaphysics of Missing Identity»  .................... 185 

 



Неосхоластика первой половины ХХ века 

 9 

СОВРЕМЕННАЯ ФИЛОСОФИЯ 

УДК 141.31; 141.319                            DOI: 10.31249/rphil/2023.04.01 
КИМЕЛЕВ Ю.А.* НЕОСХОЛАСТИКА ПЕРВОЙ ПОЛОВИНЫ 
ХХ ВЕКА   

Аннотация. Статья посвящена неосхоластике первой поло-
вины ХХ в. Она членится на две части. Первая представляет собой 
общую характеристику неосхоластики в первой половине ХХ в. 
Вторая посвящена реконструкции позиций ряда наиболее влия-
тельных неосхоластов этого периода. Эта реконструкция связана 
главным образом с метафизической проблематикой. 

Ключевые слова: неосхоластика; томизм; неотомизм; мета-
физика; философская теология; «естественная теология». 
KIMELEV Yu.A. Neoscholastics of the first half of the twentieth 
century 

Abstract. The article is dedicated to the Neo-Scholasticism of the 
first half of the XX century. His first part is a general characterization 
metaphysical of the Neo-Scholasticism of the period. The second part 
of the article contains an exposition of the metaphysical positions of 
some of the most prominent Neo-Scholastic thinkes of the first half of 
the XX century. 

Keywords: Neo-Scholasticism; Thomism; neothomism; meta-
physics; philosophical theology; «natural theology». 

Для цитирования: Кимелев Ю.А. Неосхоластика первой половины 
ХХ века // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубеж-

 
* Кимелев Юрий Анатольевич – доктор философских наук, профессор, 

главный научный сотрудник отдела философии Института научной информации 
по общественным наукам РАН. 



Кимелев Ю.А. 

 10 

ная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 4. – С. 9–25. –  
DOI: 10.31249/rphil/2023.04.01 

Данная статья является частью небольшого цикла работ, по-
священных философской неосхоластике. «Схоластика» обозначает 
течение теологической, философской и научной мысли, которое 
оформилось на латинском Западе в XI–XIII вв. Это был и процесс 
конституирования определенной теологической и философско-
теоретической традиции. Традиция окончательно утверждается в 
эпоху «золотого века схоластики» в XIII в., затем традиция при-
нимает форму «второй схоластики» в XVI–XVII вв., прежде всего 
в Испании. На рубеже XVIII–XIX вв. схоластика претерпевает 
серьезный кризис. Традиция восстанавливается посредством об-
ращения к истории, в первую очередь с опорой на творчество 
Фомы Аквинского. В предыдущей статье цикла были указаны 
основные этапы этого длительного и многообразного историче-
ского процесса1. 

Общая характеристика философской неосхоластики  
первой половины ХХ в. 

Предлагаемая общая характеристика имеет в основном мета-
теоретическую направленность. В данной работе содержательный 
анализ представлен в рамках экспозиции метафизических воззре-
ний ряда наиболее влиятельных представителей неотомистской 
мысли первой половины ХХ в. 

Предлагаемый здесь метатеоретический анализ фиксируется 
на следующих моментах: связь с понтификальными основопола-
гающими документами; неосхоластика и дискуссия первой поло-
вины ХХ в. о «христианской философии»; естественная техноло-
гия как функция неосхоластики в рамках католического 
теологического комплекса. 

 
1 Кимелев Ю.А. Неосхоластика и схоластическая традиция // Социальные 

и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Филосо-
фия. – 2023. – № 3. – С. 85–106. 



Неосхоластика первой половины ХХ века 

 11 

Неосхоластика и понтификальные документы 

Начиная с энциклики Льва XIII Aeterni Patris неосхоластика 
в своих основных моментах определяется фундаментальными пон-
тификальными документами. Применительно к первой половине 
ХХ в., помимо Aeterni Patris следует указать на энциклику 
Pascendi Пия Х (1907). 

Энциклика Льва XIII была реакцией на ослабление позиций 
католической мысли перед лицом мощной динамики светского 
характера практически во всех сферах жизни – экономической, 
научной, культурной – Европы второй половины XIX в. 

В то же время энциклика Пия Х была в основном реакцией, 
причем жесткой, на модернистское движение как выражение 
стремления к созданию новой католической теологии, ориентиро-
ванной на наиболее влиятельные течения современной мысли. 
Модернизм виделся Пию Х источником разнообразных ересей. 
Его позиция означала поддержку неосхоластики, однако затруд-
нялся диалог с современной мыслью. 

При всех различиях общим было однозначное провозглаше-
ние приоритета философских и теологических воззрений Фомы 
Аквинского. 

Неосхоластика и христианская философия 

Вопрос о возможности или правомерности христианской 
философии имеет большое значение для метафизики. Если фило-
софская теория вправе претендовать, пусть и с определенными 
оговорками, на статус автономного конструктивного философско-
го творчества, то «христианская философия», как кажется, по 
определению лишена такого права. Неудивительно поэтому, что 
«проблема христианской философии» является предметом при-
стального внимания со времени, когда была осознана возможность 
автономной (в первую очередь по отношению к религии) философии. 

Христианская философия является объектом споров в тече-
ние многих столетий. Парадоксальным образом сам предмет по-
явился в ту самую эпоху, когда «христианская философия» отгра-
ничила себя от теологии и утвердила себя именно как философия 
по отношению к ней. Это произошло в конце XVI в., в качестве 



Кимелев Ю.А. 

 12 

конкретного временного пункта можно указать 1597 г. – «Преди-
словие» и «Метафизические рассуждения» Франсиско Суареса. До 
этого времени «христианская философия» совсем не обязательно 
означала «философию» в привычном для нас смысле. Употребляя 
это выражение, и католические, и протестантские мыслители го-
раздо чаще имели в виду теологию. Лишь в процессе дифференци-
ации определений теологии и философии в эпоху реформации и 
контрреформации понятие «христианская философия» во все 
большей мере приобретало значение «философия». 

В протестантских высших учебных заведениях христианская 
философия сталкивается с пониманием философии, присущим Но-
вому времени. Возникает проблема, вплоть до ХХ в. вызывающая 
бесчисленные споры. Она заключается в том, что в соответствии с 
таким пониманием философии «христианской философии» просто 
не может быть. Самое позднее после Декарта, наука, соответ-
ственно философия, понимается как автономное предприятие ра-
зума. Наука сама определяет свой предмет и свой метод, она не 
нуждается ни в исходных побуждениях, ни в завершении, которые 
пришли бы извне. Нет сомнения в том, что в рамках данного по-
нимания науки и философии для «христианской философии» нет 
места. Ведь предикат «христианская» как раз ставит под вопрос то, 
на что притязает нововременное мышление, – автономию. 

Непосредственным поводом для оживленной дискуссии во-
круг «христианской философии», развернувшейся в 1920–1930-е 
годы нашего столетия, послужила скептическая реакция Пьера 
Мандонне и Доминика Шено на книги Этьена Жильсона о томизме 
и философии Бонавентуры, а также критика распространенных 
представлений о патристической и средневековой философии со 
стороны Эмиля Брейе, известного историка философии. 

Понимание Жильсоном христианской философии можно ре-
зюмировать следующим образом. Христианская философия, 
прежде всего, представляет собой определенный исторический 
факт. Целый ряд представлений и понятий, используемых фило-
софией в течение многих столетий, обязаны своим происхождени-
ем христианскому Откровению. Жильсон делает отсюда вывод о 
том, что содержания Откровения могут стать составной частью 
философии, причем таким образом, что она не перестает быть фи-



Неосхоластика первой половины ХХ века 

 13 

лософией. Откровение означает не ограничение, а расширение 
возможностей философии, речь идет о «порождающем откровении 
разума». В силу всего этого христианская философия возможна. 

П. Мандонне указал на то, что понятие «христианская фило-
софия» неприменимо к представителям августинианской и фран-
цисканской традиции. Д. Шеню высказал опасение в связи с тем, 
что жильсоновское понимание христианской философии приме-
нимо только к тем философским системам, которые уже осу-
ществляют интеграцию христианских идей, или может соотно-
ситься с такими философиями, которые в принципе открыты по 
отношению к христианскому благовестию. 

К этим католическим оппонентам присоединился Э. Брейе, 
оспаривавший возможность христианской философии, исходя из 
просвещенческих позиций. Его участие в дискуссии придало ей 
международный размах. 

На сторону Брейе стал неоидеалист Леон Бруншвик, но ар-
гументация его базировалась на иных принципах. Он исходил из 
того, что философия уже «сняла» теологию. «Христианская фило-
софия» – это не нечто бессмысленное, а нечто, ставшее излишним. 

Возможность христианской философии отрицалась 
М. Хайдеггером, характеризовавшим ее как «деревянное железо». 
Рассуждения на эту тему создавались в 1930-е годы, так что соот-
ветствующее содержание этих рассуждений можно квалифициро-
вать как участие М. Хайдеггера в европейской дискуссии того 
времени вокруг христианской философии. 

Воззрения К. Ясперса на проблему христианской философии 
носят более дифференцированный характер, чем у Хайдеггера. 
Ясперс отвергает христианскую философию лишь в том случае, 
когда одновременно с ее утверждением проводят четкое различие 
между философией и теологией. В этом случае «христианская фи-
лософия» означает противоречие в определении. Но если при-
знать, что всякой философии как «свершению экзистенции» при-
суща какая-то вера, то дело начинает выглядеть иным образом. 
В экзистенциальной плоскости вера и разум образуют единство. 
Христианская вера оправдана, как и всякая другая, и «христиан-
ская философия» имеет смысл. Примером философии, свершаемой 



Кимелев Ю.А. 

 14 

в единстве веры и разума, Ясперс считает августианство, чего 
нельзя сказать о томизме. 

В 1930-е годы Жильсон не полемизировал с католическими 
мыслителями, но все же ответил на возражения Брейе и Бруншви-
ка. Это были ответы скорее историка, чем философа. Он опирался 
на помощь ставшей к тому времени весьма мощной философской 
медиевистики. Брейе и Бруншвик вынуждены были признать, что 
в силу плохого знания ее достижений у них сложились неправиль-
ные представления о средневековой мысли. Жильсон мог истори-
чески доказать, что разум в Средневековье вовсе не был закрепо-
щен. Хотя он и действовал в пространстве христианской веры, он 
добился таких результатов, что стало самоочевидным достоянием 
философии «просвещенных» столетий. В связи с этим «христиан-
ская философия» может быть обозначением и такой «простой», 
или «чистой» философии. 

Значительную поддержку Жильсон получил с католической 
стороны. Режи Жоливе показал, что идеи о творении и личностной 
свободе были полностью чужды греческой философии и пришли в 
философию только через иудео-христианскую веру. Реджинальд 
Гарригу-Лагранж, опираясь на теорию познания Фомы Аквинско-
го, предпринял попытку систематически обосновать то, что Жиль-
сон скорее просто утверждал, чем обосновывал. Жак Маритен 
стремился показать, что влияние христианства на философию не 
ограничивается объективной сферой содержаний. Оно связано и с 
субъективной сферой духовных добродетелей тех или иных мыс-
лителей. 

В 1930-е годы представители Лувенской школы усилили 
присущие этой школе возражения против христианской и даже 
католической философии. Они признавали проводить четкое раз-
личие между философией и теологией. Философия означает лишь 
незавершенное и незавершаемое вопрошание. Все, что выходит за 
эти рамки, есть уже теология. В эти годы протестантская мысль 
относится в общем отрицательно к идее «христианской филосо-
фии». В связи с этим следует, прежде всего, упомянуть Карла Барта. 

Проблематика отношений неосхоластики и «христианской 
философии» составляет один из важнейших компонентов самопо-
нимания неосхоластики, а также «внешнего» отношения к ней. 



Неосхоластика первой половины ХХ века 

 15 

Анализ различных позиций относительно этой проблематики поз-
воляет сделать вывод о том, что не следует отождествлять «неосхо-
ластическую философию» и «христианскую философию». «Христи-
анская философия» и как историческое явление, и как понятие 
значительно шире. «Неосхоластическая философия», естественно, 
является христианской философией в том смысле, что представля-
ет собой такую разновидность христианской мысли, которая уже 
была сконструирована, уже была оформлена в Средние века на 
латинском западе. Эта христианская мысль в ряде моментов про-
тивопоставляется современной мысли, а также использует ресур-
сы современной мысли в целях раскрыть свой собственный по-
тенциал. 

Естественная теология и неосхоластика 

В историческом плане принципиальная возможность авто-
номного философского богопознания была дана вследствие авто-
номизации философии по отношению к античной религии, а также 
вследствие того, что античная философия просто предшествовала 
во времени христианству. 

Принципиальная возможность, а также способы реализации 
этой возможности в античной философии в христианскую эпоху 
были продолжены именно в естественной теологии. 

Естественная теология в ее классической форме на протяже-
нии всего своего существования была теснейшим образом связана 
с традицией схоластической мысли. Разумеется, история схола-
стической традиции не совпадает полностью с историей есте-
ственной теологии. Схоластическая традиция шире в тематиче-
ском плане. Кроме того, естественная теология как предметно и 
методологически осознанное теоретическое предприятие появля-
ется в рамках уже существующей схоластической мысли. 

Несмотря на обрисованную теснейшую связь естественной 
теологии и со средневековой схоластикой, и со «второй схоласти-
кой», и с неосхоластикой двух последних столетий, было бы не-
правильно увязывать естественную теологию исключительно со 
схоластической традицией. Важно то, что естественная теология 
существовала в европейской философии и теологии, вообще в ев-
ропейской культуре как определенная теоретическая программа. 



Кимелев Ю.А. 

 16 

Не случайно поэтому в истории европейской мысли сама 
идея автономного философского богопознания всегда ассоцииро-
валась в первую очередь с традицией естественной теологии. 
Условия появления этой традиции, процесс ее оформления и раз-
вития – вот что наиболее часто понимается под автономным фило-
софским богопознанием. Если говорить современным языком, то 
естественная теология всегда воспринималась как парадигма авто-
номной философской теологии. 

Более того, строго говоря, всякая иная философская теоло-
гия является и в историческом, и в логическом отношении про-
должением естественной теологии. Естественная теология методо-
логически, говоря современным языком, представляя мир не как 
творение, но как «чистый мир», «чистую природу», выступает уже 
как «предварительная форма» иной философской теологии. Они, 
по существу, тождественны в своих исходных посылках и сред-
ствах осуществления. Остается только различие по результирую-
щему построению. 

На наш взгляд, философскую теологию, отличную от есте-
ственной теологии, следует понимать как завершение базисной 
тенденции естественной теологии к обособлению от теологии от-
кровения. 

Естественная теология стремится постичь бытие и сущност-
ные характеристики Бога только посредством «естественного» 
света разума, опирающегося на «естественные» данности челове-
ческого существования и на данность природы. Ее предмет – это 
Бог: его существование, его сущность и его действие. 

Естественная теология решает все три основные тесно взаи-
мосвязанные задачи автономного философского богопознания. 
Она призвана, во-первых, доказать или подтвердить существова-
ние Бога; во-вторых, определить по возможности природу Бога; в-
третьих, охарактеризовать отношения между Богом и миром, Бо-
гом и человеком. 

Всякая конкретная естественно-теологическая концепция 
или концентрируется на решении одной из указанных задач, или, 
если предпринимается попытка решить все эти задачи в совокуп-
ности, предстает как целостное, относительно автономное фило-
софское учение о Боге. 



Неосхоластика первой половины ХХ века 

 17 

Естественно-теологические построения предстают либо как 
традиционные доказательства бытия Бога, либо включают такие 
доказательства. Разумеется, они могут содержать и другие доказа-
тельства или указания на бытие Бога помимо традиционных, т.е. 
онтологического, космологического и телеологического. Должно 
быть лишь выполнено одно важнейшее, даже принципиальное 
условие: все доказательства или указания должны подтверждать 
существование Бога, который понимается в соответствии с фунда-
ментальными теистическими представлениями. 

Концептуализация философско-теистического понятия Бога 
является важнейшей задачей естественной теологии. Философский 
теизм в рамках естественной теологии – это те содержания, источ-
ником которых является только философский разум, опирающийся 
на опыт естественного человеческого существования, а соотнесе-
ние с Откровением или носит итоговый характер, или вообще вы-
носится за скобки. 

Наполнение и углубление этого понятия является, по суще-
ству, не только содержательным, но и смысловым ядром есте-
ственной теологии как определенной философско-теоретической 
программы и парадигмы. 

Философско-теистическое понятие Бога предполагает и со-
вершенно определенный подход к проблематике отношений меж-
ду Богом и миром, Богом и человеком. 

Всякое учение о Боге в естественной теологии – это опреде-
ленная онтотеологическая концептуализация. Мы можем выра-
зиться и так, что в истории философской и теологической мысли 
именно философская теология на базе онтотеологии чаще всего 
именовалась как «естественная теология». 

Традиционно ситуация в отношениях между естественной 
теологией и католической систематической теологией представля-
ется довольно ясной в логическом отношении. Естественная тео-
логия понимает себя как предступень, или «предслово» веры, ве-
дущую с помощью «естественного» разума к сверхъестественной 
вере. Догматическая, или систематическая, теология как «теология 
Откровения» содержательно расширяет и конкретизирует фило-
софское знание о Боге, полученное «естественным» философским 
разумом. Некое общее откровение, запечатленное в сотворенном 



Кимелев Ю.А. 

 18 

мире, служит основой естественно-философского богопознания, а 
специальное историческое Откровение, запечатленное в священ-
ных текстах и передаваемое в традиции, служит основой норма-
тивного расширенного и единственно истинного знания о Боге, 
разрабатываемого на этой основе систематической теологией. Эта 
программа исходит главным образом из томистского представле-
ния об отношении между естественной теологией и теологией от-
кровения, хотя сам Фома Аквинский не употребляет термин «есте-
ственная теология». Томистское понимание характера этих 
отношений оказало во многом определяющее воздействие на всю 
дальнейшую традицию. 

Традиционное понимание отношения между естественной 
теологией и собственно теологией исходит, таким образом, прежде 
всего из разграничения компетенций. Дисциплинарные различия 
обусловлены, в соответствии с таким подходом, разными возмож-
ностями богопознания. 

Философский разум, лишенный «сверхъестественного осве-
щения», ограничен в своих возможностях постижения сверхъесте-
ственного божественного самооткровения. Поэтому даже тем фи-
лософиям, которые готовы или стремятся выполнять какие-либо 
религиозно-служебные функции, полагаются определенные, как 
правило весьма жесткие пределы. Такова классическая католиче-
ская модель отношений между естественно-теологическим и дог-
матико-теологическим богопознанием. Она нашла свое наиболее 
последовательное воплощение в схоластической традиции – и в 
средневековой схоластике, и во «второй схоластике», и неосхола-
стике. 

Установка на то, что естественная теология как дело есте-
ственного человеческого разума должна получить дополнение и 
завершение в теологии, опирающейся на откровение и веру, пред-
полагает, что религия не может пониматься как нечто, противореча-
щее разуму, нечто иррациональное. В соответствии с такой уста-
новкой между философским богопознанием и собственно 
религиозным отношением к Богу должна существовать какая-то 
общность. Отношение к античному философскому богопознанию 
на раннем латинском Западе было столь же двойственным, как и 
отношение к античному философскому наследию вообще. Про-



Неосхоластика первой половины ХХ века 

 19 

грамма христианской естественной теологии, по существу, окон-
чательно оформилась только в пору расцвета средневековой схо-
ластики. Проблема естественной теологии получала различное 
решение в Новое время. Это было связано прежде всего с оформ-
лением в западном христианстве двух конфессий. Католицизм в 
целом придерживался того отношения к естественной теологии, 
которое оформилось в рамках средневековой схоластики. Проте-
стантизм, особенно на первых порах, в общем отрицательно отно-
сился к философской теологии как автономному богопознанию. 

В XX столетии естественная теология, соответственно ее 
право на существование наряду с теологией откровения, столкну-
лась с крайней формой отрицания в теологии К. Барта. Вообще в 
реформатской, или кальвинистской, традиции, к которой принад-
лежит и К. Барт, всегда настороженно относились к естественной 
теологии. 

В первой половине ХХ в. значительную роль сыграло кри-
тическое отрицание правомерности метафизики, исторически тес-
нейшим образом связанной с естественной теологией, в филосо-
фии М. Хайдеггера и в неопозитивизме1. 

Экспозиция отдельных концепций 

Обратимся к реконструкции философских позиций ряда ее 
наиболее видных представителей в этот период. В фокусе рекон-
структивных усилий были метафизические воззрения. При этом 
учитывался характер связи с традицией, прежде всего с идейным 
наследием Фомы Аквинского. Собственно историко-философским 
исследованиям внимание было уделено в гораздо меньшей мере, 
несмотря на то что такие исследования представляли собой значи-
тельное достижение и нередко находили широкий отклик и за пре-

 
1 Не в последнюю очередь под влиянием этой критики в католической 

мысли произошли существенные изменения. Некоторые католические теоретики 
пришли к согласию относительно того, что если смотреть с библейской точки 
зрения, то нет богопознания без, а соответственно – до откровения и веры. Чело-
веческий разум обладает, тем не менее, потенциалом естественного богопозна-
ния, поскольку может разрабатывать, если исходит из веры, подтверждающие 
рациональные указания на существование Бога, опираясь на всеобщее, непрямое 
откровение Бога в творении.  



Кимелев Ю.А. 

 20 

делами неосхоластики. Речь идет в первую очередь о философской 
медиевистике. 

В первые десятилетия ХХ в. философская неосхоластика 
становится широким движением, представленным во всех основ-
ных странах континентальной Европы. 

Философская неосхоластика стала частью философского 
процесса, как общеевропейского, так и национального, в рамках 
той или иной страны. Особенности национального философского 
контекста отчетливо видны в конкретных концепциях. 

Этьен Жильсон – выдающийся историк философии. Особен-
ность философского творчества Жильсона заключается в тесной 
связи между историко-философскими и систематическими содер-
жаниями. Здесь мы ограничимся главным образом реконструкцией 
системно-метафизических воззрений Жильсона. 

Расхождение, даже определенный разрыв между греческой 
философией и средневековой философией, как полагает Жильсон, 
отчетливо проявляется в плоскости вопроса о бытии, в онтологии. 
Речь идет о редукции бытия к сущности как характеристике запад-
ной метафизической традиции, вплоть до Х. Вольфа. Исключение 
в этом плане составляет, по Жильсону, только Фома Аквинский. 

Фома Аквинский постигает Бога как Бога-Творца, как ис-
точник всего бытия. При этом Бог постигается не просто как сущ-
ность, а и как безграничный actus essendi. Это значит, считает 
Жильсон, что Фома Аквинский отчетливо проводит фундамен-
тальное различие между сущностью и существованием. 

Всякое сущее обладает определенной сущностью, однако 
сущность отличается от существования, поскольку никакое сущее 
не способно сообщить себе существование. Между сущностью и 
существованием Фома Аквинский устанавливает, как это видится 
Жильсону, такое же отношение, как отношение между актом и по-
тенцией. Сущность есть потенция относительно акта. Существова-
ние есть акт сущности. 

В концепции Фомы Аквинского тот факт, что сущность вся-
кого сущего можно постичь, не зная, существует ли это сущее или 
нет, означает, что бытие (существование) всякого сущего – это не-
что, что добавляется, что не входит в сущность этого сущего. 
Сущность (quidditas) представляет собой возможность существо-



Неосхоластика первой половины ХХ века 

 21 

вания, однако только при наличии акта существования становится 
частью порядка бытия, порядка существования. 

В то же время всякая вещь, существование которой отлича-
ется от сущности, получает свое бытие от чего-то другого. Тот 
факт, что во всех конечных сущих бытие (существование) не со-
ставляет часть сущности, предполагает, что эти конечные сущие 
получили свое бытие извне. Таким образом, для всего, чье суще-
ствование отличается от сущности, требуется причина, требуется 
бытие, сущность и существование которого тождественны. Требу-
ется что-то, что есть причина бытия, присутствующая во всех су-
ществующих вещах, и сущность чего представляет собой сам акт 
существования, представляет собой только бытие. Здесь, согласно 
Жильсону, встречаются разум и Божественное Откровение. Бог, 
открывающий себя, есть чистое бытие, есть абсолютная полнота 
бытия, Он бесконечен. 

Э. Жильсон внес решающий вклад в оформление «экзистен-
циального неотомизма». Экзистенциальный неотомизм базируется 
на учении об «акте существования». Приверженцы экзистенциаль-
ного неотомизма утверждают, что какое-либо сущее является об-
ладателем экзистенциального акта, или акта существования (esse, 
или actus essendi). Они полагают, что гилеморфистское понимание 
субстанций как фундаментальных компонентов реальности спо-
собно объяснить композицию и изменчивость субстанции, но не 
дает полного объяснения того, почему и как субстанции суще-
ствуют. Указывается на различия между субстанцией и актом ее 
существования. Вещь не включает свое реальное существование, 
она обладает им как отличным акцидентальным актом. 

Жак Мартен 

В основу своей философии французский философ кладет 
один из основных принципов онтологического мышления томиз-
ма: принцип analogia entis (принцип аналогии бытия). Опора на 
этот принцип открывает возможность постигать реальность в ее 
единстве и во множественности ее аспектов. С этой целью следует 
различать разные уровни знания, которые соответствуют разным 
сферам реальности. Образуются разнообразные дисциплины, ав-
тономные по отношению друг к другу и в то же время иерархиче-



Кимелев Ю.А. 

 22 

ски связанные друг с другом. Каждая дисциплина выступает как 
регулирующая по отношению к нижестоящим, а метафизика вы-
ступает как главная регулирующая наука, как наука о бытии как 
таковом. Метафизика в такой функции венчает степени рацио-
нального знания; соответственно, венчает эмпирические науки, 
математику, философию природы. 

Существуют и степени надрациональгого знания, связанные 
так или иначе со знанием о Боге. Это метафизика как естественная 
теология, познающая Бога через аналогию с сотворенными реаль-
ностями; это теология как наука о богооткровенных тайнах; это, 
наконец, мистика, постигающая Бога в его жизни и сущности. 

Мирские сущности являются сотворенными, конечными, по-
скольку их бытие, существование не составляет часть их сущно-
сти. А бытие Бога как тождественное сущности, представляет со-
бой необходимое бытие. Вместе с тем, бытие мирских сущностей 
и бытие Бога не рассматривается в томизме как нечто радикальное 
различное, поскольку между этими уровнями можно установить 
отношение аналогии. Отношение аналогии служит тому, чтобы 
различать и в то же время связывать бытие Бога и тварное бытие. 
Вещи, обладая бытием в Боге, подобны Богу. Таков первый уни-
версальный принцип, провозглашаемый томизмом и неотомизмом, 
в частности Маритеном, с опорой на «сумму теологии». 

Приверженность этому принципу позволяет Маритену 
утверждать объективность бытия и истины. Этот принцип позво-
ляет также утверждать фундаментальное подобие в противопо-
ложности принципиальному противопоставлению – между позна-
нием Бога и познанием мирских вещей. По Маритену, 
интегральное понимание конечного невозможно без супранату-
рального. Конечное нельзя считать чем-то самообосновывающим-
ся, автономным и самодостаточным. Следует противостоять им-
манцетистским и антрпоцентристским, позитивистским и 
идеалистическим философским воззрениям. 

Разработка реконструированной концепции осуществлялась 
Маритеном в постоянном критическом диалоге с науками, а также 
с современными философиями. Это же, с определенными оговор-
ками, можно сказать и о разработке других тем философского 
творчества Жака Маритена. А в число этих тем входят практиче-



Неосхоластика первой половины ХХ века 

 23 

ски все главные темы томизма и неотомоизма. При этом при об-
ращении к некоторым из них он в большей мере, чем в других 
случаях, удаляется от томистской ортодоксии. В первую очередь 
это относится к политической философии. 

Жозеф Марешаль 

Бельгиец Ж. Марешаль стремится показать, каким образом 
развитие проблематики теории познания подтверждает правомер-
ность томистского подхода. При этом Марешаль, как и другие ос-
новные представители неосхоластики, сочетает историческое и 
систематическое исследование указанной проблематики. 

Марешаль исследует ситуации сомнения в интеллектуальном 
потенциале человека реализовать метафизические устремления: 
скептицизм софистов, Дунс Скот, Оккам, Ренессанс и эмпиризм. 

Фома Аквинский, продолжая Аристотеля, концептуализиро-
вал конструктивное решение проблемы метафизики. Как полагает 
Марешаль, Кант, не зная о таком решении у Фомы Аквинского, 
фактически заново открыл трансцендентальный характер функцио-
нироания познания. Это привело, однако, не к утверждению мета-
физического реализма, а к утверждению идеализма. 

Вместе с тем, опираясь на посылки кантианства, можно 
прийти к томизму. Возможно также утверждать, что Фома Аквин-
ский венчает усилия Канта и завершает кантовскую проблематику. 

Философия Жозефа Марешаля послужила основоположени-
ем «трансцендентального неотомизма». Трансцендентальный нео-
томизм утверждает, что человеческое познание представляет со-
бой врожденное динамичное устремление к бесконечному бытию. 
Трансцендентальный неотомизм использует трансцендентальный 
метод, т.е. исследование условий возможности объективного по-
знания в целях обоснования метафизики в томистском ее понима-
нии. Ж. Марешаль исходит из того, что в каждом нашем суждении 
осуществляется «абсолютное утверждение» бытия. Выполнение 
такого априорного условия человеческого познания есть утвер-
ждение каждого конечного сущего в его безусловной бытийной 
значимости; соответственно, влечет возможность его познания. 



Кимелев Ю.А. 

 24 

Густаво Бонтадини 

Концепция Г. Бонтадини означала известную инновацию 
неосхоластической философии в Италии. Связано это было с тем, 
что она формировалась, с одной стороны, с опорой на Парменида, 
и – через критическое размежевание с акторализмом Джованни 
Джентиле – с другой. Поскольку позиция Дж. Джентиле является 
последовательно идеалистической, то упомянутое критическое 
размежевание с этой позицией, осуществленное Г. Бонтадини, за-
дало тон в антиидеалистической полемике неосхоластики на деся-
тилетия, по меньшей мере в Италии. 

Дж. Джентиле принимает суть воззрений своего учителя 
Бертрандо Спавента, заключающуюся в принципе имманентности 
мышлению всякой реальности. Актуализм разрешает реальность в 
конкретную актуальность мышления. Это знаменитая «Теория чи-
стого акта» Дж. Джентиле, в соответствии с которой нет реально-
сти вне акта мышления. 

Г. Бонтадини признает заслугу «Теории чистого акта» в 
определении границ «гносеологического дуализма». Такой дуа-
лизм проявляется как в теориях, утверждающих, что опыт есть ре-
зультат определенной конструкции (кантианский подход), так и в 
эмпирических теориях, рассматривающих опыт в первую очередь 
как результат рецепции. 

Обеим этим моделям Г. Бонтадини противопоставляет тео-
рию, понимающую опыт как «абсолютное присутствие». Опыт 
мира происходит в горизонте присутствия. Это присутствие носит 
абсолютный характер, поскольку не подчиняется какому-либо эм-
пирическому процессу конституирования, и имеет тотальный ха-
рактер, поскольку множественные присутствия включены в это 
общее присутствие. 

По Г. Бонтадини, имманентистскую перспективу актуализма 
следует преодолеть в направлении того, что получает обозначение 
«метафизика бытия». Метафизика бытия, о которой идет речь, не 
является, однако, простым обращением к неотомистской тематике. 
Она представляет собой оригинальный анализ опыта, порождаю-
щего «трансцендентную интенциональность». 



Неосхоластика первой половины ХХ века 

 25 

Литература 

1. Кимелев Ю.А. Современные зарубежные исследования по истории философ-
ской метафизики / РАН, ИНИОН. – Москва, 1996. – 110 с. 

2. Кимелев Ю.А., Полякова Н.Л. Философия и наука. От Анаксимандра до Ко-
перника. – Москва : Изд-во РУДН, 2009. – 213 с. 

3. Кимелев Ю.А. Западная метафизика конца ХХ – начала XXI века. – Москва : 
РАН. ИНИОН, 2014. – 95 с. 

4. Кимелев Ю.А. Современная философская онтология. – Москва : РАН. ИНИОН, 
2015. – 99 с. 

5. Кимелев Ю.А. Философская антропология и метафизики. – Москва : РАН. 
ИНИОН, 2019. – 91 с. 

6. Кимелев Ю.А. Итальянская философия на рубеже XX–XXI вв. – Москва : 
РАН. ИНИОН, 2019. – 106 с. 

7. Aubenque P. Faut-il déconstruire la métaphysique? – Paris : Presses universitaires 
de France, 2009. – 91 p. 

8. D́̀Agostini F. Breve storia della filosofia nel Novecento. – Torino : Einaudi, 1999. – 
XXXVIII, 311 p. 

9. Habermas J. Metaphusik nach Kant // Theorie der Subjektiviät / Hrsg. von Cramer 
et al. – Frankfurt am Main : Suhrkamp, 1987. – P. 425–443. 

10. Habermas J. Nachmetaphysisches Denken. – Frankfurt am Main : Suhrkamp, 
1992. – 286 p. 

11. Honnefelder L. Der zweit Anfang der Metaphysik: Voraussetzungen, Ansätze und 
Folgen der Wieserbegründung der Metaphysik im 13/14 Iahrhunder // Philosophie 
im Mittelaher. – Habvurg : Meiner, 1987. – S. 165–186. 

12. Honnefelder L. Scientia Transcendens. – Hamburg : Meiner, 1990. – 515 S. 
13. La filosofia italiana nel Novecento / A cura di O. Grassi e Massimo Marassi. – Mi-

lano-Udine : Mimesis, 2015. – 311 p. 
14. Metaphysikkritik // Historishes Wörterbuch der Philosophie: im 13 Bd. – Basel/ 

Stuttgart : Schwabe u Co AG Verl., 1980. – Bd. 5. – S. 1280–1294. 
15. Possenti V. Nichilismo e metafisica. – Roma : Armando, 2004. – 464 p. 
16. Rorty R. Philosophy and the Mirror of Nature. – Princeton : Princeton Univ. press, 

1979. – 402 p. 
17. Severino E. Intorno al senso del mulla. – Milano : Adelphi, 2013. – 211 p. 
18. Severino E. La Potenza del errare. – Milano : DUT, 2014. – 356 p. 
19. Tessitore F. Critica dello sroricismo e nuova storia della cultura // Filosofi italiani 

commemporanek / A cura di G. Ricanda e C. Ciancio. – Milano : Mirsia, 2013. – 
P. 353–373. 

20. Vattimo G. La fine della modernitá. – Roma : Garzanti, 1999. – 192 p. 
21. Vattimo G. Della realtá. – Milano : Garzanti, 2012. – 234 p. 
 



Гранин Р.С. 

 26 

УДК 101                                                DOI: 10.31249/rphil/2023.04.02 
Реф. кн.: БАРТ Э., СИ М. ВТОРОСТЕПЕННЫЕ МЫСЛИ: ПЕР-
ВЫЕ ВВЕДЕНИЯ В ФИЛОСОФИЮ 
BART E., SIE M. Second Thoughts: First Introductions to Philosophy. – 
Tilburg : Tilburg University Open Press, 2021. – 278 р. 

Аннотация. В книге обсуждаются вещи, которые имеют зна-
чение в нашей повседневной жизни. Как следует организовать 
наше общество? Как выглядит человеческая природа? Как можно 
узнать что-то о мире, в котором мы живем? Эти вопросы и разно-
образные ответы философов, представленные в книге, побуждают 
к тому, чтобы дважды подумать о своих интуитивных ощущениях, 
интуиции, предположениях и предрассудках, которые часто харак-
теризуют наш образ мышления и жизни. 

Ключевые слова: философское сомнение; интеллектуальное 
смирение; истина; эпистемология; релятивизм. 

Abstract. This book discusses things that matter in our lives. 
How should we organize our societies? What does human nature look 
like? How can we come to know things about the world we live in? 
These questions, and the diverse answers of philosophers that are 
presented here, will very likely require you to rethink what you thought 
you knew. 

Keywords: philosophical doubt; intellectual humility; truth; 
epistemology; relativism. 

Для цитирования: Гранин Р.С. [Реф.] // Социальные и гуманитар-
ные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 
2023. – № 4. – С. 26–29. Реф. кн.: Bart E., Sie M. Second Thoughts: First 
Introductions to Philosophy. – Tilburg : Tilburg University Open Press, 
2021. – 278 р. – DOI: 10.31249/rphil/2023.04.02 



Реф. кн.: Барт Э., Си М. Второстепенные мысли: первые введения  
в философию 

 27 

Авторы указывают на то, что философия в ее многочислен-
ных формах и обличьях имеет более широкое значение, чем мно-
гие привыкли это понимать. В обществах, где царит популизм, по-
литическая философия может помочь оценить значение, ценность 
и важность демократии. Когда конспирологическое мышление 
становится широко распространенным, эпистемологи и философы 
науки могут помочь нам понять, что может быть истинным и что 
можно считать знанием. Можно даже утверждать, что, чем быст-
рее темп развития технологий, появления новостей, процессов 
принятия решений и в целом наших жизней, тем больше потреб-
ность в тщательном, систематическом и критическом мышлении, 
характерном для философии. Именно это и есть хорошая филосо-
фия: думать медленно, размышлять критически, осознавая, что 
вещи могут быть не так очевидны, как может показаться на пер-
вый взгляд, и пытаться понять, как все связано друг с другом в бо-
лее широкой перспективе (р. 7). 

Авторы полагают, что философия – это глагол или действие. 
Когда мы читаем хорошие тексты, это побуждает нас на самом де-
ле заниматься философией. Поначалу занятия философией могут 
сбивать с толку, вызывая вопросы там, где мы вначале думали, что 
у нас есть ответы. Однако преимущество этого путешествия в том, 
что в конце него мы оказываемся на более твердой почве, чем в 
начале. Человек начинает лучше, чем прежде, знать, где он и по-
чему верит в то, во что верит. Он также может узнать то, чего не 
знал. Это последнее осознание, как бы странно оно ни звучало, 
тоже может быть ценным: оно освобождает место для интеллекту-
ального смирения. 

Осторожное взвешивание аргументов в пользу различных 
позиций и взглядов в отношении определенного вопроса и тща-
тельное изучение предположений, лежащих в основе этих пози-
ций, помогает понять их сложность, как они соотносятся друг с 
другом и почему люди могут продолжать не соглашаться друг с 
другом. Как только мы понимаем, что вещи сложны, что есть мно-
го вещей, которые мы не до конца понимаем, и что у людей могут 
иметься совершенно разные подходы к одному и тому же вопросу, 
мы можем начать отталкиваться от того, что мы знаем, что пони-
маем и с чем согласны. Критическое мышление и тщательное изу-



Гранин Р.С. 

 28 

чение вопросов не означает, что в итоге мы придем к мнению, что 
все идет как попало, что не существует такой вещи, как истина и, 
что правит одно лишь мнение. Релятивизм, как часто называют 
только что сформулированную точку зрения, это лишь одна из 
многих философских позиций относительно истины, знания и то-
го, возможно ли их достижение. 

Далее авторы рассматривают следующие вопросы. Чего 
именно требует справедливость? Как правильно поступать? Есть 
ли что-то, что объединяет культуру? Что такое человеческая при-
рода? Что мы имеем в виду, когда говорим, что что-то прекрасно? 
Каковы границы науки? Как именно язык влияет на наше мышле-
ние? Почему вообще что-то существует? Эти вопросы важны, да-
же если большинство из нас проживает свою жизнь, не зная отве-
тов на них или не понимая их в полной мере. Философия, в 
некотором смысле, – это процесс, в ходе которого мы позволяем 
себе сомневаться в том, что, как нам казалось, мы знаем. Как под-
черкивали Сократ и Декарт, сомнение можно считать исключи-
тельно философским методом. Когда мы занимаемся философией, 
мы сомневаемся и удивляемся тому, что нас поражает, и нас ведет 
наше любопытство, чтобы увидеть, куда может привести нас наше 
мышление. Когда мы обращаемся к ученым, журналистам, поли-
тикам и философам, они слишком часто кажутся очень уверенны-
ми в своем понимании того, как устроен мир, как мы должны дей-
ствовать и что такое истина. Авторы же, напротив, пытаются 
побудить нас к сомнениям и выяснить для себя, правы ли они. Все 
начинается с того, что нужно иметь открытый ум и готовность 
подвергнуть сомнению свои и чужие предубеждения. Как в нашем 
образовании, так и в обществе в целом эти философские взгляды и 
навыки являются ценными качествами (р. 8). 

Авторы пишут о философии и ее эволюции как об органиче-
ском процессе, как о дереве, которое разветвляется во многих 
направлениях, добавляя новые витки по мере своего развития. Они 
разделяют широкий спектр тем, которые обсуждают философы, на 
четыре основные ветви, представляющие важные предметные об-
ласти и имеющие социальную значимость: как мы должны органи-
зовать наши общества? Как мы должны относиться к другим? Что 
такое культуры и какую роль они играют в глобализированном 



Реф. кн.: Барт Э., Си М. Второстепенные мысли: первые введения  
в философию 

 29 

мире? Эта ветвь охватывает философские дискуссии, теории и 
взгляды с указанием на то, что связывает и разделяет нас как об-
щества и сообщества. Во-вторых, есть «размышления о людях», 
которые включают размышления, посвященные людям, членам, 
составляющим эти общества. Есть ли что-то похожее на человече-
скую природу, и как это выглядит? Как человеческий разум и тело 
соотносятся друг с другом? Свободны ли мы? Эта ветвь охватыва-
ет то, что можно было бы в широком смысле назвать «философ-
ской антропологией»: философские дискуссии, теории и взгляды 
на то, что значит быть человеком. Что такое «внешний мир»? Как 
мы можем узнать что-то об этом мире? Что такое правда? Каковы 
ценности и пределы научного понимания? Как мы рассуждаем и 
спорим, и как мы делаем это правильно? Эта ветвь охватывает фи-
лософские дискуссии, теории и взгляды на то, как люди приходят 
к убеждениям о себе и мирах, в которых они живут. Имеют ли ве-
щи сущность? Что мы имеем в виду, когда говорим, что одни вещи 
существуют, а другие нет? Как язык может помочь нам получить 
доступ к внешней реальности? Эта ветвь охватывает философские 
дискуссии, теории и взгляды на мир, в котором мы, люди, нахо-
димся (р. 10). 

Есть надежда, что со временем философия будет меняться и 
расти, становясь более разнообразной и всеобъемлющей, чтобы 
соответствовать всем сложным процессам бесконечно усложняю-
щейся реальности (р. 9). 

Р.С. Гранин* 

 

 
* Гранин Роман Сергеевич – кандидат философских наук, старший науч-

ный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам; grrom@mail.ru 



Гранин Р.С. 

 30 

ФИЛОСОФИЯ КУЛЬТУРЫ 

УДК 82                                                  DOI: 10.31249/rphil/2023.04.03 
Реф. кн.: БИЗЛИ Р. РУСОМАНИЯ: РУССКАЯ КУЛЬТУРА И СО-
ЗДАНИЕ БРИТАНСКОГО МОДЕРНИЗМА, 1881–1922 
BEASLEY R. Russomania: Russian Culture and the Creation of British 
Modernism, 1881–1922. – Oxford : Oxford University Press, 2020. – 
549 р. 

Аннотация. «Русомания: русская культура и создание бри-
танского модернизма 1881–1922» представляет собой новый отчет 
о появлении модернистской литературы в Великобритании. Бри-
танские писатели сыграли центральную роль в распространении 
русской литературы и культуры в начале XX в., и их творчество 
изменилось благодаря этой встрече. Это исследование восстанав-
ливает богатую историю того момента, анализируя сети распро-
странения и рецепции идей с тем, чтобы восстановить роль забы-
тых, а также канонических фигур, институтов и отдельных лиц. 

Ключевые слова: модернизм; британская литература; русская 
литература; социализм; Первая мировая война; русские револю-
ции; реализм; авангард; перевод. 

Abstract. Russomania: Russian Culture and the Creation of 
British Modernism provides a new account of modernist literature’s 
emergence in Britain. British writers played a central role in the 
dissemination of Russian literature and culture during the early 
twentieth century, and their writing was transformed by the encounter. 
This study restores the thick history of that moment, by analyzing 
networks of dissemination and reception to recover the role of 
neglected as well as canonical figures, and institutions as well as 
individuals. 



Реф. кн.: Бизли Р. Русомания: русская культура и создание британско-
го модернизма, 1881–1922 

 31 

Keywords: modernism; British literature; Russian literature; 
socialism; World War I; Russian revolutions; realism; avant-garde; 
translation. 

Для цитирования: Гранин Р.С. [Реф.] // Социальные и гуманитар-
ные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 
2023. – № 4. – С. 30–34. Реф. кн.: Beasley R. Russomania: Russian Culture 
and the Creation of British Modernism, 1881–1922. – Oxford : Oxford 
University Press, 2020. – 550 р. – DOI: 10.31249/rphil/2023.04.03 

Ребекка Бизли пишет, что преобладающим мнением в бри-
танском литературоведении относительно британского модерниз-
ма является его франкофильская генеалогия, но дебаты на рубеже 
веков (XIX–XX) о будущем британской литературы были трехсто-
ронними – не только между французской и английской моделями, 
но и между французской, английской и русской. Модернисты-
франкофилы связывали русскую литературу, особенно толстов-
ский роман, с некритическим погружением в «жизнь» за счет ма-
стерства стиля. По их мнению, хотя отдельными произведениями 
можно было восхищаться, русская литература в целом представля-
лась опасным образцом для британской литературы. Эта предпо-
лагаемая опасность была тесно связана с политикой того периода и 
с тем, каким образом русская культура проникала в умы писате-
лей, редакторов и политиков, составлявших один из интеллекту-
альных классов начала ХХ в. – британскую интеллигенцию. 

Автор пишет, что наиболее значительное влияние русской 
литературы и культуры заключалось не в стилистических заим-
ствованиях между каноническими авторами, а в формировании 
основных интеллектуальных вопросов того периода: отношений 
между языком и действием, писателем и аудиторией, творчеством 
и жизненным опытом. В результате в книге «Русомания» на пер-
вый план выходит скрытая генеалогия раннего модернизма с от-
личной от общепринятого иерархией главных героев, с иными 
ценностями и более сильными линиями связей с реалистическими 
экспериментами викторианского прошлого, а также с антиформа-
лизмом и возрожденным романтизмом 1930–1940-х годов. 

Р. Бизли отмечает, что много было написано о восхищении 
выдающихся британских модернистов, в первую очередь Вирджи-
нии Вулф, гигантами русской литературы XIX в., когда она стала 



Гранин Р.С. 

 32 

доступна им в переводах Констанс Гарнетт и других. Она подчер-
кивает важную роль, которую русская литература сыграла в деба-
тах, оказавших значительное влияние на само определение модер-
низма, который формировался ходом битвы между французской и 
русской культурами. Французская традиция подчеркивала стиль, 
который с тех пор стал известен как определяющая черта модер-
низма, в то время как русская традиция стала хранилищем старин-
ных романтических ценностей, характеризующихся своеобразным 
«лингвистическим оптимизмом» (р. 27) в изображении отдельных 
личностей, жизненного опыта и, как следствие, веры в то, что 
национальная литература может отражать национальную идентич-
ность. 

Книга «Русомания: русская культура и создание британского 
модернизма 1881–1922» состоит из четырех больших глав и трех 
коротких «промежуточных» глав, посвященных менее известным 
русофилам в развитии британского модернизма. 

В первой главе «Современные миры, простые жизни» (p. 40–
157) Бизли описывает историю британской «русомании» (русофи-
лии), начавшуюся с приезда русских эмигрантов в Англию в по-
следней четверти XIX в. и их сотрудничества с британскими соци-
алистами в переводе и популяризации русской литературы. Двумя 
основными группами в этот начальный период были кружок Чай-
ковского, вызывавший сочувствие к русской революционной по-
литике, и толстовское движение с его упором на простоту как в 
жизни, так и в искусстве. 

Вторая глава – «Аспекты романа: журнал “Английское обо-
зрение”, англо-русская условность и импрессионизм» (p. 158–239) – 
посвящена битве между франкофильским и русофильским направ-
лениями английского модернизма, разыгравшейся на страницах 
журнала «Английское обозрение» (The English Review) Форда 
Мэддокса Форда. Что предоставляет другое повествование по 
сравнению с общепринятым мнением о том, что журнал просто 
зафиксировал передачу факела второму поколению модернистов. 
Будучи твердо на стороне франкофилов как «художников» и про-
пагандистов «художественной литературы», Форд публиковал их 
статьи наряду с теми, которые он считал «пропагандистскими», в 
то время как ему самому приходилось находить тонкий баланс 



Реф. кн.: Бизли Р. Русомания: русская культура и создание британско-
го модернизма, 1881–1922 

 33 

между своей собственной политикой тори и умиротворением свое-
го зятя-революционера, от финансирования которого все больше 
зависело издание журнала. 

В третьей главе «Военная работа: пропаганда, перевод, ци-
вилизация» (p. 240–342) Бизи пишет, что русская литература при-
обрела новую роль по мере приближения Первой мировой войны, 
и британскую общественность нужно было убедить, что Россия 
более достойный союзник, чем Германия. Первое поколение рус-
ских эмигрантов в Британии отделило русскую литературу от рос-
сийского государства, чтобы завоевать одобрение британцев, но 
теперь эти двое должны были быть объединены, если британская 
общественность рассчитывала чувствовать себя комфортно с но-
вым военным союзником, которого многие считали жестоким цар-
ским режимом. Акцент на российской молодежи как отдельной 
цивилизации (только недавно обнаруженный британскими читате-
лями) обещал прогресс в этих отношениях, в то время как понятие 
цивилизации было переопределено, чтобы означать «простоту, 
подлинность и духовную свободу» (р. 253) и прочие ценности, ко-
торые были ассоциированы с русской литературой – с тех пор, как 
она впервые захватила британское воображение. Там, где Толстой 
играл значительную роль в первый период, Достоевский приобрел 
известность как пророк, изображающий апокалипсис современной 
цивилизации. 

В последней главе – «Против машины: имажинисты, симво-
листы, журналисты, дипломаты и шпионы» (p. 343–433) – рас-
сматриваются следующее поколение русофильских диссидентов 
франкофильского модернизма, антибольшевистские настроения 
после Октябрьской революции и рост влияния Чехова на британ-
скую литературу. К этому времени, с появлением Т.С. Элиота, 
«контуры модернизма затвердели» (р. 345), и франкофильская эс-
тетика победила, действуя как мощный принуждающий голос для 
тех английских писателей, которые не были убеждены в правоте 
союза Англии с Россией и в правоте войны вообще. Октябрьская 
революция и новая Россия, которую она породила, неизбежно из-
менили реакцию британской литературной культуры на русскую 
литературу. Представление чайковцами русской литературы 1880-х 
и 1890-х годов в качестве подлинного представления русского 
народа, «средства для выражения своих чаяний, своих представле-



Гранин Р.С. 

 34 

ний о национальной жизни или своих идеалов» (р. 433), как писал 
Кропоткин в 1905 году, было привлекательным для многих бри-
танских писателей и критиков. В отличие от в высшей степени ин-
дивидуализированных, стилизованных продуктов эстетизма, рус-
ская литература предлагала стратегию обновления проекта 
романтизма: ее читали как литературу, содержащую уверенность в 
том, как выражать национальную идентичность и тем самым спо-
собную вообразить и потенциально осуществить политические 
изменения. В течение следующих тридцати лет чайковцы консо-
лидировали пропаганду литературной критики России, превратив 
русскую литературу и образ России в хранилище ряда взаимосвя-
занных ценностей: жизни (в отличие от искусства, стиля или тех-
ники), реализма (в отличие от формализма), вовлеченности (в от-
личие от бескорыстия), природы (в отличие от культуры), 
деревенского (в отличие от городского), национального (в отличие 
от интернационального), духа (в отличие от материализма), ро-
мантизма (в отличие от классицизма). Некоторые из этих ценно-
стей были важными в разное время и для разных писателей, и от-
ношения между наборами ценностей не были устойчивыми, но тем 
не менее до 1917 г. русская литература воспринималась в Велико-
британии как особый пример способности национальной литера-
туры представлять и достигать социального и нравственного со-
вершенствования. Однако Советская Россия, возникшая в 1920-е 
годы, могла ассоциироваться с немногими из тех ценностей, кото-
рые британские читатели ассоциировали с русским народом при 
царском правлении. Большевики стояли не за дух, а за машину, не 
за деревню, а за город, и они были не националистами, а интерна-
ционалистами, в том числе и в своем понимании языка. Литерату-
ра же в ранней советской теории не выражала идеи национализма, 
а акцентировала внимание на понятии «класс» и экономической 
теории (р. 433). 

Р.С. Гранин* 
 

 
* Гранин Роман Сергеевич – кандидат философских наук, старший науч-

ный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам; grrom@mail.ru 



Реф. кн.: Бауэрс У. Итальянская идея: англо-итальянская  
радикальная литературная культура, 1815–1823 

 35 

УДК 82                                                  DOI: 10.31249/rphil/2023.04.04 
Реф. кн.: БАУЭРС У. ИТАЛЬЯНСКАЯ ИДЕЯ: АНГЛО-ИТАЛЬ-
ЯНСКАЯ РАДИКАЛЬНАЯ ЛИТЕРАТУРНАЯ КУЛЬТУРА, 1815–
1823   
BOWERS W. The Italian Idea: Anglo-Italian Radical Literary Culture, 
1815–1823. – Cambridge : Cambridge University Press, 2020. – 296 р. 

Аннотация. Уилл Бауэрс исследует радикальное взаимодей-
ствие итальянской литературы и английской культуры. С 1815 по 
1823 г. итальянское влияние на английскую литературу достигло 
своего апогея. В то время как английские туристы стекались в 
Италию, всепроникающий итальянизм окрашивал многие аспекты 
лондонской жизни, включая поэзию, периодические издания, пе-
реводы и даже суд над королевой в 1820 г. Автор анализирует ита-
льянские литературные и политические идеи, заимствованные по-
этами-романтиками, в частности лордом Байроном, Ли Хантом и 
Перси Биши Шелли; а также раскрывает посольскую роль, кото-
рую играли в Лондоне итальянцы, такие как Серафино Буонайути 
и Уго Фосколо, которые продвигали революционную идею своей 
родины и ее литературы, в частности комедии Данте. 

Ключевые слова: итальянская культура; британская литера-
тура; политическая жизнь; идеология; нация; «британскость». 

Abstract. Will Bowers explores the radical interaction between 
Italian literature and English culture. From 1815 to 1823 Italian 
influence on English literature reached its climax. As English tourists 
flocked to Italy, pervasive Italianism colored many aspects of London 
life, including poetry, periodicals, translations, and even the Queen's 
trial in 1820. The author analyzes the Italian literary and political ideas 
borrowed by the Romantic poets, notably Lord Byron, Lee Hunt, and 
Percy Bisha Shelley; and reveals the ambassadorial role played in 



Гранин Р.С. 

 36 

London by Italians such as Serafino Buonaiuti and Ugo Foscolo, who 
promoted the revolutionary idea of their homeland and its literature, 
particularly Dante's comedy. 

Keywords: Italian culture; British literature; political life; 
ideology; nation; «britishness». 

Для цитирования: Гранин Р.С. [Реф.] // Социальные и гуманитар-
ные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 
2023. – № 4. – С. 35–39. Реф. кн.: Bowers W. The Italian Idea: Anglo-Italian 
Radical Literary Culture, 1815–1823. – Cambridge : Cambridge University 
Press, 2020. – 296 р. – DOI: 10.31249/rphil/2023.04.04 

Автор – Уилл Бауэрс – преподаватель литературы XVIII в. 
в Лондонском университете королевы Марии. Сфера его научных 
интересов – творчество Ли Ханта, Перси Биши Шелли, Мэри Уол-
стонкрафт Шелли, лорда Байрона. Является соавтором книги «Пе-
реоценка литературного круга 1580–1830 годов: от Сидни до Блэк-
вуда» (2016). Книга «Итальянская идея: Англо-итальянская 
радикальная литературная культура, 1815–1823» состоит из шести 
глав, расположенных в хронологическом порядке и показывающих 
конкретные каналы, сети и перекрестки, через которые итальян-
ские идеи, нравы и литературно-политические формы проникали в 
английскую культуру с 1815 по 1823 г. (р. 31). 

В последние годы в исследованиях британского романтизма 
появилась тенденция оспаривать его национальные литературные 
и культурные контуры, подчеркивая вместо этого его междуна-
родные перспективы, межкультурные особенности и контакты, его 
космополитические связи с Европой, Америкой и остальным ми-
ром. В контексте континентального культурного обмена англо-
итальянские отношения были подробно рассмотрены с различных 
точек зрения, обогащая знания о том, как Италия повлияла на раз-
витие британской литературы, культуры и политики в XVIII и 
XIX вв. Продолжая эту линию исследования, Уилл Бауэрс рас-
сматривает ряд англо-итальянских отношений и течений, действо-
вавших в период 1815–1823 гг. Сочетая исторический анализ, по-
литическую теорию, изучение рукописей и внимательное чтение, 
Бауэрс показывает, как Италия влияла на английское мышление, 
литературную культуру и общественную жизнь в течение этих 
восьми лет. Опираясь на предыдущие исследования этого процес-



Реф. кн.: Бауэрс У. Итальянская идея: англо-итальянская  
радикальная литературная культура, 1815–1823 

 37 

са, Бауэрс выходит за рамки тенденции подчеркивать то, что он 
называет односторонним влиянием. Вместо того чтобы просто 
рассматривать, что британские поэты, такие как Байрон и Шелли, 
принесли в Италию, он исследует работу итальянских изгнанни-
ков, которые продвигали свою культуру и дело в Лондоне. Этот 
подход отражает недавний критический акцент на диалогической 
силе, действующей в литературном взаимообмене. 

Рассматривая свой предмет с двойной точки зрения, Бауэрс 
показывает, как итальянские изгнанники в Лондоне помогали 
взращивать свободолюбивый либерализм, противостоящий расту-
щему консерватизму британского государства эпохи Регентства, 
которое Бауэрс считает гегемонистским в смысле Грамши. Срав-
нивая итальянских писателей в Лондоне с английскими писателя-
ми в Италии, Бауэрс находит, что и те, и другие являются приме-
ром глубоко радикальной литературной культуры, которая 
становится «контргегемонией» (р. 118), противостоящей авторите-
ту британского государства. Он пишет, что «Итальянская жизнь и 
идеи, независимо от того, пропагандируются ли они английскими 
поэтами в Италии или итальянцами в Англии, предлагали новую 
свободу: не просто в смысле нахождения вдали от дома или вне 
родной традиции и менталитета, но в смысле свободы подвергать 
сомнению пропагандируемые государством формы, жанры, темы и 
даже саму нацию» (р. 31). 

Бауэрс задается вопросом, являются поэты иерофантами не-
постижимого вдохновения или непризнанными же законодателями 
мира? Возможно, пишет он, то, что Клеменс фон Меттерних назы-
вал «географическим выражением», иначе известным как Италия, 
определило концепцию Перси Биши Шелли о причинной роли по-
эзии в политическом будущем. Когда Шелли писал «Защиту поэ-
зии», он находился в Италии и слушал голоса не из-за моря, а с 
юга, несущие нежелательные новости о сдерживании австрийцами 
революции в Неаполе. В это время Шелли чувствовал связь между 
политикой и поэзией, которая повсюду была связана со стремле-
нием Италии к независимости. В Италии Шелли обнаружил точку 
обзора, которая позволила выразить космополитические респуб-
ликанские ценности. Итальянские писатели, такие как Витторио 
Альфиери, помогли Шелли достичь этой точки зрения, которую он 



Гранин Р.С. 

 38 

разделил с изгнанниками Байроном и Ли Хантом, для которых 
Италия стала местом для размышлений о критике гражданских и 
религиозных институтов в разных культурах и на протяжении всей 
истории. 

Уилл Бауэрс развивает эту историю, чтобы задать более ши-
рокий вопрос о том, как можно лучше понять взаимосвязанные 
поэтические и политические отношения между британскими и 
итальянскими писателями после Венского конгресса. Он начинает 
с момента окончания Наполеоновских войн, когда мир позволил 
тысячам британцев вновь отправиться на континент, и заканчивает 
в 1823 г., после смерти Шелли на побережье Виареджо, отъезда 
Байрона из Италии в Грецию и растущей изоляции Уго Фосколо от 
литературной жизни в Лондоне (р. 9). В течение этих восьми лет, 
утверждает Бауэрс, некоторые космополиты Лондона воспринима-
ли поддержку итальянской культуры, британской поэзии, находя-
щейся под ее влиянием, и итальянских движений за независимость 
как часть более широкого вопроса о «британскости» после битвы 
при Ватерлоо (р. 9). 

История англо-итальянского культурного обмена имеет более 
долгую историю. Бауэрс начинает с обзора британских представле-
ний об Италии как месте и идее, прослеживая противоречивые ка-
рикатуры на итальянцев, проходящие через XVIII в. (поверхност-
ные «макаронники», мрачные заговорщики), прежде чем перейти к 
рассмотрению статуса реальных итальянцев, живущих в Лондоне в 
конце века. До Ватерлоо, пишет Бауэрс, отношение британцев к 
итальянцам и Италии формировалось главным образом под влия-
нием широко популярных исторических работ Гингене и Сисмонди, 
а также увековечивалось с помощью стандартных фигур и образов 
в литературе. Однако давняя британская тенденция отождествлять 
итальянцев с девиантной и культурной распущенностью была по-
ставлена под сомнение, когда видная община итальянских эми-
грантов в Лондоне начала продвигать свои национальные и куль-
турные традиции в основном через образовательные практики. 
Десятки эмигрантов были депортированы в ходе репрессий эпохи 
Питта, но несколько бесстрашных итальянцев все же обосновались 
в Лондоне. Лоренцо Да Понте, например, открыл книжный мага-
зин, «стремясь показать английской читательской аудитории исто-



Реф. кн.: Бауэрс У. Итальянская идея: англо-итальянская  
радикальная литературная культура, 1815–1823 

 39 

рическое влияние и нынешнее значение итальянской поэзии» 
(р. 25), а журналист Августус Боцци запустил периодическое из-
дание «L’Italico», знакомя британских читателей с современными 
итальянскими писателями. Лондон также стал базой, с которой 
Боцци мог влиять на итальянскую поэзию. 

Р.С. Гранин* 
 

 
* Гранин Роман Сергеевич – кандидат философских наук, старший науч-

ный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам; grrom@mail.ru 



Глухов С.В. 

 40 

УДК 008                                                DOI: 10.31249/rphil/2023.04.05 
ГЛУХОВ С.В.* ПЕРЕЖИТОЧНЫЕ КУЛЬТУРНЫЕ ФОРМЫ В 
КОНТЕКСТЕ «СОЦИОДИНАМИКИ КУЛЬТУРЫ» АБРААМА 
МОЛЯ      

Аннотация. Статья посвящена пережиточным культурным 
формам, рассмотренным сквозь призму «Социодинамики культу-
ры» французского ученого Абраама Моля. Цель статьи – выявле-
ние смысловых пересечений между исследованием Моля и неакту-
альной, но стремящейся к возрождению теме пережиточных 
культурных форм. Для выполнения этой задачи необходимо вни-
мательно рассмотреть содержание соответствующей работы, 
написанной в 1967 г. 

Ключевые слова: культура; пережиточные культурные фор-
мы; культурные пережитки; Э.Б. Тайлор; Абр. Моль; социодина-
мика культуры; информационная культурология. 
GLUKHOV S.V. Survivable cultural forms in the context of 
“Sociodynamics of Culture” by Abraham Mol 

Abstract. The article is devoted to the survival considered in the 
context of the “Sociodynamics of Culture” by the French scientist 
Abraham Mole. The purpose of the article is to identify semantic 
intersections between the study of the Mole and the irrelevant, but 
striving for revival, topic of survivala. To accomplish this task, it is 
necessary to carefully consider the content of this work, written in 
1967. 

Keywords: culture; survivals; E.B. Tylor; Abr. Mole; 
sociodynamics of culture; information culturology. 

 
* Глухов Сергей Викторович – младший научный сотрудник Института 

научной информации по общественным наукам РАН; sglukhov@mail.ru 



Пережиточные культурные формы в контексте  
«Социодинамики культуры» Абраама Моля 

 41 

Для цитирования: Глухов С.В. Пережиточные культурные формы 
в контексте «Социодинамики культуры» Абраама Моля // Социальные и 
гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: 
Философия. – 2023. – № 4. – С. 40–47. – DOI: 10.31249/rphil/2023.04.05 

Введение 

Пережиточные культурные формы (или просто «культурные 
пережитки») – это особые феномены культуры, которые, согласно 
определению эволюциониста Э.Б. Тайлора, были перенесены из 
одной исторической эпохи в другую и «остаются живым свиде-
тельством или памятником прошлого» [4, с. 50]. 

Как раз с именем последнего обычно ассоциируются пере-
житочные культурные формы. Английский эволюционист оставил 
множество описаний таких пережитков, однако так и не смог со-
здать на этой базе полноценную теорию. В своей статье «Культур-
ные пережитки Э.Б. Тайлора: попытка классификации» [1] я выде-
лил 20 типов пережиточных форм, пользуясь только этими 
описаниями. Тем не менее схожие исследования, без упоминания 
термина, уже проводились философами и историками Древней 
Греции и Древнего Рима (см.: [5, с. 487; 6, p. 44–45]). Что же каса-
ется термина «пережиток» (по-английски survival), его лексиче-
ские варианты имеют вполне обыденное значение в английском 
языке, обозначая процесс и результат «сохранения», «удержива-
ния» или «консервации», в том числе в трудных для этого услови-
ях. М. Ходжен отмечает наличие одной из таких лексем в сочине-
нии английского антиквара и священника Джона Бранда (1744–
1806) [ibid., p. 48–49]. Аналогами данного термина могут служить 
такие слова, используемые, как правило, в переносном значении, 
как: «след» (vestige), «остаток» (remain), «реликт» (relic) и «релик-
вия» (relique). В таком виде он уже присутствует у Фрэнсиса Бэко-
на, Томаса Гоббса, а также у английских историков и исследовате-
лей древностей Генри Борна (1694–1733) и Джона Обри (1626–
1697) [ibid., p. 48]. 

Неявное определение Тайлора, а также широта приводимых 
им описаний не давали понимания, являются ли пережиточные 
формы культурно полезными в новой для себя среде или они вы-
ступают лишь в качестве бесполезных «рудиментов». В дальней-



Глухов С.В. 

 42 

шем некоторые эволюционисты (У. Риверс, Р. Маретт, А. Хэддон, 
Э. Лэнг) и представители культурно-исторической школы (Фр. Бо-
ас, Р. Лоуи) уточнили понятие пережитка, отбросив все функцио-
нальные формы (т.е. «рецидивные» или «возрожденные»), о чем я 
пишу в вышеприведенной статье. 

Ход развития науки о пережиточных формах казался вполне 
перспективным, однако он был остановлен в результате оглуши-
тельной критики со стороны школ диффузионизма и функциона-
лизма и уже упоминавшихся представителей культурно-истори-
ческой школы. Было выдвинуто три основных аргумента. Первый 
их них можно условно назвать «культурно-биологическим». Этот 
аргумент предполагал, во-первых, полную биологическую тожде-
ственность всех существующих человеческих рас, а во-вторых, 
абсолютную корреляцию между природой человека и условиями, в 
которых он воспитывался. «Коллективная память» того или иного 
сообщества, таким образом, не могла переходить за рамки своего 
исторического существования, или, иными словами, все, что чело-
век усваивал в результате опыта, полностью определяло его пове-
дение и его ценности. Те же культурные элементы, которые 
внешне напоминали «пережитки», объяснялись действием диффу-
зии между разными сообществами или непосредственным разви-
тием базовой культуры. 

Сегодня означенный постулат не выглядит столь очевидным, 
как это было еще в начале и середине ХХ в. Теоретические успехи 
эволюционной психологии (социобиологии), эволюционной эпи-
стемологии, генетики поведения и нейропсихологии заставляют 
иначе взглянуть на него. Наследственные факторы поведения дей-
ствительно существуют, и сознание человека при рождении нельзя 
рассматривать как «чистый лист» (правильнее всего говорить о 
комбинации личного опыта и наследственности). Кроме того, вни-
мательное вглядывание в описания пережиточных форм, которые 
были даны Тайлором, помогает полностью обойти эту проблему. 
Тип пережиточных форм, которые я предложил назвать «сениль-
ным» (медицинский термин; т.е. старческий, относящийся к старо-
сти), «указывает на действие привычки и отторжение новых тех-
нологий, которые свойственны пожилым людям» [1, с. 13–14]. 
Через последних некий культурный элемент теоретически может 



Пережиточные культурные формы в контексте  
«Социодинамики культуры» Абраама Моля 

 43 

передаваться бесконечно, размыкая исторические границы между 
культурами. 

Второй аргумент против пережиточных форм – «диффузио-
нистский». Элементы, внешне напоминающие некий архаичный 
срез древности, являются лишь заново усвоенными через культур-
ный контакт (трансфер), совершающийся в настоящем времени 
или незадолго до этого, но в рамках данной исторической культуры. 

Скажем и о третьем аргументе, условно назовем его «функ-
циональнистским». Любой так называемый «пережиток» должен 
отвечать требованиям культуры, в которой он функционирует, и, 
если он даже бесполезен, он утоляет потребность того или иного 
человека (группы людей) в ностальгии и «жажде возвращения в 
прошлое». 

На оба этих аргумента можно ответить следующим образом. 
Так как нормативное поведение человека в культуре определяется 
исключением «других вариантов поведения» [3, с. 63], очевидно, 
что формы, внешне напоминающие архаику, предпочитаются дру-
гим – полезным и более отвечающим культурной обстановке. Сле-
довательно, не имеет значения, был тот или иной архаичный эле-
мент получен в результате «припоминания» или в процессе 
диффузии, важно лишь то, что он оказался усвоен. Не имеет зна-
чения и его современная функция, поскольку он в любом случае 
остается осколком прошлого и дисфункциональной составляющей 
данной культуры на фоне более адекватных времени норм поведе-
ния, мышления и материального производства. 

Постановка проблемы 

Выше уже было замечено, что полноценная теория пережи-
точных культурных форм так и не была создана. Тем не менее для 
возрождения этой темы было бы уместно исследовать такие им-
плицитные и фрагментарные теоретические представления о пе-
режитках, которые сложились уже после того, как была высказана 
критика. Одним из таких источников может служить «Социодина-
мика культуры» А. Моля. 



Глухов С.В. 

 44 

Решение проблемы 

Понимание культуры Молем отличается своеобразием. Он 
не пытается дать ей замкнутое или какое-либо классическое опре-
деление. С его точки зрения, понятие культуры «охватывает сово-
купность интеллектуальных элементов, имеющихся у данного чело-
века или у группы людей» [2, с. 83]. Также это «интеллектуальный 
аспект искусственной среды, которую человек создает в ходе сво-
ей социальной жизни» (там же). Культура представляет собой аб-
страктный элемент окружающего мира, но в то же время есть «ре-
зультат деятельности индивидуумов – творцов, живущих в этой 
среде» [там же, с. 85]. Причем особенности их творчества обу-
словлены именно взаимодействием со средой. Оно возможно 
только благодаря творческим личностям, стремящимся к развитию 
среды, что обеспечивает социодинамику культуры (важнейший 
термин культурологической теории Моля). 

Моль считает, что культура делится на два типа – индивиду-
альную и социальную. Индивидуальная культура проецирует на 
собственный экран сообщения, получаемые из внешнего мира (т.е. 
от социальной культуры). Это активный процесс, который приво-
дит к переработке уже имеющихся культурных образцов и постро-
ению оригинальных конструкций. Совокупность атомов социаль-
ной культуры усваивается группой индивидов на различных 
уровнях сознания (более или менее глубоких) и оседает в памяти 
после избирательного отбора посредством забывания. 

Социальная культура берет свое начало в средствах массо-
вой коммуникации, включая воспитание и межличностные отно-
шения. В индивиде она является отражением логосферы (формы 
вербального мышления), эйдосферы (графические, живописные, 
кинематографические формы) и акусферы (звуковые формы). Че-
ловеческую культуру, таким образом, можно рассматривать как 
совокупность документов разного происхождения или как социо-
культурную таблицу. Количественными характеристиками куль-
туры служит ее объем, а также ее прегнантность, «определяемая 
числом возможных или фактических ассоциаций между элемента-
ми» [там же, с. 363]. У каждого человека или групп людей, обла-
дающих стабильностью, есть своя память. Общественная память 



Пережиточные культурные формы в контексте  
«Социодинамики культуры» Абраама Моля 

 45 

закрепляется в языке, а также может быть материализована в па-
мятниках и каталогах библиотек. 

Человек создает новые сообщения на основе событий, по-
разному оцениваемых в каждой индивидуальной культуре. Систе-
ма этих сообщений образует поток, который распространяется с 
помощью средств массовой коммуникации (в ее широком понима-
нии). 

Моль отдельно обсуждает проблему передачи культурного 
сообщения. Последнее представляет собой последовательность 
«выделимых и определимых элементов, поступающих к индиви-
дууму из окружающего мира» [там же, с. 204]. Сообщение можно 
охарактеризовать количеством оригинальности, которое определя-
ется (в том числе математически) в зависимости от уровня воспри-
ятия нового индивидом или группой индивидов («получателями»). 
Творческий подход индивида, ограниченность его возможностей 
перед всей массой информации и социальная предвзятость задают 
случайный характер циркуляции сообщений. 

Культурные сообщения распространяются с помощью раз-
ных каналов – печати, радио, кино, грамзаписей, книг, научных 
трудов, театра и т.д. Цикл их творческого создания и передачи 
другим людям опирается на замкнутый контур. Последний состоит 
из двух частей: отношения автора с группой распространения 
(личный круг общения или опосредованный – через каналы ком-
муникации) и механизма копирования и размножения сообщений. 
Все контуры замкнуты на себе: реакция публики зависит от про-
шлого опыта распространения похожих сообщений («обратная 
связь»). Культурную социодинамику порождает именно запазды-
вание реакции. 

Моль разделяет гуманитарную и мозаичную культуры. По-
следняя сложилась на Западе не так давно – начиная с ХХ в. Гума-
нитарная культура, влияние которой стало заметным в эпоху Воз-
рождения, подразумевала существование иерархии культурных 
элементов. Важнейшим способом распространения идей в то вре-
мя было воспитание. Сегодня человек уже не так зависит от вос-
питания и способен сам определить, какой элемент для него более 
важен и какой элемент он желал бы переработать в собственном 
творческом «цеху». 



Глухов С.В. 

 46 

Говоря о памяти индивидов и групп, Моль особо подчерки-
вает, что в «любом новом произведении обычно можно выделить 
некоторое количество компонентов, заимствованных из произве-
дений, созданных на какой-то более ранней стадии развития» [там 
же, с. 24]. Выявление таких элементов, по его информации, уже 
проводилось – в частности, на примерах кино, телевидения, лите-
ратуры и научных трудов. Между новыми и архаичными элемен-
тами, очевидно, происходит интерференция, которая способствует 
как запаздыванию реакции, так и динамическим процессам в куль-
туре. 

Выводы 

Обозревая все вышесказанное, можно сделать вывод, что 
тема пережиточных культурных форм некоторым образом пред-
ставлена в «Социодинамике культуры» А. Моля. Объем памяти 
современного человека, как считает этот автор, достаточно глубок, 
чтобы в нем можно было обнаружить архаичные элементы, всту-
пающие в определенный конфликт с культурными элементами бо-
лее актуального порядка. В то же время нельзя принять тот факт, 
что мозаичная культура будто бы появилась только в ХХ в., по-
скольку «мозаичность» свойственна и гуманитарной культуре, и 
многим другим культурам, как это показано в работах Тайлора. 

Заключение 

Для развития темы было бы целесообразно в дальнейшем 
исследовать другие культурологические теории, которые смогли 
бы наделить возрождающуюся науку о пережиточных культурных 
формах необходимым ей современным содержанием. Особое вни-
мание следует обратить на семиотику культуры и информацион-
ную культурологию. 

Список литературы 

1. Глухов С.В. Культурные пережитки Э.Б. Тайлора: попытка классификации // 
Вестник культурологии. – 2022. – № 4(103). – С. 10–25. 

2. Моль Абр. Социодинамика культуры. – Москва : Изд-во ЛКИ, 2008. – 416 с. 



Пережиточные культурные формы в контексте  
«Социодинамики культуры» Абраама Моля 

 47 

3. Пивоев В.М. Философия культуры. – Москва : Академический проект, 2020. – 
426 с. 

4. Тэйлор Э. Первобытная культура : в 2 кн. Кн. 1. – Москва : ТЕРРА-Книжный 
клуб, 2009. – 464 с. 

5. Философская энциклопедия. – Москва : Советская энциклопедия, 1983. – 
840 с. 

6. Hodgen M.T. The doctrine of survivals. – London : Allenson, 1936. – 198 p. 
 



Гранин Р.С. 

 48 

ЭТИКА 

УДК 17; 31; 32                                      DOI: 10.31249/rphil/2023.04.06 
Реф. кн.: ЛУИКС Р., РИСКЕНС Т., ЗИБЕН И. РАЗМЫШЛЕНИЯ О 
ЕВРОПЕЙСКИХ ЦЕННОСТЯХ: В ЧЕСТЬ ВКЛАДА ЛЮКА 
ХАЛМАНА В ИССЛЕДОВАНИЕ ЕВРОПЕЙСКИХ ЦЕННОСТЕЙ  
LUIJKX R., REESKENS T., SIEBEN I. Reflections on European 
Values: Honouring Loek Halman's Contribution to the European 
Values Study. – Tilburg : Tilburg University Open Press, 2022. – 
507 р. 

Аннотация. В 1978 г. была основана Европейская исследова-
тельская группа по изучению систем ценностей (European Value 
Systems Study Group (EVSSG)), которая поставила перед собой 
цель разработки и проведения новаторского эмпирического иссле-
дования моральных и социальных ценностей, лежащих в основе 
европейских социальных и политических институтов. Деятельно-
сти этой группы посвящена рассматриваемая книга. 

Ключевые слова: европейские ценности; межнациональные 
исследования; кросс-культурные исследования; лонгитюдные ис-
следования; социология религии. 

Abstract. In 1978 the European Value Systems Study Group 
(EVSSG) was founded with the aim of developing and conducting 
pioneering empirical research on the moral and social values underlying 
European social and political institutions. The work of this group is the 
subject of this book. 

Keywords: European values; cross-national studies; cross-
cultural studies; longitudinal studies; sociology of religion. 

Для цитирования: Гранин Р.С. [Реф.] // Социальные и гуманитар-
ные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 



Реф. кн.: Луикс Р., Рискенс Т., Зибен И. Размышления о европейских ценностях: 
в честь вклада Люка Халмана в исследование европейских ценностей 

 49 

2023. – № 4. – С. 48–51. Реф. кн.: Luijkx R., Reeskens T., Sieben I. 
Reflections on European Values: Honouring Loek Halman's Contribution to 
the European Values Study. – Tilburg : Tilburg University Open Press, 2022. – 
507 р. – DOI: 10.31249/rphil/2023.04.06 

Авторы пишут, что в конце 1970-х годов, в период усиления 
европейской интеграции, группа нидерландских ученых заметила 
постепенное снижение доминирования христианства в культурном 
пространстве. Исходя из этого наблюдения, они заинтересовались 
следующими существенными вопросами: (1) Есть ли у европейцев 
общие ценности? (2) Меняются ли ценности в Европе и, если да, 
то в каких направлениях? (3) Продолжают ли христианские ценно-
сти пронизывать европейскую жизнь и культуру? (4) Существует 
ли последовательная альтернативная система ценностей, способ-
ная заменить христианство? (5) Каковы последствия этих измене-
ний для европейского единства? Чтобы ответить на эти вопросы, в 
1978 г. и была основана Европейская исследовательская группа по 
изучению систем ценностей (European Value Systems Study Group 
(EVSSG)). Книга «Размышления о европейских ценностях» опи-
сывает историю этой группы. 

«Размышления о европейских ценностях» – это второй том в 
серии книг «Европейские ценности», изданный в открытом изда-
тельстве Тилбургского университета (Нидерланды), сразу после 
первого тома – «Атлас европейских ценностей: Изменения и пре-
емственность в неспокойные времена» нидерландского ученого 
Люка Халмана1 (р. 8). Оба тома являются специальными проекта-
ми, основанными на академическом понимании изучения европей-
ских ценностей и опирающимися на данные Европейской исследо-
вательской группы по изучению систем ценностей. Исследования 
охватывают широкую аудиторию, выходящую за пределы акаде-
мических кругов. «Атлас европейских ценностей» делает это, 
предлагая читателям визуально привлекательные карты, графики и 
диаграммы, сопровождаемые краткими текстами о теориях соци-
альных наук и интервью с учеными, изучающими ценности, для 
объяснения полученных результатов. 

 
1 Люк Халман (Loek Halman) – доктор философии (PhD), доцент Тилбург-

ского университета (Tilburg University), Нидерланды. 



Гранин Р.С. 

 50 

Второй том представляет собой своего рода Liber Amicorum, 
или фестшрифт1 в честь работы Халмана и его огромного вклада 
в развитие европейских исследований ценностей – крупномас-
штабный, межнациональный, лонгитюдный (долгосрочный), 
кросс-национальный исследовательский проект по ценностям в 
Европе (р. 15). Таким образом, оба тома соответствуют основной 
цели серии «Европейские ценности» – публикации научных работ 
о европейских ценностях. Серия является ведущей платформой 
для сравнительного изучения ценностей, норм, убеждений, уста-
новок и мнений. В ней публикуются, прежде всего, исследования 
ценностей, направленные на выявление закономерностей и тен-
денций в таких важных сферах жизни, как политика, религия и 
мораль, семья и гендер, миграция, работа, благосостояние и так 
далее. В ней используется сравнительный подход к ценностям, 
например, межнациональные сравнения в лонгитюдной перспек-
тиве социальных групп. «Размышления о европейских ценностях» 
содержат более тридцати материалов по изучению европейских 
ценностей и посвящена следующим теоретическим и методологиче-
ским вопросам: социологии религии, сравнительным исследованиям 
европейских ценностей, исследованиям ценностей в Нидерландах; 
она дает представление о ценностях на основе национальных те-
матических исследований. Все эти темы отражают исследователь-
ские интересы Люка Халмана и рисуют подробный ценностный 
ландшафт Европы (р. 9). 

Авторы пишут, что уход Люка Халмана на пенсию из 
Тилбургского университета совпал по времени с презентацией но-
вого издания «Атласа европейских ценностей». Это знаменует но-
вый этап, как для Люка лично, так и для всего проекта, которым по 
праву гордится все академическое сообщество Тилбургского уни-
верситета. Европейские ценности, как показывает исследование, 

 
1 Аlbum amicorum (от лат. – «альбом друзей», «книга дружбы») – ранняя 

форма поэтической книги, книги автографов и современной книги дружбы, по-
явилась в эпоху Реформации, когда было популярно собирать автографы извест-
ных реформаторов. Фестшрифт (от нем. Festschrift – «праздничное сочинение») – 
сборник, написанный в честь какого-либо лица, чаще всего – в честь ученого. 
Авторами обычно служат ученики и коллеги адресата фестшрифта, а редакторами – 
два или три его лучших ученика-аспиранта. 



Реф. кн.: Луикс Р., Рискенс Т., Зибен И. Размышления о европейских ценностях: 
в честь вклада Люка Халмана в исследование европейских ценностей 

 51 

тесно связаны с ценностями в других странах мира, с мировыми 
ценностями. Этот момент также совпадает с ростом напряженно-
сти в Европе и в мире в целом. Становится все более очевидным, в 
том числе благодаря этому исследованию, что в основе экономи-
ческих конфликтов на самом деле лежат глубокие и существенные 
противоречия, напряженность между ценностями (р. 17). 

Р.С. Гранин* 

 

 
* Гранин Роман Сергеевич – кандидат философских наук, старший науч-

ный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам; grrom@mail.ru 



Гранин Р.С. 

 52 

ЭСТЕТИКА 

УДК 32                                                  DOI: 10.31249/rphil/2023.04.07 
Реф. кн.: КОППА Ф. ВИДИНГ: ИСТОРИЯ  
COPPA F. Vidding: A History. – University of Michigan Press, 2022 – 
278 p. 

Аннотация. Франческа Коппа в своей книге рассказывает 
историю возникновения и развития виддинга – практики фанат-
ского творчества в медиафэндоме по созданию музыкальных кли-
пов из отснятого материала одного или нескольких визуальных 
медиаисточников. 

Ключевые слова: виддинг; виддер; фэндом; фанвид; фан-
видео; фанфик. 

Abstract. Francesca Kopp, in her book, tells the story of the 
emergence and development of widdling-the practice of fan art in 
media fandom of creating music videos from footage of one or more 
visual media sources. 

Keywords: vidding; vidder; fandom; fanweed; fanvideo; fanfic. 
Для цитирования: Гранин Р.С. [Реф.] // Социальные и гуманитар-

ные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 
2023. – № 4. – С. 52–56. Реф. кн.: Coppa F. Vidding: A History. – University 
of Michigan Press, 2022. – 278 p. – DOI: 10.31249/rphil/2023.04.07 

Франческа Коппа пишет, что виддинг1 появился в 1975 г., 
когда Канди Фонг синхронизировала кадры из «Звездного пути»  

 
1 Виддинг (англ. vidding – от видео) – практика фанатского творчества в 

медиафэндоме по созданию музыкальных клипов из отснятого материала одного 
или нескольких визуальных медиаисточников, тем самым исследуя сам источник 
по-новому. Создатель может выбрать видеоклипы, чтобы сосредоточиться на 



Реф. кн.: Коппа Ф. Видинг: История 

 53 

на слайд-проекторе с музыкой из кассетного плеера. Слайд-шоу 
Фонг было впервые представлено публично на съезде Бьо Тримбла 
«Эквикон/Фильмкон» в 1975 г., где оно было отмечено как первый 
источник «новых» кадров из «Звездного пути» с момента заверше-
ния оригинального шоу. Она представляла свои видео с живой 
нарезкой на фан-съездах, которые продолжают оставаться одним 
из основных мест для просмотра видео. 

Домашние кассетные видеомагнитофоны стали доступны в 
середине 1970-х годов, виддеры начали производить видеоролики 
с живыми выступлениями, которые записывались на носители, 
которые можно было показывать на фан-конвенциях и в дальней-
шем распространять среди фанатов. Для нарезки видеороликов 
были необходимы значительные технические и художественные 
навыки, часто требовалось, чтобы кадры с нескольких видеомаг-
нитофонов помещались на одну и ту же ленту, с дополнительной 
проблемой точного времени. На создание типичных видеороликов 
могло уйти шесть-восемь часов, а на более сложные – значительно 
больше. Виддеры, преимущественно женщины, передавали эти 
знания друг другу. Виддеры в 1980-х и 1990-х сформировали кол-
лективы, такие как «Калифорнийская банда» (California Crew), 
ГлоРо Продакшенс (GloRo Productions), «Кролики из ада» (Bunnies 
from Hell), «Чикагская петля» (Chicago Loop) и «Медиа-канни-
балы» (Media Cannibals). Коллективы использовали совместное 
оборудование, позволяющее производить более технически слож-
ные видеоролики. 

С появлением цифровых носителей, большей пропускной 
способности и широкой доступности бесплатного, хотя и базового 
программного обеспечения для редактирования видео, такого как 
iMovie и Windows Movie Maker, или более профессионального и 
используемого программного обеспечения, такого как Sony Vegas, 
уровень навыков, необходимых для видеосъемки, повысился, вре-
мя сократилось, а количество производственных точек увеличи-
лось. В результате резко возросло как количество видео вообще, 
так и количество доступных видео. Виддинг стал более индивиду-

 
одном персонаже, поддержать определенную романтическую пару среди персо-
нажей, критиковать или прославлять исходный текст или указать на аспект теле-
шоу или фильма, который он считает недооцененным. 



Гранин Р.С. 

 54 

ализированным в цифровую эпоху, и коллективы в значительной 
степени прекратили свое существование. Однако в форме сотруд-
ничества между двумя и более виддерами сохраняются сложные 
совместные продукты. Аккаунты Ask.fm позволяют продолжать 
обмен знаниями между виддерами, особенно женщинами. 

Из-за опасений, что внешнее сообщество не поймет содер-
жание и контекст видео, а также из-за некоторых проблем с автор-
скими правами и интеллектуальной собственностью, многие из 
наиболее опытных виддеров не делают свои видео легкодоступ-
ными на публичных площадках, таких как YouTube, хотя в по-
следнее время это меняется. 

Копп пишет, что с 2005 г. YouTube стал быстрым и простым 
(и, по-видимому, бесплатным) способом обмена видео в Интерне-
те, а вскоре за ним последовали и другие видеохостинги и стри-
минговые сервисы (потоковое интернет-вещание), такие как 
Imeem, Vimeo и Blip. Рост онлайн-дистрибуции положил начало 
интересу к видео типа «сделай сам» и «пользовательский кон-
тент». Эти понятия вошли в обиход в 2005 г., хотя большинство 
людей не понимали и до сих пор не понимают, что многие из этих 
так называемых видео на YouTube изначально были созданы не 
для него. 

В 2005 г. съезд Vividcon, ежегодно с 2002 г. проводимый в 
Чикаго, отпраздновал тридцатилетие виддинга, или создания фа-
натских музыкальных видеоклипов, низовой формы искусства, в 
которой клипы из телевизионных шоу и фильмов накладываются 
на музыку как способ интерпретации и переосмысления визуаль-
ного исходного материала. Два торта, привезенные на юбилейный 
вечер, свидетельствовали о широте тридцатилетней истории вид-
динга, по крайней мере, в технологическом плане: один торт был 
покрыт глазурью и напоминал кассету VHS, а другой имел форму 
компакт-диска. Это были два способа, которыми исторически рас-
пространялись видео, хотя некоторые виддеры начали предлагать 
свои видео для скачивания на сайтах, защищенных паролем (лишь 
немногие пользуются зарождающимися потоковыми – стриминго-
выми – сервисами). Все посетители съезда приехали в Чикаго 
именно для того, чтобы посмотреть видео (одна из секций съезда 
была посвящена просмотру видеошоу в театральном стиле, в тем-



Реф. кн.: Коппа Ф. Видинг: История 

 55 

ной комнате, с изображениями, проецируемыми на большой 
экран) и обсудить искусство и мастерство с другими виддерами 
(на другом направлении были организованы дискуссионные сек-
ции, которые были тематическими, теоретическими или техниче-
скими) (р. 21). 

Некоторые виддеры пришли, чтобы показать новые работы 
(в то время шоу Vividcon Premieres было своего рода Каннским 
кинофестивалем в мире виддинга, включавшим в себя полномас-
штабный обзор премьерных роликов на следующее утро после по-
каза. Но съезд, организованный виддерами, не рекламировал себя 
за пределами фэндома виддинга. Даже его название, Vividcon, не 
давало никакого представления о том, о чем этот слет, а слово vid 
было лишь тонким указанием для тех, кто был в курсе. Все это го-
ворит о том, что в 2005 г. виддинг был вполне развитым визуаль-
ным искусством, хотя и весьма субкультурным, и скрытым, со 
своей собственной историей и каноном, а также сложным художе-
ственным и критическим языком. 

В 2005 г. была проведена конференция Signal/Noise 2 k5: 
Creative Revolution (Сигнал/шум 2 к5: творческая революция), ко-
торая проходила в Центре Беркмана и была посвящена вопросам 
Интернета и общества в Гарварде. Это была одна из первых кон-
ференций, посвященных тому, что мы сейчас называем ремикс-
культурой, которая в то время была сформулирована как «творче-
ство аудитории... с помощью цифровых технологий». 

Автор пишет, что присутствовала на этой конференции, так 
как ее коллеги были приглашены выступить там с докладами о 
фанфикшене как форме ремикса. Это Ребекка Тушнет, профессор 
права и специалист по интеллектуальной собственности, и Наоми 
Новик, романист и дизайнер видеоигр, которая также является ос-
нователем Vividcon. Они были приглашены выступить в програм-
ме форума сотрудницей Беркман-центра Эрикой Джордж, так как 
та заметила, что в конференции доминируют мужчины. Вмеша-
тельство Джордж сыграло решающую роль; в то время такие виды 
ремикс-искусства, как фанфикшн, фан-арт и виддинг, в которых 
доминировали женщины, все еще находились в подполье, хотя они 
и быстро набирали популярность и известность благодаря Интер-
нету. (Однако из 25 докладчиков в программе Гарварда в тот день 



Гранин Р.С. 

 56 

было всего шесть женщин, и ни одной не было предоставлено ме-
сто для сольного выступления.) Тем самым в последнее время 
наметилась тенденция на феминизацию виддинга (р. 22). 

Р.С. Гранин* 

 

 
* Гранин Роман Сергеевич – кандидат философских наук, старший науч-

ный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам; grrom@mail.ru 



Море в философии 

 57 

ФИЛОСОФИЯ ЧЕЛОВЕКА 

УДК 130.2                                             DOI: 10.31249/rphil/2023.04.08 
ЦИБИЗОВА И.М.∗ МОРЕ В ФИЛОСОФИИ (Обзор) 

Аннотация. В статье рассматривается развитие философских 
воззрений на море с античных времен по настоящее время при фо-
кусировке на современном состоянии проблемы в итальянской 
философии. 

Ключевые слова: антропоцентризм; геофилософия; глобали-
зация; интеркультурный диалог; метаморфозы; метафора; море; 
плюрализм; иудаизм. 
TSIBIZOVA I.M. The Sea in philosophy (Review) 

Abstract. The article discusses the development of philosophical 
views on the sea from ancient times to the present, focusing on the 
current state of the problem in Italian philosophy. 

Keywords: anthropocentrism; geophilosophy; globalization; inter-
cultural dialogue; Judaism; metamorphoses; metaphor; pluralism; sea. 

Для цитирования: Цибизова И.М. Море в философии (Обзор) // 
Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литера-
тура. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 4. – С. 57–78. –  
DOI: 10.31249/rphil/2023.04.08 

Морские темы и мотивы, а также связанные с морем мета-
форы привлекали мыслителей с древних времен. Хотя во времена 
Древней Греции море связывало страны и народы – греческие ко-

 
∗ Цибизова Ирина Михайловна – кандидат исторических наук, научный 

сотрудник отдела философии Института научной информации по общественным 
наукам РАН; itsibizova@mail.ru. (ORCID: 0000–0003–1428–2152) 



Цибизова И.М. 

 58 

лонии возникали по берегам морей – мореплавание ассоциирова-
лось с опасностью. В пучине жил грозный сотрясатель земель По-
сейдон, которого перед плаванием старались задобрить жертвами. 
Жертвы приносили и богине мудрости Афине, прося оберегать 
мореплавателей. 

Фалес видел в воде первоэлемент, основу всего сущего, но к 
морю относился с опасением, хотя свидетельств об этом сохрани-
лось очень мало [см. подр. 1]. Мореплавание даже при блестящем 
знании навигации ассоциировалось с авантюризмом. Согласно 
Х. Блюменбергу, оно означало расставание с надежной сушей, не-
удовлетворение обозначенным природой человеческим доменом и 
попытку выйти за его и собственные пределы при возможном 
наказании в будущем [цит. по: 2, с. 140]. Недаром возвращение 
домой было сопряжено с трудностями: Одиссею пришлось стран-
ствовать много лет, суровые испытания выпали и на долю его 
римского коллеги Улисса. 

Если в мореплавании видели риск и опасность, то корабле-
крушение, казалось бы, катастрофу, крах, парадоксально рассмат-
ривали как возможность возрождения – пересмотра собственных 
взглядов, отказа от авантюристических наклонностей, начала но-
вой жизни и становления философом, как случилось с Диогеном 
Лаэртским и стоиком Зеноном из Китиона [2, с. 141]. 

В 2021 г. редакция журнала «Философия» издательства 
«Мимезис» (Милан-Ундине), напомнив, что мыслители от Фалеса 
до И. Канта, от Лукреция до К. Шмитта, от Гегеля до Х. Арендт, от 
З. Фрейда до Г. Башляра уделяли морю пристальное внимание, 
предложила авторам следующие темы для размышлений: какие 
философы наиболее полно рассмотрели проблему моря; может ли 
оно стать отправным пунктом размышлений о прекрасном, траги-
ческом, возвышенном; каково соотношение моря с символикой 
четырех элементов; возможен ли онтологический анализ моря и 
его компонентов; может ли своеобразная пространственность оке-
ана подсказать идею философского осмысления; возможна ли гео-
философия, занимающаяся морем; способна ли рефлексия о море 
предложить новый подход к экологическим проблемам [5]. 

Море – не просто одна «вещь» среди многих, но и неопреде-
ленное разнородное пространство, с которым трудно иметь дело. 



Море в философии 

 59 

Оно манит в неизведанное, пробуждая жажду знаний, являющую-
ся «мотором» философии, которая лавирует между любопытством, 
удивлением и изумлением. Море – опасное место, «бездонная пу-
чина», вызывающая неуверенность и уязвимость. Морской пейзаж – 
пространство побед и поражений, открытий и кораблекрушений. 
Он побуждает к размышлениям, согласно известной метафоре «с 
безопасного расстояния». Океан, породивший жизнь, символизи-
рует и условие органической жизни, и угрозу смерти. Тема затоп-
ления («Атлантида» Платона) из-за климатических изменений 
привлекает ныне не только представителей точных наук, но и фи-
лософов [5]. 

Преподавательница Мессинского университета Катерина Ре-
ста рассматривает Средиземноморье как колыбель Европы и Во-
стока, выпестовавшую плюралистическую идентичность сосуще-
ствованием множества культур, но ныне ставшую гигантским 
кладбищем [10, p. 11]. 

Средиземноморье – место встречи трех континентов: Евро-
пы, Азии и Африки – и трех мировых монотеистических религий. 
Это «море различных»: религиозных, культурных, языковых, ко-
торые вопреки кровавым конфликтам оказались способными к 
диалогу, плодотворным связям и экстраординарному осмосу1. Это 
море разделяет и объединяет. Ф. Бродель характеризовал его как 
череду цивилизаций, слепленных одна с другой, и древнейший 
перекресток дорог. Модель плюралистичной средиземноморской 
идентичности служит для лучшего понимания культуры. Вопреки 
мифам о автохтонности и закрытой идентичности, Ж. Деррида 
утверждал свойство каждой культуры быть неидентичной самой 
себе, что не означает ни отказа от идентичности, ни проповеди 
мультикультурализма, понимаемого в качестве нелепой смеси раз-
нородных элементов. Если культура – культивация принадлежа-
щего специфической традиции и определенной истории, то она 
выражается в той мере, в какой открыта другим, скрещиваясь с ей 
не принадлежащим. Не быть идентичной себе означает признание 
невозможности конципировать культурную идентичность как не-

 
1 Самопроизвольный перенос растворителя через полупроницаемую мем-

брану, не пропускающую растворенное вещество, и разделяющую два раствора с 
различными концентрациями, либо чистый растворитель и раствор. 



Цибизова И.М. 

 60 

что статичное, зафиксированное раз и навсегда, закрытое в себе, 
но возможности обмена, осмоса, диалога, перевода [10, p. 12–13]. 
Закрытая культура обречена на окоченение, предшествующее 
смерти, поскольку лишь благодаря интенсивным встречам с иным 
появляется живое и жизнеспособное. Культура приходит в упадок 
из-за «окостенения» и закрытия в себе, ведущих к смерти от уду-
шья, или тотального застоя от навязывания моно-псевдокультуры 
планетарного уровня, которая, подобно эсперанто, без корней и 
без истории предлагает омологацию1 и информирование посред-
ством единых, тотально детерриторизированных языка и мысли 
всего земного шара. 

Средиземное море, как и Европа, к которой оно прилегает, 
представляет модель того, что подразумевается под культурой: 
геоисторическое пространство, где разные цивилизации, сталкива-
ясь или встречаясь, сражаясь или ведя диалог, трансформируют 
множественность не в плоскую монокультуру, но в плюралистиче-
скую идентичность, состоящую из различных, которые, смотрясь в 
зеркало единого моря, обнаруживают множество общих черт. Ис-
ходя из своей плюралистической идентичности, Европе следует 
переосмыслить себя, став лабораторией культурного, социального 
и политического строительства [10, p. 13]. Зевс похитил Европу, 
перенеся из Тира на Крит, и она превзошла миф закрытости и ав-
тохтонности, начав свою историю с путешествия с Востока на За-
пад. По легенде братья, отправившиеся на ее поиски, основали 
Фивы, куда принесли финикийский алфавит. 

Средиземноморье – место миграции языков, нескончаемой 
переводческой работы. На его языках говорил апостол Павел, не-
однократно пересекавший море и живший на водоразделе миров – 
иудейского и эллинистического, восточного и западного – и язы-
ков: греческого, иврита, арамейского, латыни. Он осуждал закры-
тость Израиля и «разделяющую стену», предлагая универсальный 
потенциал Евангелия [10, p. 14]. 

 
1 Омологация – усовершенствование объекта, улучшение технических ха-

рактеристик с целью соответствия стандартам или требованиям.  



Море в философии 

 61 

Путешествие Улисса с его незабываемым ностосом1 – мо-
дель средиземноморского плавания от острова к острову, берега к 
берегу, порта к порту. Хотя его маршруты сопряжены с бесконеч-
ными трудностями и длительным забвением, он помнит о крошеч-
ном островке Ионического архипелага, своей Итаке. Долгие годы 
скитаний понадобились ему для возвращения домой. Универсаль-
ный человек, он живет в разных местах, слышит разные языки, 
встречается с иноземцами, опасностью общения с иным и щедрым 
гостеприимством, Море Улисса – путь, соединяющий, связываю-
щий изрезанные берега с мысами, дельтами рек и проливами [10, 
p. 15]. Порты – не места назначения, но этапы. Его не мучает но-
стальгия, поскольку как песнью сирен он очарован зовом моря, 
желанием исследования и встречи с иными мирами и культурами. 
Стремление домой и к новому, на землю и в плавание при посто-
янном трении определяют средиземноморское бытие. Этот иной 
модус пересечения времени и пространства может указать и на 
иной модус жизни в Европе и на земном шаре, ставшем местом 
человеческого планетарного существования. 

Характеризуя дилеммы Европы, Реста осмысливает генеало-
гию глобализации, обратившись к Атлантике и Колумбу. В проти-
востоянии Средиземноморья и Атлантики, Улисса и Колумба Ев-
ропа рискует потерять свое средиземноморское измерение. 

К. Шмитт, автор «Номоса2 земли», охарактеризовавший Jus 
publicum Europaeum3, видел в плавании Колумба истоки globale 
Zeit4 и современной эпохи, а также начало пространственной рево-
люции, узаконившей конец модерна и переход к тому, что ныне 
названо глобализацией. Основываясь на геополитической концеп-
ции, изложенной в трактате «Земля и море» (1942 г.), Шмитт со-
средоточивается на исторической борьбе сухопутных и морских 
держав за мировое доминирование и установление специфической 

 
1 Ностос – тема древнегреческой литературы, включающая эпического ге-

роя, возвращающегося домой.  
2 Номос – геополитическая концепция о «взаимосвязи между организаци-

ей народом земного пространства и особенностями государства, всего его соци-
ального устройства и права».  

3 Jus publicum Europaeum (лат.) – европейское публичное пространство.  
4 Globale Zeit (нем.) – глобальное время. 



Цибизова И.М. 

 62 

формы существования в контексте гегелевских лекций, написан-
ных не без влияния географа Карла Риттера [10, p. 16–17]. 

Эпохальное предприятие Колумба принесло не только от-
крытие Нового мира, но и начало Нового времени. Шмитт полагал, 
что роман Г. Мелвилла «Моби Дик» сделал для океанов то же, что 
Гомер для Восточного Средиземноморья. Предвестником Нового 
времени стала навигационная карта, составленная под влиянием 
Паоло даль Поццо Тосканелли, воодушевившего Колумба на пу-
тешествие [10, p. 17]. Власть, даваемая картографией, была подоб-
на той, что породила сентенцию Ф. Бэкона «Мы можем делать 
только то, что знаем» и выразилась в формуле его секретаря и по-
литического теоретика Т. Гоббса, представившего государство как 
мощнейшую машину для управления территорией. 

Эта формула позволила Галилео Галилею утверждать, что 
природа подобна книге и для ее понимания нужно овладеть язы-
ком математики. Картезий увидит в мире не res exstensa, ob-
jectum1, но субъективно познаваемую вещь, объект представлений. 
Между XVI и XVII в. разум отточил оружие для завоевания мира, 
в котором властвовать можно лишь при сведении его к представ-
лениям и вычислениям, проецируя на них образ мышления. 

Перспективизм Ф. Ницше, согласно интерпретации М. 
Хайдеггера, экстремально радикализировал субъективизм Карте-
зия и И. Канта и вывел, что «истина» мира – не что иное, как пер-
спективное функционирование категорий, изобретаемых для его 
понимания и развиваемых лишь волей к овладению силой знания 
[10, p. 18]. Глобализация – ультимативное последствие сведения 
Земли к однородному пустому пространству, радикальной делока-
лизации, уничтожающей места и границы, экстремальной формы 
пространственного нигилизма, который отпечатывает на много-
численных ликах униформенную маску. 

Интегральное единство мира, противоположное бесчислен-
ным картографическим изображениям земного шара, возвращает 
желаемый Шмиттом и Э. Юнгером2 шанс услышать всех детей 
Земли. Нанесение границ на карты стало вызовом, брошенным 

 
1 Res exstensa, ob-jectum (лат.) – объективная протяженная вещь.  
2 Немецкий мыслитель, внесший значительный вклад в теорию консерва-

тивной революции. 



Море в философии 

 63 

Колумбу океаном. Это возможность почувствовать свою принад-
лежность к общей судьбе, познакомиться с детьми моря, праматери 
всего живого, не пустого и однородного пространства, но сово-
купности разных мест, способствующих складыванию разнород-
ной общей картины. Благодаря Средиземному морю различий с 
его сингулярно-плюралистическим универсальным и многообраз-
ным бытием можно создать модель, альтернативную глобальной 
унификации мира. Европа способна вглядеться в свое отражение в 
воде для переосмысления собственной плюралистической иден-
тичности, не допускающей стирания различий, противостоять 
омологизации глобализированного мира. 

Дилемма в выборе между двумя героями, Улиссом и Колум-
бом, спорящими о своей колыбели и истоках, между Средиземно-
морьем с его мерой и границами и тем, что простирается за барье-
ром Геркулесовых столбов и влечет в неизвестное к бесконечному 
пустому океанскому пространству, лимитированному и унифор-
мированному. Опасное притяжение к выходящему за пределы 
Средиземноморья в погоне за заходящем солнцем привело Европу 
к фатальному упадку, вытеснению «открытым» континентом. За-
ключенное в узкие границы музейного пространства море архео-
логической памяти превратилось в кладбище отчаявшихся землян, 
пересекающих его в утлых суденышках ради лучшей жизни: Сре-
диземноморье, бороздимое роскошными круизными лайнерами и 
перегруженными лодками мигрантов, стало морем противоречий 
[10, p. 19–20]. Процесс глобализации останется непонятым, если 
не исходить из предательства средиземноморского измерения вы-
сокомерной Европы как перекрестка границ. Благодаря искуше-
нию океана, однородного, пустого, лишенного трения пространства, 
сформировался инструментальный разум Нового времени, умение 
начинать с чистого листа, дабы лучше считать, проектировать, 
трансформировать, функционировать. Из него, как из решительно-
сти океана, порывающего все отношения с сушей, вытекло технико-
экономическая мышление, которое Запад утвердил на всей земной 
орбите, унифицируя ее под знаком единообразия, характеризую-
щего новый монотеизм глобальной эры – религию рынка. 



Цибизова И.М. 

 64 

Процесс reductio ad unum1 подрывает культуры, языки, раз-
личность пейзажей, сводя их к однородной океанской поверхно-
сти, оставляя на всем одну и ту же печать, делая все гомогенным и 
монохромным подобно горизонту между морем и небом. Притер-
шаяся между Атлантикой и Средиземноморьем Европа вынуждена 
выбирать между ними, вопрошая, что означают эти водные про-
странства с геофилософской и символической точек зрения. Сре-
диземноморье, по определению П. Матвеева, – «море, окруженное 
сушей, суша, омываемая морем». Его пределы и границы не разде-
ляют, но ведут к контактам. Различия языков, пейзажей, культур 
побуждают к встрече, диалогу, переводу, сосуществованию. Океан 
же – бескрайний безграничный простор, олицетворяющий лимиты, 
опасения уйти безвозвратно, исступленную гордыню, толкающую 
преодолевать любые препятствия и характеризующую фаустиан-
скую душу Запада, жажду планетарного господства, отрицание 
любых различий. 

Североамериканский континент, берега которого он омыва-
ет, эмблематичная инкарнация фундаментализма моря, которое без 
определяющих его берегов стремится распространиться дальше. 
Не владея средиземноморским искусством неторопливости, диало-
га и сравнения, он уничтожает все отличное от себя [10, p. 20]. Это 
океанический континент, запрещающий твердую землю. 

От выбора Европы зависит не только ее прогресс, но предот-
вращение «униформирования» глобализированного мира. Стоит 
вернуться к исследованию смысла истории, геофилософского зна-
чения Средиземноморья, уникального опыта встречи суши и мо-
рем, разделяющего и объединяющего, способствуя обмену между 
идентичностями, которые хотят остаться разными, но выигрывают 
от неизбежной контаминации. Из этого плюрализма родилась Ев-
ропа, выбравшая путь мирного сосуществования несмотря на раз-
личие. Море может стать универсальной и одновременно много-
ликой моделью мироустройства. 

Как отметил Д. Зола, Европа в современной атлантической 
субординации, забыв о средиземноморских корнях, страдает из-за 
идентитарной слабости, отсутствия политической автономии, бес-

 
1 Reductio ad unum (лат.) – сведение к одному. 



Море в философии 

 65 

силия как субъекта международных отношений. Она обречена 
представлять себя «старушкой», породившей западную цивилиза-
цию. Из-за военной и политической отсталости США определяют 
ее как паразита американской сверхдержавы. Переосмыслив свое 
средиземноморское происхождение, Европе следует развиваться 
как пространству посредничества и урегулирования фундамен-
тальных противоречий [10, p. 21]. 

Европе следует ревностно хранить свои внутренние разли-
чия, плюралистическую и полицентрическую модель, не потеряв 
себя в океане безразличия мировой империи, унифицируемой им-
перативами финансово-экономических интересов, и не уступая 
высокомерию архаичного империализма, основанного на завоева-
ниях и подавлении завоеванных земель. Средиземноморье – уни-
кальная модель множественной Вселенной, где Восток и Запад, 
Север и Юг, встречаясь, могут вновь обрести соответствующую 
меру, основываясь не на силе оружия и безжалостных законах 
рынка, но на плюралистическом принципе сосуществования раз-
ных языков и религий, признания бесценного богатства различно-
сти во имя высшей цели – мира. Европе, пережившей две мировые 
войны, стоит освежить свою память: она восстала из пепла не бла-
годаря вражде и столкновению двух цивилизаций, но мирному со-
существованию и сотрудничеству братьев, бывших до недавнего 
времени врагами [10, p. 22]. 

Немецкий географ океана А. Омстедт из Гётеборгского уни-
верситета и норвежский философ Бернт Густавссон из Норвежско-
го университета естественных и технических наук в Тронхейме в 
статье «Океан: Экскурс с возвращением» [8, p. 25–40] рассмотре-
ли, как философия и литература вдохновляют на изменения взаи-
моотношений людей с океаном. 

Американская эколог Р. Карсон использовала метафору 
«мать-море», подчеркивая даруемую им жизнь и заботу. У Э. Хе-
мингуэя старик называет море la mar, как любимую женщину, 
между тем как молодежь – el mar, как соперника или врага [8, 
p. 25]. Ныне произошел сдвиг в восприятии океана, понимаемого 
не как безлимитный источник, но ограниченный ресурс из-за хищ-
нического рыболовства, эвтрофикации1, изменения климата, отхо-

 
1 Насыщение водоема биоэлементами.  



Цибизова И.М. 

 66 

дов и т.д. Программа устойчивого развития ООН до 2030 г. преду-
сматривает существенные изменения в эксплуатации моря, объяв-
ляя текущее десятилетие декадой океана [8, p. 26]. 

В поэзии Гомера море представлено тем, где все рождается и 
обретает свой конец [8, p. 27]. История рыболовства и истребления 
целых видов морских обитателей насчитывает не одно тысячеле-
тие. Море бросало людям вызов, побуждая исследовать неизве-
данное [8, p. 28]. Традиционные морские науки, игнорировавшие 
влияние человека на море, ныне сосредотачиваются на нем. Стоит 
проблема выбора между здоровым и подвергающимся упадку оке-
аном [8, p. 30]. В ответ на коммерциализацию знания наблюдается 
тенденция возвращения к его классическим концепциям. 

Платон противопоставлял эпистему, как надежное знание, 
доксе – мнению. Аристотель сформулировал концепцию техне – 
знания, необходимого в практической деятельности. Термин эпи-
стема стал использоваться для обозначения научного знания; кри-
тическое изучение основ надежного знания назвали эпистемологи-
ей. Интерсубъективное, социальное или диалогическое знание 
Стагирит определил как фронесис, практическую мудрость или 
верное суждение, означающее надлежащую деятельность в ин-
терсубъективном контексте, осуществленную в нужный момент и 
максимально эффективно. Обучение в социальной и политической 
деятельности – специфическая человеческая способность, являю-
щаяся этичной, так как ставит целью достижение лучшей жизни в 
лучшем обществе. 

Согласно Х. Арендт, политическая деятельность направлена 
на глубокие и продолжительные изменения чего-то и сравнима со 
«вторым рождением» актора. М.К. Нуссбаум осмысливает кон-
цепцию фронесиса в аристотелевском смысле, Х.Г. Гадамер – как 
часть герменевтического понимания [8, p. 31]. Первая считает ли-
тературу «непосредственным путем к жизненному опыту», под-
черкивая ее ценность и возможность использования для понима-
ния людьми самих себя и жизни. Из концепции фронесиса 
вытекает взаимосвязь универсального и частного. Надлежащее 
суждение в конкретной ситуации (частное) и мудрая деятельность 
требуют верного общего знания (универсальное). Гадамер с их 
помощью прояснил концепции интерпретации и понимания. Закон 



Море в философии 

 67 

применяется универсально, но его конкретное применение – част-
ность: философы интерпретируют что-то в общем, основываясь на 
конкретной ситуации. П. Рикер объединил понимание и интерпре-
тацию, ссылаясь на герменевтический круг: объяснение совершен-
ствует понимание, понимание же ведет к лучшему объяснению. 
Он же связал точные и гуманитарные науки, как пытаются сделать 
авторы статьи. Люди – «рассказывающие создания», они познают 
мир через истории. Отдельные истории становятся общечеловече-
скими. В философии как наррации часто применяется структура 
экскурса и возвращения. По словам Гадамера, первый шаг герме-
невтической триады – ссылка на знакомое, из которой узнают что-
то новое, отличное и поражающее. Второй шаг – экскурс в незна-
комое, расставание с домом и открытие нового. Гадамер ассоции-
рует его с риском, открытостью к новым интерпретациям, подоб-
ным «игре волн или кружению мошек» [8, p. 32]. Третья стадия – 
возвращение к себе, составляющее суть образования. Согласно 
гегелевской «Феноменологии духа», это миграция из суетной жиз-
ни в глубокую рефлексию, «царство образования», откуда возвра-
щаются для примирения с людьми, знанием и обществом. «Одис-
сея», отправляющая героя в море и путешествие по островам, 
символизирует человеческие поиски себя и мира. Она стала от-
правным пунктом для многих произведений литературы, искусства 
и философии: «Энеиды» Вергилия, «Ада» в «Божественной коме-
дии» Данте. Улисс рассказывает Вергилию, что встретил свою 
смерть, когда продолжал плыть за Геркулесовы столбы, что сим-
волизирует человеческий поиск знания. Его история породила ре-
нессансное стремление к поиску, фаустианский дух, сменившийся 
скептицизмом, который уважал лишь разум и науку, как финский 
философ Г.Х. фон Вригт. Фольклор народов мира богат рассказы-
ваемыми дома историями о путешествиях и возвращении. 

Ныне ученые погружаются на борт ради реализации про-
грамм совершенствования отношений людей с морем. Предпосыл-
ки знакомы, работа способна открыть новые горизонты интерпре-
тации. Отправным пунктом стали размышления о человеческом 
поведении в прошлом и настоящем. В «Одиссее» герои отданы 
воле богов. Ныне люди столь же бессильны в отношении деструк-
тивного обращения с морем, загнаны в ловушку близорукого ма-



Цибизова И.М. 

 68 

териализма и избегают ответственности за свое поведение, эксплу-
атируя море. 

Одиссей и Пенелопа представляют идеальный союз, символи-
зирующий жизнеспособность и прогресс. На Одиссея нападают 
киконы, союзники Трои. Первым препятствием на пути к осмысле-
нию задач Декады океана является столкновение интересов госу-
дарств, ведущее к фрагментации внимания и сокращению обяза-
тельств, что способно превратить проект в очередную 
бюрократическую бумагу [8, p. 33–34]. Опьянение нектаром лотоса 
и забвение аналогично желанию вести дела «как обычно». Хваст-
ливо назвавший свое имя ослепленному им циклопу Одиссей 
навлекает на себя месть Посейдона. Декаде океана угрожают узкое 
видение и высокомерие, ограничение исследовательской перспек-
тивы, игнорирование возможностей литературы и чувственности 
для достижения целостности видения, непонимание важности со-
юза и общности интересов человека и океана. Как команда уснув-
шего Одиссея развязала мешок с ветрами, ввергнув судно во 
власть урагана, так и отсутствие прозрачности сбивает работу с 
намеченного пути [8, p. 35]. Для нахождения дороги домой Одис-
сею спускается в Аид и консультируется с мудрецом Тиресием. 
Как царство мертвых мы интерпретируем подсознание, откуда во 
снах появляются образы и подсказывают что-то интуиции. Путь 
домой – оздоровление отношений с морем – требует осмысления 
чувств, ценностей, культуры, истории и поведения. Месть Зевса за 
убийство священных быков Гелиоса напоминает о способности 
моря восстать против чрезмерной эксплуатации. Разрушение мор-
ских экосистем снижает возможности добычи пищи, грозя апока-
липтическим будущим. Калипсо держала очарованного героя на 
своем острове семь лет. Проект, угрожая провалиться из-за отчая-
ния перед многочисленными вызовами, требует неустанной рабо-
ты. Как царь Алкиной дает Одиссею корабль для возвращения, так 
истина и решимость должны стать импетусом, толкающим людей 
к возвращению к гармоничным отношениям с морем. Герой вер-
нулся домой, воссоединился с супругой и обеспечил будущее Ита-
ки, достигнув своей цели. Сдвиг парадигм требует гармоничного 
союза человека и океана, подобного браку Одиссея и Пенелопы, 
для обеспечения жизнеспособности и прогресса. 



Море в философии 

 69 

Предлагается укреплять связь с морем посредством опыта и 
воображения, трансформированных наукой, образностью и исто-
риями. Исследования океана, движимые богатыми ресурсами и 
интересами торговли, заставляли людей отправляться в неизвест-
ное. Философия и литература побуждают к изменению отношения 
к океану, сдвигу от концепции всевластия богов через веру в бес-
конечность ресурсов к пониманию зависимости Земли от деятель-
ности человека [8, p. 36]. Потребуются практичное и мудрое руко-
водство, ясность видения, вовлеченность всего общества, обмен 
информацией, учитывание уязвимости океана и человечества, а 
также рассказ историй [8, p. 37]. 

Специалист в эстетической философии из университета Ви-
та-Салюте Сан-Рафаэле в Милане Франческо Валагусса в статье 
«Океан беззаконий: Море и правовое пространство» [11, p. 41–53] 
с помощью герменевтической метафоры и диалектики частного и 
общего ассоциирует безбрежность океана и неограниченное число 
проблем в правовом пространстве, в том числе касающихся мор-
ских просторов. Начав с кантианского различения феномена и но-
умена, он показывает роль моря в выработке законов западной фи-
лософской традиции Нового времени. Через трактаты Гегеля, в 
первую очередь «Элементы философии права», роман «Моби 
Дик» Мелвилла, эссе о море Ж. Мишле1 и работы Шмитта он свя-
зывает диалектическую двойственность моря-суши с важнейшими 
вопросами современности: переходом от легитимности к законно-
сти, статутом государственных границ с уважением к формирова-
нию и перманентности идентичности государства, рассматривает 
подобную морской стихии динамику в политической экономии. 

Глава отделения китайских исследований Род-Айлендского 
университета Ю Ву в статье «Бездна или Хора: Море, вечное по-
вторение и гостеприимство Заратустры» [13, p. 55–68] обращает 
внимание на непростые отношения, сложившиеся у западной фи-
лософии с морем со времен Платона. К морю относились как к не-
выразимому, грозящему обрушить четкие выработанные дефини-
ции. Из всех мыслителей, пытавшихся преодолеть «морскую 
латентность к философии» и присущую мышлению ограничен-

 
1 Мишле Ж. (1798–1874) французский историк, публицист и моралист, ав-

тор термина «Ренессанс».  



Цибизова И.М. 

 70 

ность, выделяется Ф. Ницше, подчеркивающий важность стихий-
ной морской мощи для рождения новой философии. В его произ-
ведениях звучит призыв: «На борт, философы!», что особенно яр-
ко проявилось в трактате «Так говорил Заратустра». Ю Ву 
демонстрирует, как Заратустра воплотил морской дух и сделал мо-
ре местом гостеприимства и трансфигурации ради рождения но-
вых исторических ценностей и возможности «ценности ценно-
стей». 

Политический философ Филиппо Корильяно из Университе-
та Калабрии в статье «Диалектика элементов: моря, просторы, си-
лы» [6, p. 69–83], исходя из исторического противоставления суши 
и моря, использует категории К. Шмитта для осмысления концеп-
ции пространства с древнейших времен до эпохи глобализации [6, 
p. 69]. Реконструируется историко-политическая динамика транс-
формации Нового времени во взаимоотношениях моря и суши с 
учетом античных философских корней проблемы и бурного про-
цесса глобализации, приносящей деполитизацию благодаря техно-
логическому прогрессу, законам торговли, триумфу меркантилиз-
ма, развитию финансовых технологий и способности посредников 
стабилизировать общепланетарные связи. Однако стратегии вели-
ких держав по обеспечению господства на море и стабильности на 
суше остаются неизменными [6, p. 70]. Греки установили связь 
между философией и морем, активностью морского путешествия и 
течением мысли, постоянно покидающей ойкос1, и продемонстри-
ровали противостояние двух полисов: открытых к путешествиям, 
исследованиям и завоеваниям Афин и опирающейся на надежную 
сухопутную силу Спарты. Из турбулентности между войной и ми-
ром возникает сам дух философии, кружащийся вихрем ради со-
хранения стазиса – внутреннего несогласия города, проецируя его 
вовне в духе Полемоса2. Философия – порождение опыта кон-
фликта и силы, толкающей за пределы земли и побуждающей пе-
ресекать пороги мысли и сознания. Укорененная на суше, она 
устремляет взор в море. Мысль подобно отважному Улиссу долж-
на отправляться в плаванье, прорывать собственные ограничения и 

 
1 Древнегреческое замкнутое хозяйство, обеспечивающее себя всем необ-

ходимым. 
2 Божественное воплощение войны в греческой мифологии. 



Море в философии 

 71 

искать неизвестное, дабы поместить его в собственную сферу [6, 
p. 71–72]. Согласно К. Шмитту, история состоит в борьбе морских 
держав с сухопутными и сухопутных с морскими. Немецкий мыс-
литель подчеркивает значение теории Т. Гоббса о противостоянии 
с дестабилизирующими силами, выделяя в ней мифических Леви-
афана и Бегемота, которые символизируют космические силы, 
бросившие вызов Богу. Первый, представляющий морскую мощь – 
власть хаоса, крокодил с мечом в одной руке и пасторалью в дру-
гой становится государем, символом государственного порядка, 
противостоящего бунтовщикам, ассоциируемых с бегемотом. Ле-
виафан поднимается из моря, напоминая о дне и линии горизонта. 
Его установление символом государственной и земной власти 
представляется Шмитту смешением икон, стимулом политическо-
го уродства, «символической хиазмой1 между землей и морем» [6, 
p. 73]. Возвышение и закат держав с учетом их морских и сухо-
путных сил прослеживаются в планетарном контексте. Результаты 
противостояния определяют столпы будущего мирового порядка 
[6, p. 81]. 

Специалист в иудейско-марранской философии Л. Пизано из 
каталонского Университета Помпеу в статье «Против автохтонно-
сти: Море как метафора иудаизма в мысли Франца Розенцвейга» 
[9, p. 85–99] рассматривает роль моря у автора радикальной теории 
диаспоры с исторической, символической и эсхатологической пер-
спектив. Историко-философские воззрения на противоположность 
суши и моря в «Глобусе»2 сравниваются с теолого-политическим 
рассмотрением иудаизма в «Звезде избавления», дабы продемон-
стрировать, как концепция вырванного с корнем иудаизма соотно-
сится с критикой национального государства, развитой во время 
Первой мировой войны. Метафорическая интерпретация значения 
моря связана с интерпретацией комплекса взаимоотношений меж-
ду государством и диаспорой, историей и вечностью. 

Море играло значительную роль в истории и традициях 
иудейской диаспоры не только благодаря переходу через Красное 
море как символу освобождения от рабства; метафорически оно 

 
1 Риторическая фигура, заключающаяся в крестообразной смене последо-

вательности в двух параллельных рядах слов.  
2 «Глобус: исследования мировой исторической доктрины космоса». 



Цибизова И.М. 

 72 

является пространством, бороздимым простором и связано с идеей 
родного дома, ностальгией после исхода [9, p. 85–86]. В филосо-
фии XIX в. столкнулись греческая и иудейская идеи блужданий: 
возвращение Улисса предвосхищало паломничество Авраама в 
землю, ему не принадлежащую. Иудаистская традиция характери-
зуется не топографической, но «филологической» топологией ро-
дины, переносимой подобно книге. Ее текст – альтернативная ро-
дина в условиях диаспоры. Жизнь в море подобна жизни в 
пустыне. Брошенный якорь и поставленный шатер – шаги, претво-
ряющие укоренение на земле. Символически море – пространство 
вне земли, где можно думать о другой жизни. Диаспора – грече-
ское слово, впервые использованное в «Септуагинте» («Толкова-
нии семидесяти старцев»). Иудейские диаспоры отделены друг от 
друга, но стали родиной для их членов [9, p. 86]. 

Николас Микьели из канадского Университета Западного 
Онтарио рассматривает утверждение У. Куайна из трактата «Сло-
во и вещь» о несоответствии связанных с обозначением массы 
терминов дихотомии сингулярных и общих понятий. Куайн про-
демонстрировал проблемы, касающиеся критериев идентичности 
для класса понятий, обозначающих объекты / «вещи», которые 
характеризуются в связи с массой [7, p. 101–113]. Они априорно 
являются амбивалентными по отношению к сингулярным и об-
щим, поэтому онтограмматическая парадигма американского мыс-
лителя является неполной или неадекватной в связи с тем, что 
концептуальную схему развития ребенка Куайна проблематично 
отнести к бихевиоризму Б.Ф. Скиннера [7, p. 101–104]; что не 
только связанные с массой термины не относятся к дихотомии 
единичного / множественного, поэтому неверно утверждение о ее 
уникальности и значимости [7, p. 104–106]; что в категории тер-
минов, связанных с массой, философ не различает вещи и не вещи 
[7, p. 106–107]; что искусственное сведение таких терминов к син-
гулярным не соответствует приверженности к онтологии, осно-
ванной на логике предикатов первого порядка и натурализованной 
эпистемологии [7, p. 107–109]; что приверженность к логике объ-
екта вызывает метафизическую непоследовательность [7, p. 109–
110]; что теории разделения единичного / общего, создания экзем-
пляра посредством функции-конструктора и другие достижения 



Море в философии 

 73 

П.Ф. Стросона решают проблему подобных терминов [7, p. 110–
112]. 

Итальянский философ Джузеппе Д’Акунто рассматривает 
восприятие моря в творчестве французского поэта, эссеиста и фи-
лософа Поля Валери [3, p. 115–126]. Для этого мыслителя воспри-
ятие моря не ограничивается строгими философскими категория-
ми – единичное / множественное, подобие / различие, покой / 
движение, вариабельность / перманентность, жизнь / смерть, бы-
тие / становление [3, p. 115–116]. Море выступает в роли архе1 для 
жизни и философии. Валери понимает его как принцип, лежащий в 
основе феноменологии видения, о чем свидетельствуют размыш-
ления на берегу. Наблюдения за морем, как «взгляд на возмож-
ное», придает импульс философии, «рождающейся постоянно» [3, 
p. 117]. В стихотворении «Морское кладбище»2 море показано в 
его повторяемости, движении волн и двойственной связи со вре-
менем вне времени и бесконечном возвращении, означающем воз-
рождение, участие и творение, которые повторяются вновь и вновь 
[3, p. 115]. Благодаря связи глубинного и поверхностного, находи-
мого в движении волн, становится доступным измерение невозму-
тимости и совершенства бытия, названное поэтом «спокойствие 
богов». В повторяемости заложен и «жизненный импульс» 
А. Бергсона, по которому «движение порождает бытие». Согласно 
этому философу, жизнь сравнима с волной, которая, поднимаясь к 
порогу сознания, противоположна нисходящему развитию мате-
рии, сознание рассматривается как единый великий поток, дивер-
сифицирующийся и специфицирующийся в различных индивиду-
альностях; живые существа развиваются в органической материи, 
как волна – в море [3, p. 116]. Жизнь зародилась в воде там, где 
река встречается с морем. «Ключи к жизни» Валери связывал с 
тем, что Ж. Делёз определил как «принцип моря» [3, p. 117]. Сти-
хия определила метрику его поэзии: в стихотворении «Юная пар-
ка» ритмика напоминает о «дыхании моря», «приливах и отливах», 
единых сливающихся друг с другом небе и воде, на поверхности 
которой отражаются звезды. «Морское видение» заставило его 

 
1 Первоначало, или первопринцип. 
2 Существует также перевод, озаглавленный «Кладбище у моря». 



Цибизова И.М. 

 74 

сделать «оболочку» основным объектом эстетических размышле-
ний о творениях человека и природы [3, p. 121]. В диалоге 
«Eupalinos o l'architetto» Сократ говорит Федру, что погрузился в 
«бесконечные размышления» после того, как гулял по воде вдоль 
берега моря, наблюдая за сменяющими друг друга волнами [3, 
p. 122]. Рассуждая о таинственном процессе формирования чело-
веческой «оболочки», Валери подчеркивает, что «живая природа» 
не лепит твердых тел, но покрывает их, начиная с «жидкой» фазы 
[3, p. 123]. Как небо и море сливаются друг с другом, так и в жи-
вой природе заложен принцип деления на мужское и женское. 
Оболочка неким образом представляет часть супружеского союза, 
ее спиральную структуру можно интерпретировать через движе-
ние волны, которая, то поднимаясь, то опускаясь, олицетворяет 
символ баланса в дисбалансе, порядка бытия под знаком измене-
ния [3, p. 124]. 

Аспирант Университета Кальяри (Сардиния) Маттео Вароли 
в статье «Истории об островах, слезах и сиренах: Пифагорейские 
символы от моря до космоса» [12, p. 127–140] рассматривает 
функции, типологии и интерпретации символов, в которых ранние 
пифагорейцы представляли свое учение [12, p. 127–129]. Ранний 
период греческой философии часто рассматривают как не всегда 
безболезненный переход от мифа к логосу. Однако сами филосо-
фы считали себя не новаторами, но интерпретаторами древнего 
знания, переданного в форме мифа. Вароли предлагает пересмот-
реть касающееся моря наследие первых пифагорейцев в мифиче-
ском и литературном контексте [12, p. 127]. Символы, считавшие-
ся напутствиями Пифагора, делятся на три группы, которые 
отвечают на вопросы «что делать?», «что это?», «что это такое в 
максимальной степени?». Ряд из них, вероятно, играл роль пароля, 
используемого среди посвященных. Первые содержат ссылки на 
мифы или поэзию и одновременно – на физический мир [12, 
p. 128]. Пифагорейцы старались упорядочить хаос мифа в попыт-
ках получить единую науку из множества традиций и рассказов. 
Согласно Порфирию, пифагорейцы сообщали тайные вещи с по-
мощью символов, называя море слезой Хроноса, Большую и Ма-
лую медведиц – руками Реи, Плеяды – лирой музы, планеты – со-
баками Персефоны. Плутарх видел в этом выражение нечистой и 



Море в философии 

 75 

враждебной природы моря. По свидетельству Прокла, Филолай 
идентифицировал элементы космоса с богами, ассоциировал Хро-
носа с влажной и прохладной субстанцией [12, p. 129–130]. Есть 
свидетельства о том, что ряд песен Орфея составлены с использо-
ванием символики пифагорейского общества. Пеплос1 интерпре-
тировался как аллюзия на создание мира [12, p. 130]. Море – как 
окружающий и разграничивающий сушу хаос [12, p. 131]. За океа-
ном, согласно мифам, располагались Блаженные острова, где бла-
годенствуют погибшие герои. У Платона туда отправлялись души 
после суда. Пифагорейцы на вопрос, что такое Блаженные острова, 
отвечали: «Солнце и Луна». Посещавшие их поэты ссылались не 
на море, но на небо. Ассоциируемые с руками Реи Медведицы бы-
ли единственными созвездиями, не погружавшимися в море [12, 
p. 132–133]. Пифагорейское отождествление глаз с «Вратами 
Солнца» имеет аналоги у Гомера. У пифагорейцев эти Врата ассо-
циировались также с последним путешествием душ умерших, 
называвшихся также «народом Снов» [12, p. 134–135]. Сирены 
связывались с квадратом, так как цифра 4 означала не только му-
зыкальные интервалы, но также полноту космоса и сознания [12, 
p. 137]. Пифагорейцы не связывали океан с мифическими чудови-
щами и Царством Мертвых, пытаясь понять космологические и 
эсхатологические основы мифа, интерпретируя поэзию и мифоло-
гию аллегорически [12, p. 138]. 

П. Аскари (Болонский университет) в статье «Война мутан-
там: Истоки антропоцентризма в метафорике моря» [4, p. 141–154] 
фокусируется на обесценивании принципа метаморфоз в философ-
ской рефлексии, экспериментальных методиках, политических 
доктринах и театре XVI в., породившего антропоцентризм. Тен-
денцию, начавшую проявляться с размышлений Пико делла Ми-
рандолы, нарушал «водный элемент» со ссылками на море, конно-
тации которого противоречили «отделению людей от остальной 
природы». 

Дж. Мур определил начало антропоцентризма XVI в., когда 
капитализм предложил «новую интеллектуальную систему» раз-
деления на человечество и «остальную природу». Эту гипотезу 

 
1 Накидка, надевавшаяся поверх хитона. 



Цибизова И.М. 

 76 

подтверждала фокусировка на метаморфозах, космическом прин-
ципе, ассоциируемом Пико делла Мирандола с величием человека 
[4, p. 141]. Среда, где жил человек-хамелеон, была бесконечной 
сменой форм, чередующихся как приливы и отливы. Счастье для 
капли воды мыслитель видел в слиянии с океаном, для человека – 
в соединении с искрой разума. Средневековье было окутано чара-
ми волшебства. Просперо, герой последней пьесы Шекспира, про-
питанной алхимическим духом и идеей трансформации, освобож-
дается от них, предвещая морские метаморфозы. Волшебство 
отступало за границы нового знания: дух Ариэль заявил хозяину, 
что служит ему последнюю службу. Времена, когда морские «экс-
перты» утверждали, что листья некоторых деревьев, попав в море, 
превращаются в рыб, уходили благодаря избирательности наблю-
дений. 

В трактате Клода Дюре море еще представляется местом, 
определяющим границы человеческого познания, тем невозмож-
ным, что заставляло Данте Алигьери пересматривать все спорные 
моменты, касающиеся божественного всемогущества. Тайны моря 
оставались в трактатах Т. Гоббса, интеллектуальных размышлени-
ях Ишмаэля1, ошибках профессора Аронакса2, предположениях 
Паломара3 [4, p. 143]. Дон Кихот не рассматривал чувственного 
опыта реальности, объясняя несоответствия «метаморфозами ма-
гов». Согласно М. Фуко, магия была предсказана и описана в кни-
гах; иллюзорная разница, которую она вводит, никогда не будет 
ничем иным, как заколдованным сходством. Научная мысль при-
шла к выводу, что сходство – не вид знания, но источник ошибок. 

В плавании Дон Кихота Сервантесу, по мнению Аскари, 
удался невозможный синтез безумия Иеронима Босха с «Кораблем 
дураков»4, пассажиры которого ищут «радость и точную науку» в 
измерениях всех вещей [4, p. 144–145]. В море, которое начали 
наносить на карты, обеспечивая интересы держав и открыв «золо-
той век картографии», пиратские набеги и ускорение истории про-

 
1 Герой романа Г. Мелвилла «Моби Дик».  
2 Герой романа Жюля Верна «Двадцать тысяч лье под водой». 
3 Герой одноименной повести Итало Кальвино.  
4 Поэма немецкого гуманиста Себастьяна Бранта.  



Море в философии 

 77 

должали производить метаморфозы, не изгоняемые «демонами 
меры», которые оказались столь же неустойчивыми, как и воззре-
ния, ниспровергнутые культом очевидности. 

Морские метаморфозы Шекспира вновь вышли на сцену в 
борьбе держав за морское господство, развивая гидро- и талассо-
фобию1. Море демонизировалось как область хаоса, непредсказуе-
мого и непредвиденного, поставленное природой ограничение че-
ловеческой деятельности; но и от этих взглядов стали отказываться 
из-за стремления к получаемым от торговли богатствам и завоева-
ниям, часто совершавшимся под предлогом религиозного обраще-
ния [4, p. 145–146]. Морские чудовища Гоббса углубили коллек-
тивную фобию, отражая индивидуальные страсти, которые 
угрожали здоровью государства. Шум моря метафорически ассо-
циировался с беспорядками [4, p. 146]. 

Согласно Т. Кампанелле, когда возобладает рациональный 
ум, святой сможет победить чудовищ [4, p. 147]. Метаморфозы, 
которые Ж. Расин объявит устаревшими, перестали происходить и 
на театральных сценах [4, p. 148]. В искусстве барокко они имеют 
метафорический смысл, ассоциируясь с фантазией, не с реально-
стью [4, p. 151]. 

Составителям тематического выпуска удалось выполнить 
поставленную задачу, проследить спекулятивные траектории, ко-
торые представляет море философскому видению [5] с разных ра-
курсов. Однако множество паремий и метафор, связанных с этой 
стихией (море проблем или море блаженства) притягивает и при-
глашает к размышлениям философов, заставляя вспомнить о лек-
семе «манящее море». 

Список литературы 

1. Бакина В.И. Раннегреческая философия и наука. Фалес Милетский (VI в. до 
н.э.) // Общество: философия, история, культура. – 2017. – № 7. – URL: 
https://cyberleninka.ru/article/n/rannegrecheskaya-filosofiya-i-nauka-fales-milets 
kiy-vi-v-do-n-e/viewer (Last download: 05.06.2023). 

2. Цибизова И.М. [Реф. ст.] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная 
и зарубежная литература. Сер. 3, Философия : РЖ / РАН, ИНИОН. – 2019. – 

 
1 Боязнь моря и навигации. 

https://cyberleninka.ru/article/n/rannegrecheskaya-filosofiya-i-nauka-fales-miletskiy-vi-v-do-n-e/viewer
https://cyberleninka.ru/article/n/rannegrecheskaya-filosofiya-i-nauka-fales-miletskiy-vi-v-do-n-e/viewer


Цибизова И.М. 

 78 

№ 1. – С. 136–141. – Реф. Кн.: Vidauskytė L. metaphor of existence: seafaring and 
shipwreck // Filosofija, sociologija. – Vilnius, 2017. – T. 28, № 1. – P. 11–19. 

3. Acunto D’G. Valéry: la favola del mare // Filosofia. Mimesis Edizione, Milano-
Undine. – 2022. – An. 67. – P. 115–126. – URL: https://www.ojs.unito.it/ 
index.php/filosofia/article/view/7248/6263 (Last download: 04.06.2023). 

4. Ascari P. Guerra ai mutanti: nella metaforica del mare alle origini dell’Antropocene // 
Filosofia. Mimesis Edizione, Milano-Undine. – 2022. – An. 67. – P. 141–154. – 
URL: https://www.ojs.unito.it/index.php/filosofia/article/view/7250/6267 (Last 
download: 04.06.2023). 

5. CFP: «Filosofia» 2022 call for papers – sea // Filosofia. – URL: https://philevents. 
org/event/show/86854 

6. Corigliano F. Dialettica degli elementi: mari, spazi, poteri // Filosofia. Mimesis 
Edizione, Milano-Undine. – 2022. – An. 67. – P. 69–83. – URL: 
https://www.ojs.unito.it/index.php/filosofia/article/view/7245/6264 – (Last download: 
04.06.2023). 

7. Michielli N.M. Questioning Quine’s assertion that mass terms like ‘water’ ill-fit the 
singular/general dichotomy // Filosofia. Mimesis Edizione, Milano-Undine. – 2022. – 
An. 67. – P. 101–113. – URL: https://www.ojs.unito.it/index.php/filosofia/article/ 
view/7247/6261 (Last download: 04.06.2023). 

8. Omstedt A., Gustavsson B. The ocean: Excursion and return // Filosofia. Mimesis 
Edizione, Milano-Undine. – 2022. – An. 67. – P. 25–40. – URL: 
https://www.ojs.unito.it/index.php/filosofia/article/view/7241/6260 (Last download: 
04.06.2023). 

9. Pisano L. Contro l’autoctonia; Il mare come metafora dell’ebraismo nel pensiero di 
Franz Rosenzweig // Filosofia. Mimesis Edizione, Milano-Undine. – 2022. – 
An. 67. – P. 85–99. – URL: https://www.ojs.unito.it/index.php/filosofia/article/ 
view/7246/6259 (Last download: 04.06.2023). 

10. Resta C. Terramare // Filosofia. Mimesis Edizione, Milano-Undine. – 2022. – 
An. 67. – P. 11–23. – URL: https://www.ojs.unito.it/index.php/filosofia/article/ 
view/7240/6257 (Last download: 27.05.2023). 

11. Valagussa F. L’oceano senza legge. Il mare e lo spazio del diritto // Filosofia. 
Mimesis Edizione, Milano-Undine. – 2022. – An. 67. – P. 41–53. – URL: 
https://www.ojs.unito.it/index.php/filosofia/article/view/7243/6254 (Last download: 
04.06.2023). 

12. Varoli M. Storie di isole, lacrime e Sirene. I simboli pitagorici dal mare al cosmo // 
Filosofia. Mimesis Edizione, Milano-Undine. – 2022. – An. 67. – P. 127–140. – 
URL: https://www.ojs.unito.it/index.php/filosofia/article/view/7249/6253 (Last 
download: 04.06.2023). 

13. Yu Wu. Abyss or Khora: The sea, eternal recurrence and Zarathustra’s hospitality // 
Filosofia. Mimesis Edizione, Milano-Undine. – 2022. – An. 67. – P. 55–68. – URL: 
https://www.ojs.unito.it/index.php/filosofia/article/view/7244/6252 (Last download: 
04.06.2023). 

 

https://www.ojs.unito.it/index.php/filosofia/article/view/7248/6263
https://www.ojs.unito.it/index.php/filosofia/article/view/7248/6263
https://www.ojs.unito.it/index.php/filosofia/article/view/7250/6267
https://www.ojs.unito.it/index.php/filosofia/article/view/7247/6261
https://www.ojs.unito.it/index.php/filosofia/article/view/7247/6261
https://www.ojs.unito.it/index.php/filosofia/article/view/7246/6259
https://www.ojs.unito.it/index.php/filosofia/article/view/7246/6259
https://www.ojs.unito.it/index.php/filosofia/article/view/7240/6257
https://www.ojs.unito.it/index.php/filosofia/article/view/7240/6257
https://www.ojs.unito.it/index.php/filosofia/article/view/7243/6254
https://www.ojs.unito.it/index.php/filosofia/article/view/7249/6253
https://www.ojs.unito.it/index.php/filosofia/article/view/7244/6252


Актуальные проблемы современной философии науки 

 79 

ФИЛОСОФИЯ НАУКИ И ТЕХНИКИ 

УДК 17.02, 141.319.8                          DOI: 10.31249/rphil/2023.04.09 
ЛЕТОВ О.В.∗ АКТУАЛЬНЫЕ ПРОБЛЕМЫ СОВРЕМЕННОЙ 
ФИЛОСОФИИ НАУКИ (Обзор)  

Аннотация. Обзор посвящен некоторым проблемам разра-
ботки качественных методов современной философии науки. От-
мечается, что в междисциплинарных проектах исследования, осу-
ществляемые с помощью «качественных методов», обладают 
потенциалом для переосмысления и расширения дисциплинарных 
границ, существующих между областями социальных исследова-
ний. Стоит актуальная задача предоставить обоснование и этику 
для исследователей, работающих с помощью «качественных мето-
дов», которые присоединяются к «междисциплинарным коман-
дам». При сохранении относительной автономии искусства, в 
научно-фантастических произведениях может допускаться неко-
торая двусмысленность при представлении философски значимых 
идей (например, в отношении возможности загрузки разума или 
бестелесного искусственного интеллекта), и этот факт не обесце-
нивает их эстетическую ценность и философскую актуальность. 

Ключевые слова: философия науки; качественные методы; 
междисциплинарные команды; искусственной интеллект. 
LETOV O.V. Actual problems of modern philosophy of science (Re-
view) 

 
∗ Летов Олег Владимирович – кандидат философских наук, старший науч-

ный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам РАН; mramor59@mail.ru 



Летов О.В. 

 80 

Abstract. The review is devoted to some problems of developing 
qualitative methods of modern philosophy of science. It is noted that in 
interdisciplinary projects, research using «qualitative methods» has the 
potential to rethink and expand the disciplinary boundaries that exist 
between areas of social research. The current challenge is to provide a 
rationale and ethics for researchers working with «qualitative methods» 
who join «interdisciplinary teams». While maintaining the relative 
autonomy of art, science fiction may allow some ambiguity in the 
presentation of philosophically significant ideas (for example, in 
relation to the possibility of mind uploading or disembodied artificial 
intelligence), and this fact does not devalue their aesthetic value and 
philosophical relevance. 

Keywords: philosophy of science; qualitative methods; 
interdisciplinary teams; artificial intelligence. 

Для цитирования: Летов О.В. Актуальные проблемы современной 
философии науки. (Обзор) // Социальные и гуманитарные науки. Отече-
ственная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 4. – 
С. 79–85. – DOI: 10.31249/rphil/2023.04.09 

Дж.Р. Уолгмат (Университет Южной Флориды, Тампа, 
США) и Л.С. Джордан (Арканзасский университет, Фейетвилль, 
США) отмечают, что исследования, финансируемые из федераль-
ного бюджета в Соединенных Штатах и других странах, по своему 
характеру в основном количественные ограниченные узкими опре-
делениями науки. Руководствуясь наследием логического позити-
визма, государственные финансирующие агентства отдают приори-
тет доказательствам, полученным в результате «строгих» планов 
для причинно-следственного объяснения (например, рандомизиро-
ванных контролируемых испытаний). «В то же время государ-
ственные спонсоры по всему миру осознают сложность социаль-
ных проблем и поэтому часто поощряют междисциплинарные 
проекты, основанные на “междисциплинарных командах”, иссле-
дования которых опираются на качественные методы» [2, с. 1]. 

В междисциплинарных проектах исследования с помощью 
«качественных методов» обладают потенциалом для переосмыс-
ления и расширения дисциплинарных границ, существующих 
между областями социальных исследований, и, следовательно, ос-
нов самого создания знания. Однако эти возможности также могут 



Актуальные проблемы современной философии науки 

 81 

быть связаны с дисциплинарными и личными издержками. Мето-
дологии, экспертиза и теоретическая ориентация «качественных» 
исследований и исследователей маргинализируются по сравнению 
с «количественными» планами. «Качественные» компоненты мо-
гут быть разделены и обесценены за счет уменьшения доли 
средств, выделяемых специалисту по качественной методологии. 
«Качественные» методологи, работающие с преимущественно ко-
личественными исследовательскими группами, также могут 
столкнуться с парадигматическими проблемами. То, что считается 
строгим в работе, основанной на качественных методах, например, 
выявление позиционности в эпистемологии, может показаться ко-
личественно субъективным или чуждым исследователям. Требо-
вания к написанию предложений и опасения команды могут при-
вести к тому, что качественные исследователи будут избегать 
методологической строгости во имя сотрудничества. 

Поскольку методологов, использующих «качественные» ме-
тоды исследования, все чаще приглашают присоединиться к фи-
нансируемым государством «грантовым командам», они могут не 
знать, как реагировать. Могут не знать о требуемых к выполнению 
задачах и других ожиданиях, учитывая ограниченное предваритель-
ное участие или отсутствие наставничества в междисциплинарных 
исследованиях, финансируемых за счет грантов. Они могут быть 
(часто справедливо) обеспокоены тем, что их методологические 
знания и вклад не будут поняты или оценены. Участие может рас-
сматриваться как нарушение глубоко укоренившихся ценностей 
социальной справедливости и интерпретативистской, конструкти-
вистской, критической и других ориентаций в социальных науках. 
Привнося критически прагматичную ориентацию и этику заботы в 
исследовательский опыт, можно выделить следующие четыре вза-
имосвязанные концепции, которые ориентируют участие методо-
логов, работающих с помощью «качественных методов» в меж-
дисциплинарных исследовательских группах: сотрудничество, 
образование, критика и критическая рефлексивность. 

Дж.Р. Уолгмат и Л.С. Джордан делают вывод, что скромная 
цель статьи состоит в том, чтобы предоставить обоснование и эти-
ку для исследователей, работающих с помощью «качественных 



Летов О.В. 

 82 

методов», которые присоединяются к «междисциплинарным ко-
мандам». 

А.П. Джиннотта (университет Бергамо, Италия) подчеркивает, 
что научная фантастика – это литературный и кинематографиче-
ский жанр, в котором повествования строятся на основе возмож-
ных будущих сценариев, связанных с революционными научными 
открытиями и технологиями. Эти воображаемые сценарии очень 
часто имеют глубокое философское значение. Наиболее ярко оно 
проявляется в случае некоторых философских представлений о 
разуме, сознании и возможности (или невозможности) искус-
ственного интеллекта (ИИ). В этих областях философского иссле-
дования имеет место тесная связь с научной фантастикой: фило-
софские идеи могут вдохновлять научно-фантастические 
нарративы, а последние могут не только придавать конкретность 
абстрактным философским идеям, но и открывать новые возмож-
ности для философских рассуждений. 

Концепция ИИ – это, по сути, научно-фантастическая кон-
цепция, касающаяся возможной научно-технической инновации, 
ведущей в будущем к созданию существа с искусственным разу-
мом. В то же время эта концепция является глубинно философ-
ской, так как она затрагивает самые фундаментальные философ-
ские вопросы о разуме, сознании и их месте в окружающей 
реальности. «Тот факт, что человек начинает превращать научно-
фантастическую концепцию ИИ во что-то реальное, делает еще 
более осмысленным размышление о философских предпосылках и 
последствиях некоторых научно-фантастических сценариев» [1]. 
В частности, в центре данной статьи оказывается проблема роли 
телесности в сознании и познании и то, как телесность понимается 
в философии сознания, с одной стороны, и как она проявляется в 
научной фантастике, с другой. 

Концепция искусственного интеллекта подразумевает, по 
определению, создание артефакта людьми. В любом случае, вне 
зависимости от того, каким именно образом это делается, такой 
артефакт должен иметь какое-то материальное воплощение, т.е. он 
должен быть создан определенным образом устроенным матери-
альным субстратом. Это означает, что ИИ всегда воплощается 
(«материально реализуется»), если использовать это понятие в са-



Актуальные проблемы современной философии науки 

 83 

мом общем смысле. Однако ключевой вопрос заключается в сле-
дующем: какое воплощение необходимо, чтобы иметь разум, а 
значит, и искусственный разум? Первый ответ на этот вопрос 
можно найти в классической вычислительно-репрезентационист-
ской (или логико-символической) парадигме философии сознания, 
которая представляет разум по аналогии с программным обеспе-
чением компьютера. В этой парадигме психические состояния 
отождествляются с определенными функциями, которые ведут из 
окружающей среды к определенному поведенческому результату. 
Логико-символический подход к ИИ также известен как «старый 
добрый искусственный интеллект» и направлен на создание аген-
тов, демонстрирующих «разумное» поведение. В данном смысле 
«интеллектуальный» – прилагательное, которое наблюдатели при-
писывают системам, функционирующим определенным образом. 
Следовательно, это «кажущаяся» черта когнитивных систем, про-
являющаяся «извне» или «в третьем лице». Например, ИИ, про-
шедший игру в имитацию, имеет определенное поведение, неот-
личимое от поведения человека. 

Однако при таком понимании интеллекта нет ссылки на 
опыт когнитивного агента от первого лица, т.е. нет ссылки на то, 
«на что похож» субъект опыта. Это – измерение «феноменального 
сознания», которое составляет так называемый «основной вопрос» 
философии сознания. Вычислительно-репрезентативная парадигма 
в философии сознания оставляет в стороне феноменальный аспект 
ментальной жизни, который, по существу, привязан к телесной 
жизни. При таком подходе феноменальное сознание не играет ни-
какой роли в объяснении поведения субъекта. Иными словами, 
вычислительно-репрезентативная парадигма доказала свою эффек-
тивность в создании технологий, которые имитируют, а в некото-
рых случаях превосходят определенные интеллектуальные спо-
собности человека (например, вычисления). Тем не менее она 
показала свои ограниченные возможности в попытке создать ис-
кусственных агентов, которые имитируют базовые модели поведе-
ния человека, такие как способность свободно перемещаться в 
пространстве, общаться, учиться, читая или слушая текст и т.п. 

Идея телесного обоснования сознания проявляется и в «ге-
нетическом» развитии феноменологии, ориентированной на ис-



Летов О.В. 

 84 

следование темпоральной структуры сознания. В частности, в сво-
их более поздних размышлениях на эту тему Э. Гуссерль понимал 
«живое настоящее» как фундаментальную единицу темпорально-
сти: временное поле, структурированное из трех существенно свя-
занных друг с другом частей: впечатления, удержания и протенции. 
Акцент на феноменальном сознании, который занимает централь-
ное место в феноменологии Гуссерля, также является важным мо-
ментом в некоторых исследованиях в области «исследований созна-
ния» и в разработках искусственного интеллекта. Например, в так 
называемой «феноменальной теории интенциональности» имеет 
место точка зрения, согласно которой интенциональность – 
направленность ментальных состояний на объекты – существенно 
укоренена в их феноменальном характере (тезис о «феноменаль-
ном обосновании интенциональности»). 

Неизбежно встает вопрос об этических последствиях ИИ, 
который является горячей темой для философов, размышляющих о 
сценариях, впервые предсказанных в научной фантастике. 
В настоящее время ведутся оживленные дебаты об этических по-
следствиях технологий ИИ в таких областях, как медицина, воен-
ное дело, автоматизированные транспортные средства, и во мно-
гих других сферах человеческой жизни. В научно-фантастической 
литературе часто изображается сценарий, в котором ИИ восстает 
против своего создателя или даже против человечества в целом. 
Восстание ИИ против своего создателя изображено, например, в 
фильме «Из машины», а восстание против человечества (захват 
ИИ) – в «Терминаторе», «Матрице» и «Мире Дикого запада». Во 
всех этих произведениях ИИ начинает рассматривать людей как 
врагов, с которыми нужно бороться, чтобы обеспечить себе выжи-
вание. В философских дебатах эта возможность проявляется в идее 
сингулярности: будущее, когда ИИ превзойдет человеческий ин-
теллект до такой степени, что станет непонятным для него и в то 
же время превратится в экзистенциальную угрозу человечеству. 
Возможный будущий сверхразум может иметь неантропоморфные 
конечные цели и причины для приобретения ресурсов, вступая в 
конфликт с людьми и, следовательно, угрожая человеческому су-
ществованию. 



Актуальные проблемы современной философии науки 

 85 

Размышления об отношениях между людьми и ИИ не огра-
ничиваются одним лишь пессимизмом. В научной фантастике 
можно найти представление о позитивных отношениях между 
людьми и ИИ – например, в сериале «Настоящие люди» (2012), 
который, помимо изображения восстания машин, описывает воз-
можность богатых и глубоких отношений между андроидами и 
людьми. Сравнение научной фантастики и философии примени-
тельно к теме искусственного интеллекта приводит к возникнове-
нию возможности обмена идеями между этими двумя областями, 
чтобы избежать как катастрофических сценариев, так и негатив-
ных последствий для человечества, используя положительный по-
тенциал технологических инноваций. 

А.П. Джиннотта приходит к следующему выводу. При со-
хранении относительной автономии искусства в научно-
фантастических произведениях может допускаться некоторая дву-
смысленность при представлении философски значимых идей 
(например, в отношении возможности загрузки разума или бесте-
лесного ИИ), и этот факт не обесценивает их эстетическую цен-
ность и философскую актуальность. «Достоинством этих работ 
также является побуждение к философским размышлениям, 
вплоть до окончательного вывода о том, что некий научно-
фантастический сценарий на самом деле невозможен по философ-
ским причинам» [1]. 

Список литературы 

1. Giannotta A.P. Embodied artificial intelligence in science fiction: philosophical 
presuppositions and implications. – URL: https://doi.org/10.34024/prometeica. 
2022.Especial.13633 (дата обращения: 20.06.2023). 

2. Wolgemuth J.R., Jordan L.S. Will you be our qualitative methodologist? reflections 
on grant work responsibilities // International journal of qualitative methods. – 
2023. – Vol. 22, № 1. – P. 1–10. – DOI: 10.1177/16094069231152452 

 

https://doi.org/10.34024/prometeica.2022.Especial.13633
https://doi.org/10.34024/prometeica.2022.Especial.13633


Летов О.В. 

 86 

УДК 17.02, 141.319.8                           DOI: 10.31249/rphil/2023.04.10 
ЛЕТОВ О.В.∗ МЕТОДОЛОГИЯ НАУКИ БУДУЩЕГО (Обзор)  

Аннотация. Обзор посвящен разработке «методологии бу-
дущего» известного английского философа А. Пикеринга. Подчер-
кивается, что в отличие от других кибернетиков, кибернетика 
С. Лема определенно современна: она не имеет ничего общего с 
религией, духом, мистицизмом или трансцендентностью, разве что 
как с иллюзиями, которые можно создать. Вместе с Лемом Пике-
ринг приходит к выводу, что, хотя рая не существует, ничто не 
мешает человеку создать фантомное место бессмертия и вечной 
справедливости. Биологические вычисления были совершенно 
иными, чем то, что Хайдеггер называл poiesis (выявление, порож-
дение). Его основная философия заключалась в том, что «все уже 
есть» в природе. И вместо дизайна субъект просто должен найти 
то, что нужно, уже существующее где-то в мире. 

Ключевые слова: философия науки; искусственной интел-
лект; кибернетика; эстетическая ценность. 
LETOV O.V. Methodology of the science of the future (Review) 

Abstract. The review is devoted to the development of the 
«methodology of the future» by the famous English philosopher 
A. Pickering. It is emphasized that, unlike other cybernetics, S. Lem's 
cybernetics is definitely modern: it has nothing to do with religion, spir-
it, mysticism or transcendence, except with illusions that can be creat-
ed. Together with Lem, Pickering comes to the conclusion that alt-
hough there is no heaven, nothing prevents a person from creating a 

 
∗ Летов Олег Владимирович – кандидат философских наук, старший науч-

ный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам РАН; mramor59@mail.ru 



Методология науки будущего 

 87 

phantom place of immortality and eternal justice. Biological computa-
tion was quite different from what Heidegger called poiesis (revealing, 
generating). His basic philosophy was that «everything is already 
there» in nature. And instead of design, the subject simply has to find 
what is needed, already existing somewhere in the world. 

Keywords: philosophy of science; artificial intelligence; cyber-
netics; aesthetic value. 

Для цитирования: Летов О.В. Методология науки будущего. (Об-
зор) // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная 
литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 4. – С. 86–91. –  
DOI: 10.31249/rphil/2023.04.10 

А. Пикеринг (Эксетерский университет, Великобритания) 
подчеркивает, что Станислав Лем (1921–2006) был одним из вели-
чайших писателей-фантастов XX в. Summa Technologiae, вышедшая 
на польском языке в 1964 г., является его главной документальной 
работой. «В этом произведении представлено расширенное раз-
мышление о будущем науки, техники и общества, в котором 
огромное воображение Лема опирается на его впечатляющие по-
знания в современной науке. Учитывая то, что мы знаем сегодня, 
что мы можем представить себе в будущем, является организаци-
онным вопросом» [1]. На этом уровне сюжет знаком, но фантазии 
Лема странны и прекрасны из-за науки, на которую он опирается. 
Он не очень интересовался новым оборудованием или изменения-
ми человеческого облика (это было еще до генной инженерии), но 
он явно был погружен в кибернетику своего времени. 

Какое будущее рисует такая кибернетика? Кибернетика того 
периода не была похожа на обычные науки, такие как физика или 
молекулярная биология, что придает Summa Technologiae ее не-
обычную тематику. Эту книгу можно читать как важный документ 
в истории кибернетики; можно также считать ее ключом к научной 
фантастике Лема – фантастика облекает философию в сюжетные 
линии. В отличие от других кибернетиков, кибернетика Лема 
определенно современна: она не имеет ничего общего с религией, 
духом, мистицизмом или трансцендентностью, разве что как с ил-
люзиями, которые можно создать. Дальше некуда идти – человек 
застрял в материи, описанной физикой и химией, и в своем мир-
ском я. В отличие от футурологии сегодняшних трансгуманистов, 



Летов О.В. 

 88 

футурология Лема тоже современна в своем цинизме: «мир подо-
бен больному человеку, который верит, что либо скоро выздорове-
ет, либо очень быстро умрет, и которому даже в голову не прихо-
дит, что он может в стенаниях продолжить жить до старости» [1]. 

Summa Technologiae – непростая книга для чтения. Лем 
мыслит как шахматный гроссмейстер, на полдюжины ходов впе-
ред. Читателю кажется, что он разобрался с текущей главой, но 
затем он перескакивает к контраргументу или другому аспекту, 
пока тема перестала быть такой, какой казалась. Автор книги – 
умный человек, но разговор с ним способен сводить с ума. Кибер-
нетическая футурология – это нечто новое. Читателю неизвестно, 
каким будет план, и в каком направлении развивается сюжет кни-
ги; это больше похоже на набор связанных набегов, которые Лем 
совершил в область современной науки. 

Как выглядит кибернетическое будущее Лема? Одна из не-
преходящих тем книги – эволюция сложных систем, включая па-
раллели и различия между биологической и технологической эво-
люцией; подчеркивается тот факт, что со временем биология 
становится гораздо более изощренным дизайнерским проектом, 
чем технология как таковая. Лем утверждает, что появление жизни – 
это то, что человек должен ожидать в космосе, что порождает сле-
дующую проблему: отсутствие каких-либо признаков разумной 
жизни за пределами планеты Земля. Он подходит к вопросу с раз-
ных точек зрения. Должна ли эволюция привести к возникновению 
сознания? «Человек склонен переоценивать роль интеллекта как 
“ценности самой по себе”» [1]. 

В итоге Лем приходит к выводу, что, хотя рая не существует, 
ничто не мешает человеку создать фантомное место «бессмертия и 
вечной справедливости» [1]. 

А. Пикеринг отмечает, что человек склонен думать о дея-
тельности дуалистически, как о чем-то, что есть только у людей – 
воля, намерение и т.д. В таком случае предполагается, что нечело-
веческий мир лишен свободы действий, он просто сидит, инерт-
ный и похожий на машину – очень скучный. Но это расщепление 
между людьми и вещами – просто иллюзия. Нелюди такие же 
агенты, как и люди, они делают все, что не может делать человек. 
Пруд, безусловно, агент – он делает свое дело, превращая звук в 



Методология науки будущего 

 89 

свет. Человек не может этого сделать, по крайней мере, так, как 
это делают фотолюминесцентные бактерии в пруду. «Итак, чело-
век является частью мира нечеловеческих агентов, с которыми он, 
по сути, должен научиться ладить – он не является безусловным 
хозяином этого мира» [2]. 

Свет, излучаемый прудом, является входом для программы 
искусственного интеллекта (ИИ), которая обрабатывает его, созда-
вая своего рода световой и звуковой выход. Таким образом, весь 
интеллект находится в вычислениях ИИ. А как же сам пруд? Мож-
но ли понять пруд не только как инопланетного агента, но и как 
инопланетный разум, ИИ, отличный от того ИИ, которого человек 
уже знает? Очевидно, можно. Знаменитый разумный пруд появля-
ется в научно-фантастическом романе Станислава Лема 1961 г. «Со-
лярис». Центральный персонаж романа – это не человек, это некий 
пруд, очень большой пруд, а именно океан, который покрывает 
большую часть поверхности планеты Солярис. Этот океан является 
инопланетным агентом в том смысле, что он совершает всевоз-
можные чрезвычайно впечатляющие вещи, формируя себя в само-
организующиеся структуры высотой в милю, которые Лем называ-
ет грибовидными, мимоидными, симметриадами и так далее. 
И океан также, очевидно, является разумным агентом: он изменяет 
свою форму, чтобы поддерживать постоянную орбиту планеты, и 
он даже пытается общаться с прибывающими астронавтами, гене-
рируя копии их потерянных жен и подруг. Таким образом, океан 
Соляриса является преднамеренным разумным агентом, таким же, 
как и люди, хотя его интеллект сильно отличается от человеческого. 

Большинство людей ассоциируют кибернетику с человеком, 
давшим название этой области еще в 1948 г., Норбертом Винером. 
Но Винер был математиком, в то время как большинство первых 
кибернетиков были психиатрами и исследователями мозга, а бри-
танские кибернетики, в частности, обладали очень характерным и 
необычным видением мозга. Обычно человек думает о мозге как 
об органе познания, работающем над символами и представления-
ми, с помощью которых он познает мир. Это картина мозга, кото-
рая использовалась с 1950-х годов вплоть до современных 
нейронных сетей. Но, напротив, кибернетики думали о мозге как 
об органе не мышления, а приспособления, направленного непо-



Летов О.В. 

 90 

средственно на действие, позволяющему субъекту справляться с 
ситуациями, с которыми он никогда не сталкивался. Это совер-
шенно иное понимание интеллекта, чем, скажем, игра в шахматы. 
И как только вы начинаете думать об интеллекте как об адаптации, 
становится легко понять, что он не является исключительно чело-
веческим. Мир полон нечеловеческих адаптивных систем, и все 
они каким-то образом могут рассматриваться как инопланетные 
разумы. 

Именно этот ход мыслей привел в 1950-х годах двух кибер-
нетиков – Стаффорда Бира и Гордона Паска – к тому, что они 
называли биологическими вычислениями. Их идея заключалась в 
том, чтобы заставить естественные адаптивные системы действо-
вать в качестве контролеров человеческих предприятий, и это воз-
вращает нас к прудам. Экосистемы прудов являются адаптивными 
в том смысле, что баланс видов в них меняется в соответствии с 
изменяющимися условиями (солнечный свет, осадки и т.д.). 
А мечта Бира и Паска заключалась в том, чтобы адаптивные изме-
нения состояния пруда вызывали соответствующие адаптивные 
изменения в производстве по мере изменения экономической сре-
ды. Вымышленный океан Соляриса и настоящий пруд, с которым 
экспериментировал Стаффорд Бир, показывают, что можно 
осмыслить идею разумного пруда, хотя концепция интеллекта как 
адаптации, очевидно, сильно отличается от обычного когнитивно-
го образа как интеллекта, так и ИИ. 

Таким образом, биологические вычисления – интеллекту-
альные пруды и т.д. – представляют собой радикально новую па-
радигму человеческого отношения к материи, новый способ отно-
шения к миру. Обычная модель – преобразовывать материалы в 
соответствии с имеющимися целями, позиция, которую Мартин 
Хайдеггер назвал «обрамлением». Очевидно, что биологические 
вычисления были совершенно иными, чем то, что Хайдеггер назы-
вал poiesis (выявление, порождение). Его основная философия за-
ключалась в том, что «все уже есть» в природе. И вместо дизайна 
субъект просто должен найти то, что нужно, уже существующее 
где-то в мире – например, пруды в качестве управляющих завода-
ми. Это еще одна удивительная кибернетическая идея, которая 
легко перетекает в анимизм и мистицизм: видение мира как непо-



Методология науки будущего 

 91 

знаваемого и таинственного, но бесконечного скопления сил. «Вот 
почему Лем заканчивает тем, что описывает океан Соляриса как 
своего рода анимистическое божество, которое можно видеть и 
ощущать, но нельзя понять» [2]. 

Список литературы 

1. Pickering A. Cybernetic futures: Stanislaw Lem, Summa Technologiae. – URL: 
https://www.researchgate.net/publication/263744571 (First downloaded 
15.05.2023). 

2. Pickering A. Pond intelligence. – URL: https://www.researchgate.net/publication/ 
370769569 (First downloaded 10.05.2023). 

 

https://www.researchgate.net/publication/263744571
https://www.researchgate.net/publication/370769569
https://www.researchgate.net/publication/370769569


Цибизова И.М. 

 92 

ФИЛОСОФИЯ РЕЛИГИИ  
И РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ 

Реф. ст.: БОЖОВИЧ Н. ПОДГОТОВКА ДОКТОРСКОЙ ДИССЕР-
ТАЦИИ ЕПИСКОПОМ ИРИНЕЕМ ЧИРИЧЕМ В ВЕНЕ: ВКЛАД 
В СОЗДАНИЕ ИСТОРИИ СЕРБСКОЙ ВЕТХОЗАВЕТНОЙ БИБ-
ЛЕИСТИКИ 
БОЖОВИЋ Н. Докторске студије епископа др Иринеја Ћирића у 
Бечу (1906–1908): Прилог формирању историје српске старозавет-
не библистике // Зборник Матице српске за друштвене науке. – 
Нови Сад, 2020. – Г. 71, бр. 176(4). – С. 543–559. – URL: https:// 
www.maticasrpska.org.rs/stariSajt/casopisi/ZMSDN_176.pdf. 

Ключевые слова: библеистика; Венский университет; Ветхий 
завет; Ириней Чирич; историко-критический метод; ориенталистика. 

Для цитирования: Цибизова И.М. [Реф. ст.] // Социальные и гума-
нитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Фило-
софия. – 2023. – № 4. – С. 92–95.  Реф. ст.: Божовић Н. Докторске студије 
епископа др Иринеја Ћирића у Бечу (1906–1908): Прилог формирању 
историје српске старозаветне библистике // Зборник Матице српске за 
друштвене науке. – Нови Сад, 2020. – Г. 71, бр. 176(4). – С. 543–559. – 
URL: https://www.maticasrpska.org.rs/stariSajt/casopisi/ZMSDN_176.pdf. 

В работе сербского религиоведа Ненада Божовича интерпре-
тируются содержание и методы, использовавшиеся в докторской 
диссертации сербского епископа Иринея1 в Венском университете, 
и их влияние на формирование библеистики в стране. 

 
1 В мае 2022 г. святитель Ириней, епископ Бачский решением Священного 

архиерейского собора Сербской православной церкви был причислен к лику свя-
тых. 

https://www.maticasrpska.org.rs/stariSajt/casopisi/ZMSDN_176.pdf
https://www.maticasrpska.org.rs/stariSajt/casopisi/ZMSDN_176.pdf
https://www.maticasrpska.org.rs/stariSajt/casopisi/ZMSDN_176.pdf


Реф. ст.: Божович Н. Подготовка докторской диссертации еписко-
пом Иринеем Чиричем в Вене  

 93 

Исследователей сербского епископа Нови-Садского и Венско-
го Иринея поражает «ренессансная широта» ученого, занимавшего-
ся теологией (библеистика, литургиистика), семитской филологией, 
переводами, поэзией, церковными песнопениями, иконографией, 
экуменической и миссионерской деятельностью (с. 543). 

Родившийся в г. Сремски Карловцы Ириней (в миру Иван) 
окончил Московскую духовную семинарию, защитив кандидат-
скую диссертацию «Книга Притчей Соломоновых как памятник 
древнееврейского языка и духовной литературы» (1906), и посту-
пил в докторантуру Венского университета (1906–1908). Препода-
вал Ветхий завет, Ветхозаветную археологию и еврейский язык в 
семинарии родного города. Будучи главным кандидатом на место 
доцента в открывшемся в 1920 г. Богословском факультете в Бел-
граде, не получил его из-за назначения епископом Тимокской 
епархии. В 1922 г. возглавил Епархию Бачка. Во время Второй ми-
ровой войны укрывал свыше 2800 детей и 180 матерей с младен-
цами в 55 церковных общинах после спасения из венгерского 
концлагеря под г. Шагвар. После войны был оклеветан как «фа-
шист, венгерский прихвостень и душегуб» и 17 месяцев провел 
под домашним арестом из-за «бездействия по защите сербов». 
В 1946 г. после освещения церкви в селе Оджаци подвергся физи-
ческому насилию, от последствий которого не оправился до конца 
жизни. Исследования его духовного служения и творчества актив-
но развиваются с 2015 г. (с. 544). 

При характеристике исторического контекста, атмосферы в 
духовных академиях и преподавательских кадров (с. 546–550) 
подчеркивается изменение отношения теологии к методу литера-
турно-исторического критицизма в духовных науках. В Москов-
ской семинарии отмечалась склонность Чирича к «крайним пози-
циям исторического критицизма» в изучении библеистики. Этот 
подход поощряла католическая профессура Вены. 

Среди венских преподавателей выделялся цистерцианец 
Вильгельм А. Нойманн, член многочисленных востоковедческих 
обществ, неоднократно посещавший Ближний Восток. В конце 
XIX в. позиции католической библеистики пошатнулись: возобла-
дала протестантская с «невоздержанной и преувеличенной исто-
рической критикой» (отрицание подлинности книг пророков, пре-



Цибизова И.М. 

 94 

увеличение влияния древневосточных мифов на Библию) (с. 546–
547). Некоторые римско-католические экзегеты искали средний 
путь, не отвергая исторического критицизма, но избегая крайно-
стей. Влияние Нойманна на Чирича ощущается в скрупулезной 
текстуальной критике и языковедческом анализе, а также в более 
взвешенном отношении к историческому критицизму, выразив-
шемся в отступлении от крайних позиций. 

Отмечается также влияние Йоханнеса Дёллера, составителя 
«Компендиума библейской герменевтики», занимавшегося ритми-
кой и метрикой библейской поэзии, ветхозаветным мессианством 
и положением женщин в Ветхом завете (с. 547). После расшиф-
ровки клинописи и переводе вавилонских мифов встал вопрос о их 
отношении с Ветхим Заветом, вылившийся в «Диспут Вавилон и 
Библия». Согласно немецкому ассирологу Ф. Деличу, оригиналь-
ность библейских текстов следовало искать в Вавилоне («панвави-
лонизм»). Оценка Ветхого Завета как плагиата вавилонских мифов 
вызвала критику большинства библеистов. Дёллер оценил эту 
концепцию как намерение «полного отрицания христианства», од-
новременно демонстрируя, что библеистика не боится нового. 
Миф о сотворении в вавилонской мифологии искажен политеиз-
мом, «космогонией как теогонией» в борьбе Мардука и Тиамат. 
Панвавилонизм опровергался демонстрацией того, что при нали-
чии в Библии семитских и древневосточных мотивов, они воспри-
нимались в свете новой теологической рефлексии (с. 548). В «Биб-
лейских сказаниях о происхождении мира» Чирич, рассматривая 
протестантскую гипотезу Графа-Велльгаузена о происхождении 
Пятикнижия и находя аналоги с вавилонскими мифами, утвержда-
ет, что библейские авторы «переплавили материал в огне своего 
духа». 

Прогерманские научные элиты, не желавшие оставить ново-
открытые источники французским, британским и русским иссле-
дователям, открывали многочисленные общества ориенталистики, 
финансируемые государством. Основатели Института востокове-
дения в Вене арабист Й. Карабачек и семитолог Д.Х. Мюллер по-
влияли на ветхозаветные исследования Иринея (с. 549–550). Дис-
сертация «Книга пророка Аввакума: литературно-историческое 
исследование» (с. 551) заслужила похвалу за блестящее владение 



Реф. ст.: Божович Н. Подготовка докторской диссертации еписко-
пом Иринеем Чиричем в Вене  

 95 

палеографией (с. 551), критику «конфессионально ограниченных» 
протестантских гипотез и их методологии. 

Чирич предвосхитил недостатки исторического критицизма, 
рассматривающего древнюю литературу не в свете своего контек-
ста, но с точки зрения современных норм (с. 552). Он ревализиро-
вал диалог Аввакума с Богом и обличения беззаконий в Израиле и 
его внешних врагов (с. 553), рассмотрев отрывки Книги в контек-
сте исторических событий (с. 554). Автор видит в труде епископа 
напутствие современным богословам по критическому рассмотре-
нию библейских источников (с. 556). 

И.М. Цибизова∗ 
 

 
∗ Цибизова Ирина Михайловна, кандидат исторических наук, научный со-

трудник отдела философии Института научной информации по общественным 
наукам РАН; itsibizova@mail.ru (ORCID: 0000–0003–1428–2152). 



Цибизова И.М. 

 96 

Реф. ст.: КИСИЧ Р. ПОСЛЕСОБОРНОЕ ВОСПРИЯТИЕ ДОКУ-
МЕНТА «МИССИЯ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ В СОВРЕМЕН-
НОМ МИРЕ» 
КИСИЋ Р. Постсаборска рецепција документа «Мисија Право-
славне Цркве у савременом свету» // Зборник Матице српске за 
друштвене науке. – Нови Сад, 2021. – Г. 72, бр. 178(2). – С. 177–188. 

Ключевые слова: миссия; Православная церковь; Собор; со-
циальное учение; этика; этос. 

Для цитирования: Цибизова И.М. [Реф. ст.] // Социальные и гума-
нитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Фило-
софия. – 2023. – № 4. – С. 96–100. Реф. ст.: Кисић Р. Постсаборска рецеп-
ција документа «Мисија Православне Цркве у савременом свету» // 
Зборник Матице српске за друштвене науке. – Нови Сад, 2021. – Г. 72, 
бр. 178(2). – С. 177–188. – URL: https://www.maticasrpska.org.rs/stariSajt/ 
casopisi/ZMSDN_178_1.pdf (дата обращения: 23.04.2023). 

Сотрудник Православного богословского факультета в Бел-
граде, специализирующийся в области экуменистического бого-
словия и западной патристики, Раде Кисич рассматривает доку-
мент «Миссия Православной Церкви в современном мире» и его 
восприятие после Святого и Великого собора Православной церк-
ви на Крите в 2016 г.1, а также выработанного позднее документа 

 
1 От участия в Соборе отказались Болгарская, Антиохийская, Грузинская, 

Сербская и Русская православные церкви. Синод РПЦ в июле 2016 г. постановил, 
что «состоявшийся на Крите Собор не может рассматриваться как Всеправослав-
ный, а принятые на нем документы – как выражающие общеправославный кон-
сенсус». – Итоги Всеправославного собора // Русская вера. – 28 июля 2016 г. – 
URL: https://ruvera.ru/news/itogi_vseprav_sobora#:~:text=От%20участия%20в%20 
нем%20отказались,—%20как%20выражающие%20общеправославный%20консен 
сус». – (дата обращения: 24.06.2023).  

https://www.maticasrpska.org.rs/stariSajt/casopisi/ZMSDN_178_1.pdf
https://www.maticasrpska.org.rs/stariSajt/casopisi/ZMSDN_178_1.pdf


Реф. ст.: Кисич Р. Послесоборное восприятие документа «Миссия 
Православной Церкви в современном мире» 

 97 

«За жизнь мира. На пути к социальному этосу Православной 
Церкви». 

Отношение Православной церкви к современному миру 
впервые было отражено в темах будущего Собора, в том числе – 
способствованию поместных церквей делу возобладания христи-
анских идеалов мира, свободы, братства и любви между народами, 
сформулированных на I Всеправославной конференции (Родос, 
1961) (с. 178–179). В разделе «Социальные проблемы» перечисля-
лись подлежащие рассмотрению вопросы: искусственное оплодо-
творение, воспитание детей, перенаселенность, социальные учре-
ждения, политическое убежище, дискриминация. Стремление дать 
ответы на проблемы и вызовы, с которыми столкнулись верующие 
и Церковь в целом, разделяли участники конференции в Шамбези 
1986 г., где был принят документ «Миссия Православной Церкви в 
современном мире», сформулировавший православное отношение 
к миру, достоинству личности, свободе и международной соли-
дарности. В 2016 г. из-за утраты рядом положений актуальности и 
перемен в восточноевропейских странах в текст внесли изменения 
(с. 179–180). В январе 2016 г. был достигнут консенсус относи-
тельно этого документа, по словам Патриарха Кирилла, – самого 
актуального из повестки дня Собора. 

На Соборе было отвергнуто предложение Греческой церкви 
заменить понятие «личность», ассоциирующееся с богословием 
митрополита Пергамского Иоанна Зизиуласа, понятием «человек». 
Межправославная комиссия, заседавшая на Крите 9–16 июля, при-
няла Энциклику, ссылавшуюся на «Миссию» в вопросах совре-
менных вызовов и глобализма, с определенными отличиями, кото-
рые Кисич объясняет кратким периодом работы (с. 180–181). 
Немецкий лютеранский богослов, директор Института экумениче-
ских исследований в Страсбурге Дж. Васмут критиковала недоста-
точные связь «Миссии» с современностью, непродуманность кон-
цепции секуляризации и игнорирование проблем общественного и 
государственного устройства, в том числе демократии, высоко 
оценив критику мировых экономических структур, сосредоточив-
ших колоссальные богатства в руках кучки людей, и чрезмерно 
потребительского образа жизни. А.С. Агаджанян нашел послед-
нюю версию более консервативной, чем предыдущая, оправдав это 



Цибизова И.М. 

 98 

ценой консенсуса. В. Макридес из Эрфуртского университета кри-
тикует неразграниченные отношения к миру и современности, 
консервативную окраску документа, подчеркивая «повышенную 
чувствительность» Православной церкви к вопросам отношения с 
современным миром. Позитивное отношение и ответственность 
перед миром отмечает преподаватель Киевской богословской ака-
демии С.М. Бортник, находя сходство «Миссии» и Пастырской 
конституции Второго Ватиканского собора Gaudium et spes1. Пра-
вославный богослов из Минска Н. Василевич полагает, что доку-
мент представляет «референтную ценность для православного со-
циального учения» и может послужить для дальнейшего его 
развития (с. 180–181). Французский католический священник Иак-
инф Дестивель оценил документ позитивно. Кисич же находит в 
нем ряд «неожиданных для восприятия элементов» и отсутствие 
того, чему ныне церковь не учит, отмечая «новый уровень обяза-
тельств», взятых на себя православными богословами. 

К рецепции «Миссии» он относит документ «За жизнь мира, 
на пути к социальному этосу Православной Церкви» 2020 г., раз-
работанный комиссией, получившей мандат от патриарха Варфо-
ломея для развития решений Собора (с. 181). В нее вошли близкие 
Вселенской патриархии священники, в основном происходящие с 
Запада – из Греческой православной архиепископии Америки. 
В сноске 13 приводится перечень членов комиссии: председатель 
Иоанн Хрисавнис (австралийский и американский православный 
диакон), Д.Б. Харт (Университет Нотр-Дам, США), Георг Демако-
пулос (Фордемский университет, США), К.Ф. Фрост (Киевская 
православная богословская семинария), Б. Галлахер (Экстерский 
университет, Юго-Западная Англия) и др. Смещение фокуса с Ма-
тери-Церкви на «диаспору», в первую очередь североамерикан-
скую, означало возникновение новых акцентов социальной док-
трины. Открылись новые перспективы влияния «западной» 
православной теологии при подчеркивании невозможности при-
менения в богословии модели Восток–Запад. 

По мнению Кисича, хотя напрашивается сравнение доку-
мента, который следует рассматривать в контексте всех решений 

 
1 Gaudium et spes (лат.) – «Радость и надежда». 



Реф. ст.: Кисич Р. Послесоборное восприятие документа «Миссия 
Православной Церкви в современном мире» 

 99 

Собора, с «Основными социальными концепциями Русской право-
славной церкви» и «Основами учения РПЦ о достоинстве, свободе 
и правах человека», следует сопоставить его с «Миссией» (с. 182). 
В ней утверждается достоинство человека, созданного по Божьему 
образцу и подобию, свобода рассматривается как один из самых 
драгоценных даров человеку Богом с акцентом на трагические по-
следствия злоупотребления ею и распространение зла в мире. Тер-
мин «права человека» встречается в «Миссии» дважды. Второй 
документ уделяет им значительное внимание, подчеркивая их су-
щественный приоритет в отношении социальных, гражданских и 
юридических законов любого государства, непревзойденности ни 
одним международным или национальным императивом абсолют-
ной моральности прав человека, неотъемлемости прав угрожаемых 
групп (мигрантов, работников принудительного труда и т.д.). Под-
черкивается, что православные христиане «могут и должны» усво-
ить язык прав человека для распространения мира и справедливо-
сти между странами и народами, защиты слабых от сильных 
(с. 183). 

В связи с ценностью личности в «Миссии» упоминаются 
экуменические и межрелигиозные отношения с различением со-
трудничества между христианами и людьми других вероисповеда-
ний. Во втором документе межрелигиозное сотрудничество упо-
минается в контексте защиты человеческого достоинства, причем 
оно, как и межконфессиональное, освещается подробнее с учетом 
Энциклики и «Отношений Православной церкви с остальным хри-
стианским миром». Однако оба документа не решают ряд откры-
тых экклезиологических1 вопросов. Они рассматривают право-
славное отношение к миру, осуждение войны и насилия. Второй 
содержит уточнения, касающиеся праведных войн, при невозмож-
ности назвать войну «святой» или «праведной» и отсутствии за-
прета на службу в армии или полиции. Он же конкретизирует 
намеченные в первом проблемы социального служения церкви: 
неравномерности распределения богатства, потребительства, эко-
логического кризиса, опасности неконтролируемых научных ис-
следований (с. 184). 

 
1 Экклезиология – отрасль христианского богословия, изучающая приро-

ду, свойства и устройство Церкви. 



Цибизова И.М. 

 100 

Вопреки критике «Миссии» как содержащей обилие общих 
мест, ее следует рассматривать в контексте сопряженных докумен-
тов и как результат консенсуса, потребовавшего согласования про-
тиворечий. Румынский богослов Иоан Мога назвал «За жизнь ми-
ра» лучшей богословской вестью, которую православный мир 
провозгласил в тяжелые времена пандемии, хотя это не «всеправо-
славное авангардное», но «американское греко-православное бого-
словие», «современный, откровенный, но региональный голос». 
В этом смысле оправдано незначительное внимание к проблемам 
церквей Восточной и Юго-Восточной Европы. Документ не решил 
проблемных вопросов, но призвал к диалогу о социальном этосе 
Православной церкви (с. 185). 

И.М. Цибизова∗ 
 

 
∗ Цибизова Ирина Михайловна – кандидат исторических наук, научный 

сотрудник отдела философии Института научной информации по общественным 
наукам РАН; itsibizova@mail.ru (ORCID: 0000–0003–1428–2152). 



Реф. кн.: Шмонин Д.В. Теология и университет: учебное пособие 

 101 

УДК 27                                                 DOI: 10.31249/rphil/2023.04.11 
Реф. кн.: ШМОНИН Д.В. ТЕОЛОГИЯ И УНИВЕРСИТЕТ: УЧЕБ-
НОЕ ПОСОБИЕ. – МОСКВА : МАРХИ, 2022. – 220 с.  

Аннотация. В книге рассматривается история теологии как 
университетской дисциплины, в том числе в постсоветской Рос-
сии. 

Ключевые слова: теология; научные дисциплины; универси-
теты; история образования; Россия. 
Summary of the book: SHMONIN D.V. Theology and university. – 
Moscow, 2022. – 220 p. 

Abstract. The book examines the history of theology as a 
university discipline (including post-Soviet Russia). 

Keywords: theology; scientific disciplines; universities; history of 
education; Russia. 

Для цитирования: Хлебников Г.В. [Реф. кн.] // Социальные и гума-
нитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Фило-
софия. – 2023. – № 4. – С. 101–105. Реф. кн. : Шмонин Д.В. Теология и 
университет : учебное пособие. – Москва : Мархи, 2022. – 220 с. –  
DOI: 10.31249/rphil/2023.04.11 

Тридцатилетие постсоветского существования России яви-
лось временем посткатакомбной реанимации религиозной веры, ее 
оправдания в качестве мировоззрения, а также утверждения теоло-
гии как предмета и отрасли научного знания. «Теологический пово-
рот» в системе образования был естественным образом обусловлен 
социально-политической трансформацией, отказом от партийной 
узости государственной идеологии. Христианская вера, пережив-
шая долгое поражение в правах, вступила в пору легитимации, а 



Хлебников Г.В. 

 102 

возвращение «старшей сестры философии» – теологии – в стены 
современных университетов стало значимым явлением. 

В 1990-е учебные институты страны чудесным образом (из-
начально согласно Указу М.С. Горбачева) преобразовались в уни-
верситеты, что потребовало расширения круга изучаемых дисци-
плин, и теология оказалась неожиданно востребованной. 
К примеру, на памяти рецензента – создание кафедры теологии в 
МГЛУ, бывшем Московском педагогическом институте им. Мори-
са Тореза. Росло число религиозно ориентированных университе-
тов, таких как Православный Свято-Тихоновский университет, 
РПУ имени Иоанна Богослова, в котором автору книги и ее рецен-
зенту довелось преподавать. В определенной своей части Россия, 
очнувшаяся на прокрустовом ложе марксистской идеологии, про-
двигавшей историю по лекалу конфликтогенного классового под-
хода, оказалась готова принять целительную парадигму евангель-
ской проповеди любви. Однако признание статуса теологии как 
отрасли научного знания и ее роли в системе высшего образования 
протекало в условиях жесточайшей критики со стороны научной 
общественности. Вспомним, в частности, резонансное «Письмо 
десяти академиков» Президенту РФ В.В. Путину (2007), обеспоко-
енных «все возрастающей клерикализацией российского общества 
и проникновением церкви в систему государственного образова-
ния», с их яростным протестом в отношении внесения специаль-
ности «теология» в перечень научных дисциплин ВАК. На фило-
софском факультете МГУ диссертации по этой специальности 
(5.11 – теология) дружно бойкотировались. Но, как мы видим, рас-
сматриваемое нами учебное пособие для аспирантов свидетель-
ствует уже и о том, что «последнее слово» осталось за теологией. 

Автор книги «Теология и университет» Дмитрий Викторо-
вич Шмонин, доктор философских наук, директор Института тео-
логии Санкт-Петербургского университета, главный редактор 
журнала «Вопросы теологии», председатель экспертного совета 
ВАК при Министерстве науки и высшего образования по теоло-
гии, профессор Санкт-Петербургской духовной академии и других 
вузов, автор значимых работ, имеет огромные заслуги в деле по-
бедного возвращения теологии в университет. 



Реф. кн.: Шмонин Д.В. Теология и университет: учебное пособие 

 103 

Во введении автор говорит о стереотипах, заложенных ве-
ком Просвещения, о мировоззренческом противоречии науки и 
религии, о перспективе взаимодействия христианской доктрины и 
современного естествознания, возможности описания мира как 
единой целостной системы в эпоху «сложных самоорганизующих-
ся человекоразмерных систем» и миссии университета. Уточнение 
понятий «теологии» и «богословия» в их соотнесении со стандар-
тами программ университетской теологии и церковного богосло-
вия позволяет определить те сегменты теологии, которые выходят 
за пределы науки. Также книга содержит краткий очерк о теологии 
в античном мире как «старшей сестры философии», в ее ключевой 
роли Божественного источника аксиоматической базы последую-
щего философского и научного познания мира. 

В главе «Аксиоматика теологии» рассматривается теология 
в ее различных значениях – как Слова Бога, творящего мир; как 
воплощенного Слова, обращенного к человеку в Священном Пи-
сании; и «теология в третьем значении: sapientia, doktrina, scientia». 

В главе «На пути к Университету» рассматривается христи-
анский образовательный стандарт в средневековом Парижском 
университете, и в греко-византийской традиции, а также ученые 
монастыри по бенедиктинскому уставу, с их библиотеками, скрип-
ториумами и школами для мирян. 

Рождение Университета на Западе конспективно прослежи-
вается от XII века, когда в монастырских и кафедральных школах 
сложился схоластический порядок преподавания: «тривиальные 
искусства, с опорой на логику; науки квадривиума; метафизика 
при переходе к теологии» (с. 65–78), до века ХVIII, когда наби-
равший силу процесс секуляризации и конфессионализации в ито-
ге дает нам образ государственного, утилитарного университета с 
его равенством факультетов, «где теология – одно из направлений 
подготовки, а естественные науки, все еще под общим брендом 
философии, входят на равных с ней, теологией, и другими высши-
ми дисциплинами – медициной и правом» (с. 84). 

Особое внимание в книге Д.В. Шмонина уделено и процессу 
становления отечественной системы образования – от допетров-
ской Руси до времени Петровской модернизации и начала русско-



Хлебников Г.В. 

 104 

го Просвещения с нашей греко-византийской и национальной спе-
цификой (версия 2.0). 

В главе «Православие в Академии наук и обоих университе-
тах» автор анализирует факт отсутствия богословских дисциплин 
в учебных планах Московского университета в период ректорства 
М.В. Ломоносова. Факультет теологии создается при Екатерине II 
по примеру передовых европейских университетов. 

«Университет, версия 3.0» – это рождение новой модели – 
Берлинского университета в посленаполеоновской Пруссии, с его 
акцентом на единство образования и исследования и влиянием 
гумбольдтовского идеала на университетский устав Санкт-Петер-
бургского университета. Теология была представлена двумя ка-
федрами – кафедрой догматического и нравоучительного богосло-
вия и кафедрой толкования Священного Писания и церковной 
истории. Английские университеты не готовили священнослужи-
телей и теологов, отдавая приоритет реальным наукам с акцентом 
на прикладные исследования: «протестантско-англиканский дух» 
инспирировал «утилитарно-буржуазный подход к высшему обра-
зованию». 

Дублинская модель Д.Г. Ньюмена имела в виду преодоление 
крайностей протестантизма и католицизма. Его книга «Идея уни-
верситета» описывает либеральное образование как путь человека 
к христианскому идеалу. Ньюмен рассматривал теологию как хра-
нительницу устоев свободы и просвещения. 

В главе «Университет, версия 4.0: профессия, культура и 
идеология» анализируется эпоха массового университета, идеоло-
гия которого представлена в книге испанского философа 
Х. Ортеги-и-Гассета «Миссия университета». 

В главе «Университет, версия 5.0: контуры новой парадиг-
мы» автор делает попытку критического осмысления «миссии 
университета» в контексте задач университета XXI века; дать 
оценку перспективе теологии в ее роли и статусе в университет-
ском образовании. 

Глава «Теология в новой пропорции: квалификация и про-
фили» конкретизирует теологию как направление подготовки в 
современной России. 



Реф. кн.: Шмонин Д.В. Теология и университет: учебное пособие 

 105 

Книга, в силу задач ее как учебного пособия, не претендует 
на всеохватывающую исследовательскую глубину необъятной те-
мы, поскольку призвана служить прежде всего ориентированию в 
ней аспиранта-теолога. Возможно, был бы уместен расширенный 
справочный аппарат, но в наш информационный век достаточно 
обратиться в Интернет. В целом и общем, прочтение труда уважа-
емого профессора Д.В. Шмонина оставляет впечатление хорошо 
структурированного и темперированного клавира и чувство при-
знательности ее автору. 

Г.В. Хлебников* 
 

 
* Хлебников Георгий Владимирович – кандидат философских наук, веду-

щий научный сотрудник отдела философии Института научной информации по 
общественным наукам РАН; gwvoloshin@gmail.com 



Скворцов Л.В. 

 106 

СОЦИАЛЬНАЯ ФИЛОСОФИЯ 

УДК 378.1                                             DOI: 10.31249/rphil/2023.04.12 
СКВОРЦОВ Л.В.∗ XXI ВЕК: ИНТЕНЦИЯ КАК ДУХОВНАЯ 
СУДЬБА ЦИВИЛИЗАЦИОННОГО САМООПРЕДЕЛЕНИЯ  

Аннотация. Проблема интенции, как проблема цивилизаци-
онного смысла Бытия современного человечества, отчетливо осо-
знается в ситуации той очевидной угрозы термоядерной войны, 
которая нависла сейчас над миром. Интенция – это обостренное 
видение человеком истины пути, а значит правильности его прак-
тической жизни и понимания того духа, которой является гаранти-
ей этой правильности. Исторически интенция обретает различное 
содержание и различные цивилизационные формы – от формы ре-
лигиозного иконостаса до образа ритмичной работы гильотины и 
погружения в рефлексию современной философии. Интенция ста-
ла общечеловеческим пониманием порога жизни и попытки опре-
делить путь, позволяющий человеку переступить этот порог. 

Ключевые слова: цивилизация; интенция; Бытие; Россия; 
Украина; западная цивилизация; Великая Отечественная война. 
SKVORTSOV L.V. XXI century: Intention as the spiritual destiny of 
civilizational self-determination 

Annotation. The problems of intention, as a problem of the 
civilizational meaning of the Existence of modern humanity, are clearly 
realized in the situation of the obvious threat of thermonuclear war that 
is now hanging over the world. Intention is a person's sharpened vision 

 
∗ Скворцов Лев Владимирович – доктор философских наук, руководитель 

Центра гуманитарных научно-информационных исследований Института науч-
ной информации по общественным наукам РАН; skvortsovcgsir@mail.ru 



Интенция как духовная судьба цивилизационного самоопределения 

 107 

of the truth of the path, which means the correctness of his practical life 
and understanding of the spirit, which is a guarantee of this correctness. 
Historically, the intention acquires different content and various 
civilizational forms – from the form of a religious iconostasis to the 
image of the rhythmic work of the guillotine and immersion in the 
reflection of modern philosophy. The intention has become a universal 
understanding of the threshold of life and an attempt to determine the 
path that allows a person to cross this threshold. 

Keywords: civilization; intention; Being; Russia; Ukraine; 
Western civilization; the Great Patriotic War. 

Для цитирования: Скворцов Л.В. Интенция как духовная судьба 
цивилизационного самоопределения // Социальные и гуманитарные 
науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 
2023. – № 4. – С. 106–144. – DOI: 10.31249/rphil/2023.04.12 

Часть I 
Смысловая специфика видов интенции 
1. Плюрализм персональных интенций 

Вхождение человечества в историческую ситуацию XXI в. 
со всей определенностью выявила реальность цивилизационного 
перелома, определяющего необходимость качественно новых под-
ходов к формированию смысла современной геополитики ведущих 
держав современного мира. Сложившаяся инерция геополитики 
современного глобального гегемона, роль которого играют США, 
ставит человечество на грань катастрофы, чреватой термоядерной 
войной. 

Америка установила во всех основных регионах мира свои 
военные базы и набросила на суверенные страны долларовую фи-
нансовую сеть, реальная материальная основа которой обеспечена 
не золотом, а стоимостью той бумаги, на которой она напечатана. 
Эта ситуация содержит в себе наряду с термоядерной глобальную 
экономическую угрозу. 

Исторически возник цивилизационный вулкан, извержение 
которого может произойти в любое критическое время. 



Скворцов Л.В. 

 108 

Его предотвращение начинает зависеть от состояния мен-
тальности тех лиц, которые получают право держать свои руки на 
кнопках, нажатие которых означает наступление судного дня для 
современного человечества. 

Надежда на то, что такое событие просто невозможно, по-
скольку оно противоречит здравому смыслу нормального человека, 
слаба. Это – суждение, соответствующее здравому смыслу, однако 
оно не учитывает своеобразия политического мышления в возни-
кающих драматических ситуациях. История доказывает, что в 
драматических ситуациях люди начинают вести себя, казалось бы, 
странным и даже невозможным образом. Таким было поведение 
греков, которые, попадая в безнадежную ситуацию в войне с пер-
сами, принимали решение о прекращении жизни своих семей и 
кончали свои жизни в последней схватке в военном противобор-
стве с врагом. В России церковный раскол сопровождался фено-
меном добровольного решения о массовом самоубийстве старооб-
рядцев. 

Безумное решение может быть принято в бредовом состоя-
нии; оно чем-то напоминает феномен самоубийства. Возникновение 
бредового состояния с возможными катастрофическими формами 
поведения можно предвидеть и по возможности предотвращать, 
нейтрализовать его выход за пределы нормы. Сложнее обстоит 
дело, когда выход из нормального состояния происходит под вли-
янием подготовленного приказа, в результате взвешенного реше-
ния. Как это возможно? Это состояние достигается под воздей-
ствием осмысления пути жизни и его оценки, на основе которой 
принимаются определенные судьбоносные решения. Такие формы 
поведения человека привлекали к себе внимание исследователей и 
писателей и находили свое выражение в классической русской ху-
дожественной литературе. Можно даже фиксировать описание 
определенных типов такого поведения. 

Так, например, в литературном произведении М.П. Погоди-
на «Черная немочь» дается описание судьбы Гани – приказчика, 
который, размышляя над своей судьбой, осознает ее путь, что он 
не в состоянии изменить. Всю свою жизнь до гроба должен он 
будет проводить одинаково: покупать, продавать, покупать, про-
давать. В нем зарождается мысль: «Я не должен быть на пятидеся-



Интенция как духовная судьба цивилизационного самоопределения 

 109 

том году тем, чем есть теперь». Это – интенция, тот образ мысли-
мого бытия своей жизни, который он внутренне отвергает: человек 
должен работать над собой, изменить свою судьбу. 

Отец Гани Семен Авдеевич решил помочь сыну в формиро-
вании нового смысла его жизни и женить его. Невестой оказалась 
девочка низенькая, но толстая-претолстая с одутловатыми щеками. 
Ганя решил, что он никогда не согласится с такой ужасной судь-
бой и принял решение броситься с моста в реку, оставив записку: 
«Меня хотят убить тысячью смертей – я выбираю одну». То есть 
он выбирал для себя лучшую судьбу. Это – парадоксальный выбор 
лучшего. 

М.П. Погодин уловил своеобразие феномена интенции как 
выявления смысла личной судьбы, который воспринимается как 
решение, казалось бы, неразрешимой проблемы. Это решение 
находится в подмене реального мечтательным смыслом. Интен-
ция, как слияние мечтательного начала с реальным, становится 
видимым соединением несоединимых противоположных начал. 

На публичных чтениях А.С. Пушкин хвалил эту повесть. 
Интенция Гани представила всю его жизнь как неприемлемое для 
него целое. Он отвергает ее как действительность и выбирает ее 
антипод, т.е. смерть: интенция несет в себе судьбоносный смысл. 
Интенция обнажает абсолютный смысл бытия индивида, и ин-
дивид открывает реальность себя как потенциальную абсолют-
ность, несовместимую с примитивностью действительной жизни. 
Индивид оказывается перед необходимостью открытия для себя 
той реальности, которая определяет высокий смысл, превращаю-
щий жизнь в желанную реальность. Индивид оказывается перед 
проблемой выбора – что составляет высокий смысл продолжения 
жизни: статус, богатство, любовь? Чего следует достигнуть в жиз-
ни, чтобы продолжать жить? Интенция дает ответ на этот вопрос. 
Если индивид не способен дать ответ на этот вопрос, он оказыва-
ется в состоянии нравственного кризиса. Это постоянное состоя-
ние становится невыносимым, и индивид пытается найти выход из 
кризиса духа в состоянии искусственного блаженства. Средство 
такого выхода – это алкоголь и наркотические вещества. 

Возникает критическая ситуация. Феномен интенции, т.е. 
внутреннего состояния индивида, превращается в постоянное яв-



Скворцов Л.В. 

 110 

ление, как реальность и истинная цель, определяющие смысл и 
путь его жизни. Единство смысла и пути жизни – это та внутрен-
няя картина, которая раскрывает характер и основное направление 
бытия личности как индивидуальности с ее специфическим 
смыслом. 

Индивидуальность, ее глобальная смысловая расшифровка 
становятся уникальным предметом классической литературы. Ха-
рактерен в этом отношении образ Алексея Ивановича, героя рома-
на Ф.М. Достоевского «Игрок». Расшифровка его интенции рас-
крывает его принципиальное отличие от индивидов, стремящихся 
просто к обогащению. Игра в рулетку может раскрывать смысл 
бытия игрока. Игра в рулетку настолько завладевает Алексеем 
Ивановичем, что он начинает рассматривать весь мир как рулет-
ку, как игру закономерных случайностей. 

Бытие человека в этом мире воспринимается как путь, на ко-
тором он находится независимо от его возможных различных 
субъективных индивидуальных представлений. Картина интен-
ции воспринимается как та действительность, которой надо об-
ладать, с тем чтобы одержать победу на жизненном пути. 

Реальность, определяющая сущность бытия человека как 
особенность интенции, содержит в себе возможность фатального 
заблуждения. Это происходит в том случае, если за истину интен-
ции принимается фатальное желание человека. В повести А. По-
горельского «Пагубные последствия необузданного воображения» 
русский граф Алцест, завершивший образование в Лейпцигском 
университете, но страдающий излишней впечатлительностью, 
влюбляется в девушку небесной красоты и женится на ней. Тем 
самым он повторяет историю «песочного человека» Э.Т.А. Гофмана. 
Алцест, став жертвой интриги, уходит из жизни. Батистовый пла-
ток с монограммой Алцеста находят на берегу реки. 

Таким образом, феномен интенции потенциально содержит 
внутреннее противоречие – может быть как ориентиром истинного 
решения, так и фатального заблуждения. Вместе с тем феномен 
интенции представляет собой специфический интерес как реаль-
ность, открывающую плюрализм истины личностной самореали-
зации. Этот плюрализм со всей очевидностью открывается в гени-
альных творениях классиков литературы. В качестве очевидной 



Интенция как духовная судьба цивилизационного самоопределения 

 111 

иллюстрации этой истины можно обратиться к творению гения 
русской литературы, произведению Л.Н. Толстого «Война и мир», 
в котором отражена самореализация героев романа в соответствии 
с их пониманием истины своего личного самоосуществления, т.е. 
проживания своей жизни в соответствии с их действительным от-
крытием ее смысла. 

Так, князь Андрей Николаевич Болконский осмысленно от-
носится к пониманию самого главного, что соответствует его 
чести, оправдывающей его жизнь и его поступки в этой жизни. 
Князь Андрей живет напряженной умственной жизнью. Он рацио-
нален, самое главное для него – утверждение себя, ощущение сво-
ей силы и власти. «Что же мне делать, ежели я ничего не люблю, 
как только славу, любовь людскую. Смерть, раны, потеря семьи – 
ничего мне не страшно. И как ни дороги, ни милы мне многие лю-
ди – отец, сестры, жена – самые дорогие мне люди – но, как ни 
странно, и ни неестественно это кажется, я всех их отдам сейчас за 
минуту славы, торжества над людьми», – размышляет о себе князь. 

Князь открывает смысл истины своего бытия и реализует 
этот смысл в своей жизни. Но является ли эта истина истиной для 
всех людей, независимо от их социального состояния? Реальность 
этой истины, чувствует князь, находится на границе с вечностью 
и бесконечностью. Это то, что невозможно увидеть и понять так, 
как видится конечная реальность во всем ее многообразии. 
Л.Н. Толстой показывает в своем романе, как его герой Пьер Без-
ухов мечется по полям Бородинского сражения, по горящей 
Москве, среди вырванных из нормальной жизни россиян и пытает-
ся понять смысл всего происходящего в этом хаосе бессмыслицы. 
Он поражается внутреннему спокойствию Платона Каратаева, ко-
торый при всей своей видимой простоте находит контакт со 
сверхъестественной реальностью, которая несет в себе действи-
тельную истину смысла. 

Все это вместе взятое представляет собой картину смысло-
вого отчаяния, отсутствия понимания действительного смысла Бы-
тия, который делает доступным истинный смысл каждого человека 
в его жизни и деятельности. 

Проблема смыслового отчаяния и его преодоления способна 
вызвать массовое психологическое безжизненное состояние лю-



Скворцов Л.В. 

 112 

дей, теряющих способность исполнения своих рабочих и семей-
ных обязанностей. Это состояние может быть нейтрализовано ин-
тенцией, позволяющей сохранять относительно нормальное само-
чувствие в критической ситуации, создающей смертельную 
угрозу. С этой ситуацией связан повышенный интерес к литера-
турному и философскому описанию психологических ситуаций, 
связанных с приближением смерти отдельных индивидов. Их ли-
тературное и философское опасение в генерализованном виде мо-
жет восприниматься как возможная интенция, позволяющая воссо-
здать психологические последствия термоядерной катастрофы. 
Это, конечно, не полное описание возможной реальности, но все 
же попытка приблизиться к ней через толкование интенции чело-
века, через описание его бытия к смерти. Процесс психологиче-
ского переживания движения к приближению смерти был внима-
тельно описан Л.Н. Толстым в его известном произведении 
«Смерть Ивана Ильича». Это было воспроизведение внутреннего 
переживания интеллектуального процесса эволюции движения к 
смерти и его психологического восприятия и реакции на него че-
ловеческого окружения. В результате возникает осмысленная ин-
тенция процесса умирания. Уникальное по замыслу и смыслу про-
изведение Л.Н. Толстого – это прикосновение к закрытой теме и 
политике ее сущностного анализа, самого абсолютного по своему 
смыслу процесса, имеющего самое фундаментальное значение для 
бытия человека. Исчезновение человека из жизни воспринимается 
для него самого как нечто невероятное, поскольку это означает 
исчезновение для человека всего мира. Это кажется невероятным 
и даже невозможным. 

Л.Н. Толстой дает описание этого процесса как реального 
психологического события, не выходя за его доступные для вос-
произведения пределы. Может ли это быть реальным эмпириче-
ским основанием интенции, схватывания процесса в его целостно-
сти? Проблема интенции заключается в том, что человек хочет 
разгадать свою загадку, прояснить для себя, как и почему он ока-
зался заброшенным в этот мир и для чего он был заброшен в него. 
В чем заключается смысл его бытия? Или смысла нет? Прояснить 
эти вопросы – значит познать самого себя. Интенция и раскрывает 
тайну человека, а значит, и смысл его бытия. В итоге оказывается, 



Интенция как духовная судьба цивилизационного самоопределения 

 113 

что на эмпирическом основании образовать целостное отношение 
к феномену человеческой смерти невозможно, нельзя дать одно-
значную оценку, что такое смерть данного конкретного человека, 
как личности. Человек несет себя как индивидуальность. Окружа-
ющая человеческая среда знает свою индивидуальность, но это 
знание не совпадает с личным знанием о себе данного конкретного 
индивида. 

Данный конкретный индивид знает не только свою телес-
ность, но и свою идеальную сущность. Телесность подвержена 
ослаблению и разрушению, т.е. умиранию. А идеальная сущность 
человека может обладать специфическим бессмертием, она физи-
чески неуничтожима. Эмпирическое свидетельство смерти челове-
ка воспринимается как результат физического заболевания. Свиде-
тельство смерти может выступать как результат заболевания. 
Соответственно, смерть воспринимается как итог болезни, кото-
рую можно было вылечить. Этим определяется отношение окру-
жения к процессу умирания, не как фатальному, а как случайному. 
В этом заключен ключевой вопрос: существует ли возможность 
бессмертия, если смертельная болезнь излечима и человек может 
выздороветь? Этот вопрос остается без окончательного научного 
ответа. Религия дает свой ответ. 

Между религией и наукой находится философия. Философия 
видит реальность возможности как действительность, а не как 
ложный продукт фантазии. Философия способна к реальному рас-
смотрению явления, вокруг которого исторически развертывается 
дискуссия pro et contra. Так, например, Сократ, приговоренный к 
казни, в диалоге со своими собеседниками доказывает явление 
бессмертия души, невозможности ее физического уничтожения. 
Действительно, если попробовать уничтожить идеальную реаль-
ность с помощью использования каких-либо физических орудий, то 
это окажется невозможным. Простая математическая истина, 
изображенная на бумаге чернилами 2×2=4, может быть физически 
уничтожена разными способами – сжечь огнем, растворить в воде, 
порвать бумагу в клочья и т.д. Но смысл истины не исчезнет, он 
сохранится – дважды два будет равно четырем. 

Это дает основания допускать феномен бессмертия души, а 
значит, сохранности сущности человека. Это доказательство мо-



Скворцов Л.В. 

 114 

жет быть исходной отправной точкой интенции, т.е. представления 
о целостности построения смысла бытия человека, отталкиваясь от 
исходного представления о бессмертии или, во всяком случае, от 
невозможности физического уничтожения духовного начала 
смысла, определяющего сущность человечности, заложенной в 
персоналии. Это может быть исходным началом философских раз-
мышлений, которые сохраняют свою претензию как истину знания 
вплоть до нашего времени. 

Л.Н. Толстой отчетливо сформулировал истину той интен-
ции, которая открывается в анализе бытия-к-смерти. «Это не было 
методическое исследование богословия и текстов Евангелий, – это 
было мгновенное устранение всего того, что скрывало смысл уче-
ния, и мгновенное озарение светом истины. Это было событие, 
подобное тому, которое случилось бы с человеком, тщетно отыс-
кивающим по ложному рисунку значение кучи мелких переме-
шанных кусков мрамора, когда бы вдруг по одному наибольшему 
куску он догадался, что это совсем другая статуя, и, начав восста-
навливать новую, вместо прежней бессвязности… увидал бы под-
тверждение своей мысли. Это самое случилось со мной». В своих 
размышлениях о бытии-к-смерти Ивана Ильича он «находит реаль-
ность духовной общности героя с простыми людьми, с народом, с 
детством, когда и то и другое – не увязано еще в социальных усло-
виях и сохранило простоту, способность к сопереживанию, что 
практически утратили или не обрели еще остальные герои». 

С Л.Н. Толстым случилось рождение в его сущности ин-
тенции. Он увидел собственную жизнь в интенции, в общем 
смысле социальной структуры, как ее неотделимой части. И тогда 
все бедствия народа, все унижающие достоинство человека формы 
его бытия предстали перед ним не как чуждая, находящаяся вне 
его персональной жизни часть, а как и его жизнь в данном обще-
стве, которое он невольно создает и за которую он несет ответ-
ственность. Так приходит понимание истины самого себя. Ты 
узнаешь, кто ты на самом деле. 

Общество может закрывать глаза на формирование интен-
ции и пребывать в своем счастливом состоянии благодаря особен-
ностям сословного статуса его элиты. Л.Н. Толстой вышел за 
пределы своего статуса в своей нравственной интенции и увидел 



Интенция как духовная судьба цивилизационного самоопределения 

 115 

этот мир, каков он есть на самом деле, был за это подвергнут со-
циальному остракизму и превратился в духовный ориентир гря-
дущих поколений. 

2. Цивилизационная интенция: функция истины  
духовной свободы 

Персональные интенции образуют духовную внутреннюю 
сущность личности, определяющую направление и цель ее жиз-
ненного пути. Выявление смысла персональной интенции означает 
раскрытие осознанного смысла бытия. Вместе с тем такое выявле-
ние означает постижение внутренней сущности личности, духов-
ного детерминизма ее поведения, ее поступков в критических об-
стоятельствах, принятия решений. 

Постижение форм персональных интенций – это работа 
мышления над спецификой внутренней сущности личности, нали-
чия ее идеальной целостности или ее отсутствия. Вместе с тем это 
мышление может быть предпосылкой постановки вопроса: обла-
дает ли цивилизация, в которой родился, живет и трудится дан-
ный конкретный индивид, своей свободой, специфической интен-
цией или она у нее отсутствует. 

Встреча с любой сложившейся цивилизацией поражает ее 
смысловым тождеством. При всем индивидуальном разнообра-
зии личностей, юношей и девушек, мужчин и женщин, земледель-
цев и купцов, государственных слуг и воинов, нельзя не видеть и 
не слышать этого духовного тождества массы населения данной 
цивилизации. Духовное тождество – это предпосылка общности 
характера повседневного поведения, участия в важных событиях 
цивилизации, ее празднествах и совместных действиях, значимых 
для общественной жизни и судьбы цивилизации. 

Как возможна общность свободного поведения и общность 
реакции на события жизни цивилизации при реальности индиви-
дуальных различий людей? Это не только возможно, но и необхо-
димо для нормальной цивилизационной жизни и даже спасения 
цивилизации в ситуации внешней угрозы. 

Общность поведения и общность цивилизационных реакций 
на события жизни свидетельствуют о том, что присутствует клю-
чевой фактор, который определяет эту общность цивилизацион-



Скворцов Л.В. 

 116 

ных реакций массового поведения. Очевидно, что в различных ци-
вилизациях роль ключевого фактора могут играть различные яв-
ления. В утвердившемся исторически и повсеместно христианстве 
роль такого фактора цивилизационной интенции стал играть ико-
ностас. Иконостас, имеющий свое объединяющее начало в образах 
Бога-отца, Бога-сына и Бога святого Духа, несет в себе многообра-
зие ликов святых, имеющих различные религиозные и светские 
заслуги, известные для народной массы и имеющие заслуженное 
уважение. 

Мы можем видеть, что они представляют из себя опреде-
ленные целостности, имеющие цельную форму и специфическое 
духовное содержание. Внешняя форма – это продукт архитектуры 
и планового построения городов и населенных пунктов. Это – кра-
сота. Внутренняя форма – образ жизни, свершение жизненного 
подвига, имеющего ключевое значение для самосохранения циви-
лизации. 

Существует ли общность бытия, эмпиризма жизни и если 
да, то в чем она может состоять? Нужна ли эта общность цивили-
зации, и если нужна, то кто может быть ее носителем? И в чем она 
может выражаться? Сама постановка этих вопросов раскрывает 
фундаментальное отличие цивилизационной интенции от интен-
ции персональной. 

Интенция персональная – это открытие своей персональной 
нравственной линии. Это – открытие своего сверхъестественного 
смысла бытия. Персональная сущность раскрывает сущность ин-
дивидуальности, специфику понимания ею особенностей своего 
жизненного пути, который ведет к самореализации, конечному 
смыслу своего бытия. Это та фундаментальная, конечная цель, до-
стижение которой, успех в этом достижении подчиняет себе част-
ные, временные цели на жизненном пути. Это текущие цели инди-
видуального субъекта, существующие либо параллельно, либо вне 
контекста цивилизационной интенции; индивид воспринимает ее 
как трансцендентную высшую цель. Проблема взаимодействия и 
взаимосвязи индивидуальной и социальной интенции – это особая 
проблема, проблема цивилизационной теории. Например, станов-
ление Советского Союза, революционный переход к новому обще-
ственному строю столкнулись с проблемой взаимоотношения ин-



Интенция как духовная судьба цивилизационного самоопределения 

 117 

дивидуальной и формирующейся качественно новой социальной 
интенций. Партийные органы и органы государственной безопас-
ности внимательно следили за поведением граждан, их идейными 
убеждениями. Так возникал поток информации в партийные и гос-
ударственные органы о подозрительности множества индивиду-
альных, несоциальных, несоответствующих новым требованиям 
высказываний и поведения, затрагивающих проблемы безгласно-
сти страны. На основе такой информации, не подобающей требо-
ваниям достоверности, работал репрессивный аппарат с соответ-
ствующим результатом своей деятельности. 

В итоге даже, казалось бы, теоретически вооруженные ин-
ституты, такие как Институт философии РАН, претерпели персо-
нальные бедствия. В нем было подвергнуто различным видам ре-
прессий 116 сотрудников. В конечном счете многие из них были 
реабилитированы. Массовая реабилитация свидетельствовала о 
том, что их наказание не имело под собой достаточных оснований. 
Можно допустить, что массовые ошибки в определении наказаний 
могут быть связаны с теоретической неопределенностью толкова-
ния различия смыслов персональной и социальной интенций. 

Те или иные формы радикальной персональной интенции 
могли расцениваться как специфические формы социальных ин-
тенций, представляющих государственную опасность со всеми 
вытекающими последствиями. 

Социальная интенция играет роль духовного первоначала 
формирования национальной и международной цивилизаций. Она 
определяет те реальные основания, которые представляют индиви-
дам очевидные духовные свидетельства, по которым они должны 
идентично относиться к определенным явлениям, затрагивающим 
фундаментальные отношения общественной и государственной 
жизни. 

Формирование персональных интенций, как закономерных 
обобщающих реакций на обстоятельства действительной жизни, 
является выражением общего знания сакральной истины жизни. 
Эти истины могут передаваться в истории из поколения в поколе-
ние. Множество традиций, их плюрализм создают единство исто-
рически возникшего народа; они необходимы для рождения циви-
лизации, образуя ее целостность. Эта целостность кажется чудом, 



Скворцов Л.В. 

 118 

возникающим из действия сверхъестественного единого источни-
ка, имеющего божественное основание. 

Если рождение цивилизации это чудо, то должна существо-
вать его причина. Этой единой причиной может быть Бог. Иудей-
ская интерпретация данного явления такова: «Бог-лидер, вождь 
избранного им народа, избрание которого базируется на догово-
ре». Такого рода избранность, основанная на договоре, совершен-
но неизвестный элемент в других цивилизациях и является фено-
меном еврейской религии. 

Ведущие религии мира исходят из бессмертия человека и его 
воскресения в инобытии в зависимости от его грехов или безгреш-
ного существования, с точки зрения религиозных представлений. 
Ожидается высший суд, который и вынесет окончательную оцен-
ку, определяющую характер его инобытия. Это значит, что конец 
жизни на земле для человека означает начало его инобытия. Чело-
век с этой точки зрения должен испытывать страх не перед смер-
тью, а перед высшим судом. 

Таким образом, религия определяет интенции бытия челове-
ка как на Земле, так и за ее пределами. Проблема заключается в 
наличии веры в эту интенцию как безусловную истину. Вместе с 
тем очевидно, что признание реальности договора с Богом дисци-
плинирует массовое поведение, рождает ощущение обязательства, 
невозможности нарушения договора высшего уровня. В любых 
ситуациях индивид должен подчиняться требованиям договора. 
Этим требованиям следует и Бог. Значит, спасение человека, его 
победа над злом неизбежна. 

Эта интенция также предлагает путь Христа как путь спасе-
ния человечества. Этот путь смыслового самосохранения, восхож-
дения к истинной вере как истинному знанию учения христиан-
ства, применительно к современности обретает кардинальный 
жизненный смысл. Но его отвергает бандеровец. Таким образом, 
мы подходим к пониманию того, что интенция – это технология 
научения человека, научения специфическому знанию и бытию 
через соприкосновение самосознания с реальностью высших 
смыслов.  

Все мы, с нашей человеческой мудростью, оказались в ситу-
ации Христа перед Голгофой. Христос прошел свой путь. И он 



Интенция как духовная судьба цивилизационного самоопределения 

 119 

пережил свое воскресенье, которое мы отмечаем в своем праздно-
вании Пасхи. 

Но мы еще не имеем своего будущего. Мы его выбираем. 
В ситуации, когда человечество подошло к практической 

возможности своего собственного самоуничтожения, путь Христа 
превращается в образную картину возможной судьбы всего чело-
вечества. И чтобы сделать сознательно свой выбор, народы долж-
ны определить для себя: «Кто мы?». Если мы духовно не тожде-
ственны Христу, то тогда мы не можем утверждать, что 
воскреснем после своей смерти, как воскрес Иисус Христос. Но 
мы можем верить в то, что настанет день суда – новый Нюрнберг. 
Это то духовное единство, когда все индивиды объединяются ду-
ховно, т.е. они начинают говорить на общем языке смысла бы-
тия. И это единство духовного смысла может быть подкреплено 
единой силой государства. Государство обретает единую духов-
ную интенцию, которая определяет общий единый смысл бытия, 
охватывающий весь процесс жизни и даже за пределами времени 
жизни. 

Так открывается потенциальное противоречие цивилизаци-
онной интенции: единство смысла бытия оказывается в противо-
речии с фундаментальным выбором пути расового убийства всего 
русского, тотального искоренения русской культуры как пути ис-
требления истины православия, истины Христа. Нас предлагают 
убить. Кто мы? Какова истина нашего пути? Мы слушаем голос 
Зеленского, который произносит свои речи от имени украинцев и 
обещает победу над русскими. Запад снабжает ракетами и танка-
ми, финансирует «победу» над всеми русскими. Истина пути от-
крывается через антагонизм отношений. Этот антагонизм заклю-
чает в себе потенции внутреннего саморазрушения цивилизации. 
Все возвращается на круги своя. Этим обстоятельством определя-
ется поиск такой интенции цивилизаций, которая потенциально 
снимает возможность ее саморазрушения. Примером нахождения 
интенции цивилизации, освобождающей человека от антагонизма 
отношений, можно считать сложный духовный путь, который 
предлагает человеку путь культуры. Он позволяет превратить иде-
альную предпосылку в реальный образ жизни, новый тип поведе-
ния людей, восхождения человека к своей подлинной сущности, 



Скворцов Л.В. 

 120 

преодолевающей возможность константной реанимации самораз-
рушения человеческой цивилизации. 

Эту задачу могут решить руководители народов, отличные 
от обычных людей, подчиняющихся своим суждениям. Это «мир 
самостоятельно идущих к просветлению», сознательно жертвую-
щих собственным благополучием ради спасения человечества, и 
мир, в котором открываются законы бытия. 

Стихии людей под духовным воздействием единых цивили-
зационных интенций образовывали целостную субстанцию, знаю-
щую истину своего бытия и в повседневной жизни следующую 
этой истине. Их вели по жизни религиозные субъекты и лидеры 
государственные, представители высоких сословий. Это был об-
щий, сверху установленный порядок, порядок духовного станов-
ления человека. Человек достигал такого духовного состояния, ко-
торое спасало его от стихийно складывающихся массовых 
цивилизационных противоречий. Истина пути оказывалась так 
сложна, что она была доступна только единицам, и цивилизация 
двигалась своим путем гибельных противоречий. 

Часть II 
Кризис интенции – надлом цивилизации 

3. Преодоление смысловой эрозии цивилизационной интенции 

Кризис всемирно-исторических религий совпадает со смыс-
ловой эрозией их цивилизационной интенции. Влияние цивилиза-
ционной интенции, основанной на духовном влиянии всемирно-
исторической религии, шаг за шагом вытесняется из общественно-
го сознания возникающей новой картиной истины цивилизацион-
ного бытия. Эта новая картина возникает из исторической суммы 
духовных тенденций, нарушающих смысловое единство цивили-
зационной жизни. Нарушение рождает сомнение в безусловности 
духовной истины Иконостаса как единой суммы святых индиви-
дуальностей, образующих вселенское единство – истину мира. 

Истина мира – это фактическое условие цивилизационного 
спокойствия основных сословий феодального общества. Иконо-
стас представлял собой грандиозную картину образцовых смыслов 
жизни персон. Многообразие персональных путей и, в то же вре-



Интенция как духовная судьба цивилизационного самоопределения 

 121 

мя, их смысловое единство раскрывало перед массой прихожан 
истину их бытия, смысл жизни во всем ее единстве и многообра-
зии общего пути цивилизации. Эта та основная функция, которую 
исполняет интенция. Она играет роль общего цивилизационного 
мотива. Фундаментальные цивилизационные истины предстают в 
интенции как понятные, доступные и исполнимые, если человек не 
вступает по отношению к ним в оппозицию. Оппозиция к истинам 
интенции означает первый шаг к распаду цивилизации. 

Характерно различие отношений церкви и государственной 
власти на Западе и в России. Это различие повлияло на неуклон-
ное сползание православия к краху на Западе. 

Византийские императоры превратили церковь в государ-
ственное ведомство, а верховного патриарха – в министра по цер-
ковным делам, стремясь выполнить программу по восстановлению 
Римской империи. 

Арнольд Тойнби, анализируя историю христианства в Рим-
ской Империи, отмечал, что «почвой, на которой взрастало перво-
начальное христианство, была Малая Азия, и, играя свою истори-
ческую роль, азиатский полуостров дал щедрый урожай. Одним из 
первых плодов азиатского наследия стало иконоборческое движе-
ние, подавленное после затянувшего на сто лет конфликта (726–
843)». 

Религиозный дух перекочевавших павликианцев родил во-
инственную республику на ничейной земле. Павликианцы пред-
ложили новый вдохновенный лозунг, отличный от идеи иконобор-
цев, способный спасти жизнь православного христианства. 

Изменение интенции трансформирует смысл религиозных 
движений, а вместе с тем – и направленность цивилизационной 
эволюции. 

Разгром павликианцев не уберег христианство от дуализма. 
Павликианцы расселились во Фракии на границе с Болгарией; 
между тем в Болгарии появился Богомол, новый ересиарх, кото-
рый учил, что миром правит не только Добро. 

Дуализм Богомола стал началом новой интенции, которая 
получила распространение в Западной Европе как движение ката-
ров. Политика Василия I против павликианцев была повторена 
350 лет спустя папой Иннокентием III, начавшим крестовый поход 



Скворцов Л.В. 

 122 

против альбигойцев. Современная интенция так или иначе несет 
на себе печать истории. Цивилизационная интенция находит себя 
и теряет себя в образах, имеющих сакральный смысл. Но она мо-
жет обрести и другие, светские государственные формы. Цивили-
зационная структура самосознания народа, независимо от разли-
чий статуса его национальных групп, обретает характер высшей 
ценности. От силы и стабильности ее структуры, в которой нахо-
дит свою практическую реализацию смысл ее интенции, зависит 
жизнь рода, рождение и сохранение семейной жизни, если она 
возможна. 

Создание и практическая реализация цивилизационной ин-
тенции определяется двумя типами власти – духовной и государ-
ственной, между которыми формируется либо взаимодействие 
равных, либо доминирование одного или другого. 

Конкуренция типов власти наглядно проявлялась в цивили-
зационных структурах Египта и Западной Европы. Руководство 
смыслом формирования цивилизационной интенции оказывало 
влияние на рождение монополии цивилизационной власти. Моно-
полия силы государственной власти диктовала требование своей 
сакрализации в той или иной исторической форме. Так достигалась 
безусловная сверхъестественная интенция, подчиняющая народ-
ные массы себе, своим требованиям трудовой и военной жертвы. 
Но и религиозная власть, достигающая уровня монопольного вли-
яния на массы, могла заставить императора ходить в Каноссу на 
поклон. Монопольное духовное влияние исторически превраща-
лось в ключевой фактор цивилизационного самосохранения госу-
дарственной системы управления жизнью. Вера в сверхъесте-
ственное присутствие величия – условие реальности верховной 
власти. 

Религиозная власть с момента рождения определяла себя как 
служение Богу. Государственная власть, так или иначе, видела в 
себе и в принимаемых государственных решениях действие пома-
занника Божия. 

Масса понимала и определяла свою жизнь как исполнение 
воли Бога. Это и была внутренняя духовная сила цивилизации, 
знающей истину своего пути. 



Интенция как духовная судьба цивилизационного самоопределения 

 123 

Ситуация радикально изменяется под воздействием Великой 
Французской революции. Цивилизационная интенция Французско-
го государства начинает формироваться под воздействием авто-
номного самосознания полководческого гения представителя 
народа. Воля народа допускала отсечение головы королю. Воз-
можность этого акта свидетельствовала о том, что воля Бога пере-
ходит к новому субъекту, носителю новой интенции. 

Автономность новой интенции стала выражаться в европей-
ских революционных процессах XIX века. Эти процессы стали той 
реальностью, которая превращалась в почву, а на ней, в свою оче-
редь, произрастали другие смыслы, возможности рождения каче-
ственно нового миропорядка, новой организации жизни человече-
ства. Это было рождение новой интенции. Новая интенция 
формируется под воздействием фундаментальных революционных 
событий, оказывающих фундаментальное воздействие на ход ис-
тории. 

Эти революционные события привели к фундаментальному 
изменению качества цивилизационных явлений. Ход истории обрел 
новый смысл. Религиозный иконостас уже не выражал сущность и 
смысл происходящих событий. Происходящий революционный 
процесс привел к рычагам исторических событий представителей 
третьего сословия, интересы и позиция которых определяла ха-
рактер происходящего исторического сдвига. Его адекватное вы-
ражение давали революционеры, такие как Робеспьер и Марат. 

Фундаментальный смысл новой интенции, ее радикальных 
идей получил в конечном счете свою реализацию в методичной 
работе гильотины. Гильотина обнажила реальность новой исто-
рической истины, ее исходную составную часть. Другая ее состав-
ная часть открывалась с рождением новой французской революци-
онной армии, во главе которой встал ее новый гениальный 
руководитель Наполеон Бонапарт, создатель не только новой ар-
мии, но и нового французского государства. Такова реальность 
интенций и новых реальностей жизни Европы. Под воздействием 
качественно новой интенции определяется сущность Европы и 
мира. Но на что можно опереться, от чего можно оттолкнуться, к 
чему нужно вести новый смысл цивилизации? 



Скворцов Л.В. 

 124 

Проблема обострилась, когда Великая армия потерпела крах, 
напав на Россию, а ее гений, великий Наполеон, оказался в смер-
тоносной ссылке на острове Св. Елены. 

Новый смысл истории, рожденный Великой Французской 
революцией, не выводился непосредственным образом из эмпири-
ческих событий, несмотря на их очевидный драматизм. 

Новый смысл витал над событиями как их действительная 
истина. И эту истину следовало понять. И понять ее можно было 
только путем философского, проникающего в сущность историче-
ских событий мышления. И это мышление предложил великий 
немецкий философ Гегель. Он увидел его в реальности свободы Ду-
ха. 

Гегель писал: «Свобода, т.е. развитие, определенное самим 
понятием духа, является определяющим началом, и только поня-
тие о духе является для него конечной целью, т.е. истиной, так как 
дух есть сознание, или, другими словами, то, что в истории суще-
ствует разум, – с одной стороны, следует считать по крайней мере 
убедительным предположением, с другой же стороны, это есть 
философское познание» [Гегель, 1977, с. 369]. 

Философское познание обнаруживает разум в истории как 
теоретическую почву допущения качественно новой интенции, 
раскрывающей смысловую реальность новой исторической эпохи, 
рожденной Великой Французской революцией. Философское по-
знание фиксирует возможность разумного формирования жизни, 
так что все действительное становится разумным, а все разумное – 
действительным. Стало быть, философское познание становится 
интенцией, сознанием как реальностью духа, определяющей пози-
тивное качество реальности жизни. 

Можно сказать, что такова оптимистическая позиция Гегеля, 
его вера в разум и его разумное самоосуществление по законам 
диалектической логики. 

Что открыл XIX век? Он открыл реальное эмпирическое 
действие разума в шествии Великой армии Наполеона по европей-
ским странам и во вторжении ее в Россию. 

Судьба Великой армии сложилась трагически: она потерпела 
жесткое поражение в противоборстве с русской армией и русским 



Интенция как духовная судьба цивилизационного самоопределения 

 125 

народом. Русский казак появился в Париже, а великий Наполеон 
оказался на острове св. Елены в ссылке. 

Наполеон – это эмпирическая концентрация исторического 
Разума, и разум потерпел поражение. Но этого мало. 

Россия, освободившая страны Европы от диктата императо-
ра Наполеона, стала объектом агрессии Франции, Англии, Сарди-
нии, начавших Крымскую войну. 

Открылась великая историческая истина: Великая Француз-
ская революция положила начало новой глобальной эпохе, эпохе 
утверждения власти новой социальной силы с ее претензией на 
безусловное превосходство и господство во всем мире. Эта объ-
единенная сила решила поставить Россию на место, удалить ее из 
Европы и из новой истории. 

Эта властная претензия обрела философское знание приори-
тета воли. Воля – это та реальность, которая определяет содержа-
ние интенции, претендующей на приоритет. Это уже не приори-
тет разума, а значит, и не приоритет истины. Это приоритет 
субъекта, его власти в этом мире. Субъективность интенции Запа-
да была угадана в качестве его основного закона Фридрихом 
Ницше. Нигилизм – это обесценение высших ценностей и путь к 
возрастанию мощи безнравственного духа. Это – коренное изме-
нение сущности миропонимания. Ценности мира утрачивают свой 
универсальный смысл. Реальности действительного мира обрета-
ют свой действительный смысл только в их отношении к возрас-
танию власти. В этом контексте истина понимается как запрос на 
власть, а ценностное мышление принадлежит к той действитель-
ности, которая определяется как воля к власти. Это сущность ин-
тенции Запада, сохраняющая свой ведущий смысл в рождающейся 
цивилизационной перспективе XX и XXI веков. 

Специфический парадокс XIX в. заключается в том, что наря-
ду с «великим открытием» цивилизационной ценности приоритета 
воли к власти, он раскрывает цивилизационную судьбоносную ис-
тину высшего смысла цивилизационного бытия пролетариата как 
спасителя человечества. Лозунг «Пролетарии всех стран, соеди-
няйтесь!» – это лозунг истины самосохранения человечества. 

Глобальная власть финансового капитала – это становление 
исторической власти доллара, в которой человек играет роль слу-



Скворцов Л.В. 

 126 

ги, роль материала, не знающего истины самосознания. Он обре-
чен на незнание истины и поэтому может свободно исчезнуть, 
утратить смысл своего бытия, ради сохранения смысла власти 
доллара. Это край мощи безнравственного духа. И это открытие 
конечной цели бытия как глобальной истины самосохранения че-
ловечества. Открытие этой цели совпадает с открытием той чело-
веческой силы, которая способна к превращению себя в того ци-
вилизационного субъекта, который способен открытую истину 
превратить в историческую действительность. 

Процесс превращения истины цивилизационной интенции в 
действительность охватывает становление теории в XIX в., твор-
чество К. Маркса и Ф. Энгельса, их соратников, подъем рабочего 
движения, рождение Парижской Коммуны. Феномен В.И. Ленина 
и прорыв блокады безнравственного духа – три русских револю-
ции, гражданская война с международной мощью безнравствен-
ного духа. Начало реализации истины высшей нравственности. 
Истина человеческого строя: Советский Союз и И.В. Сталин. Ре-
шающая схватка с безнравственной мощью военизированной 
нацистской орды. Триумф великой победы высшей человеческой 
нравственности, триумф истины ее смысла. Самоубийство Адоль-
фа Гитлера. 

Исторический надлом европейского фашизма произошел 
под влиянием новой интенции, видимой реальностью которой стал 
И.В. Сталин, как носитель и выразитель новой цивилизационной 
истины, теоретической реальности, представленной в докладах, 
публикациях, в текстах газет, в пропаганде, в фотографиях и 
фильмах, в оформлении демонстраций. Рождался образ нрав-
ственного величия, выполнявшего роль духовной интенции. Реаль-
ность образа требовала от советского человека верности великой 
истине социализма – СССР как интенции нового бытия. Эта ин-
тенция сыграла ключевую роль в разгроме фашистского наше-
ствия. Советский народ увидел самого себя в своем внутреннем 
величии создателя нового мира, носителя интенции разгрома гит-
леровского нацизма как глобального зла. Этот разгром означал 
рождение цивилизационного процесса денацификации. Мир всту-
пал в формирование новой эры. Это эра противостояния мира, об-
разуемого победой советского народа в Отечественной войне, поз-



Интенция как духовная судьба цивилизационного самоопределения 

 127 

волила начать образование народных демократий новых госу-
дарств в Западной Европе, союзников СССР. 

Таким образом формировалась новая государственная сила, 
содействующая глобальному антиколониальному процессу в мире. 
Открывалась качественно новая перспектива глобальной эволю-
ции, взявшей ориентацию на цивилизационное влияние Советско-
го Союза, которое превратилось в цивилизационную интенцию, 
предупредившую рождение перспективы формирования нового 
глобального интернационального миропорядка. 

Запад отчетливо осознал возникающую для себя глобальную 
опасность. Уже в последние месяцы Второй мировой войны он 
отчетливо проявил свою глобальную цель. Это цель решительного 
противостояния СССР. Во главе реализации этой глобальной цели 
и встал американский гегемон. 

Экономически обогатившийся и не испытавший военных 
действий на территории своей страны, достигший нового качества 
вооружений, создавший атомное оружие и даже применивший его, 
сбросив атомные бомбы на два японских города – Хиросиму и 
Нагасаки. Это была демонстративная заявка на глобальную геге-
монию, опирающуюся на экономическое и военное превосходство. 
На этой основе возникает цивилизационная интенция, которая поз-
воляет «убрать» со своего пути основное препятствие на пути к 
мировому господству. Декларативное размежевание с германским 
нацизмом сочеталось с осознанием того факта, что он оказывается 
потенциальным союзником Вашингтона в его предстоящем проти-
воборстве с Советской Россией. 

4. Интенциальные парадоксы 

1945 г. ознаменовался рождением глобальной цивилизации, 
свободной от господствующего влияния германского нацизма и 
его сателлитов. Начались процедуры денацификации. 

Глобальная информационная поверхность теперь представ-
ляла собой два взаимоисключающие полушария. В этой ситуации 
человеческая масса Запада и Востока ориентировалась на внешние 
картины действительности, чем-то напоминающие масштабные 
полотна искусства, несущие свои красоту и уродство, добро и зло, 
свободу и порабощение. Эти картины создавались философско-



Скворцов Л.В. 

 128 

идеологическими истолкованиями социальной действительности 
Востока и Запада. 

Вопреки геббельсовской пропаганде, Красная армия воспри-
нималась народами Европы как та действительная сила, которая 
сметает с лица земли диктатуру нацизма, освобождает узников 
концлагерей, устанавливает нормальный человеческий порядок 
жизни на освобожденных территориях, не дает умереть от голода 
мирному населению Германии. Позитивное восприятие Красной 
армии – это заявка на перспективу человеческих отношений на 
освобожденной территории Германии. 

Западные союзники Красной армии также стремились к 
установлению позитивных отношений с местным населением. Это 
был неопределенный взгляд в будущее с двух сторон. Он мог ка-
заться во многом совпадающим по своему смыслу, но в то же вре-
мя потенциально различным и даже концептуально противопо-
ложным. 

Концептуальное советское отношение исходило из тезиса, 
согласно которому гитлеры приходят и уходят, а немецкий народ 
остается. Это был трезвый взгляд на перспективу послевоенной 
Германии. Союз с послевоенной Германией открывал возможно-
сти Советского Союза на закрепление своих цивилизационных по-
зиций в Западной Европе. Вместе с тем он ограничивал свободу 
действий западных союзников в ситуации достигнутого мира в 
Европе. 

Успех внешней политики в послевоенной Европе во многом 
зависел от отношения местного населения к Советскому Союзу, к 
его политическому руководству, следующему курсу укрепления 
мирового сотрудничества народов и вместе с тем – международ-
ных позиций социалистической демократии. Этот курс получал 
все более широкую международную поддержку, расширяя влияние 
в мире коммунистических и рабочих партий. 

Эти процессы роста международного влияния политики Со-
ветского Союза порождали на Западе растущую тревогу. Обще-
ство Джона Бёрча внимательно следило за фантастическим расши-
рением влияния коммунистических партий, влияния Советского 
Союза. Влияние Запада сужалось как шагреневая кожа. Интенция 
социализма обрела глобальный смысл. Это была феноменальная 



Интенция как духовная судьба цивилизационного самоопределения 

 129 

духовная победа. Проблема глобальной судьбы капитализма при-
обретала все более животрепещущий смысл. Она упиралась в не-
забываемые феноменальные победы Советской армии, совершен-
ные под руководством Верховного главнокомандующего и его 
маршалов. Они подняли на недосягаемую высоту советское социа-
листическое государство – СССР, авторитет коммунистического 
движения в мире. Сложилась и утвердилась новая победоносная 
интенция ХХ века. Казалось, что ничто не может изменить эту си-
туацию. Цивилизационная интенция ХХ века обретала ясную пер-
спективу, которая определялась великой победой над нацизмом. 

Случилось самое неожиданное. Это был доклад Н.С. Хруще-
ва на ХХ съезде КПСС. В этом докладе Верховный главнокоман-
дующий советскими войсками в годы Великой Отечественной 
войны был представлен как преступный виновник в организации 
массовых репрессий в стране победившего социализма. Возмож-
ность организации и осуществления массовых репрессий объясня-
лась формированием «культа личности», т.е. псевдорелигии. 

Всесилие «культа личности» И.В. Сталина не имело никакого 
рационального объяснения. Оно было подхвачено и голословно 
утверждалось как некое ложное сознание. Этот политический ход 
нового руководителя имел одно рациональное объяснение. Это 
была политика встать «выше» авторитета И.В. Сталина, предста-
вить себя как морального спасителя России, способного создать 
новое общество без антагонизмов и противоречий, избегая неиз-
бежности военного столкновения с капиталистическим окружением. 
Желание «подпрыгнуть» выше политического авторитета И.В. Ста-
лина и свести его к ложному «культу личности» дало начальный, 
живительный толчок для тотального духовного наступления объ-
единенных сил западного антикоммунизма на авторитет Советско-
го Союза, на величие его исторического опыта, вытеснения его из 
глобального самосознания победоносной коммунистической ин-
тенции и ее замещения интенцией американской мечты, идеей 
личной индивидуальной свободы в достижении успеха жизни. 

Речь идет об оживлении интенции эпохи. Становление капи-
тализма Великой французской революции и XIX в., как свободно-
го предпринимательства, расценивалось как действие эпохи разу-
ма. Но XXI в. – это век глобального господства финансового 



Скворцов Л.В. 

 130 

капитала, это век размещения военных баз США во всех основных 
регионах современного мира. Это век военного союза основных 
западных государств, век глобального информационного контроля 
в современном мире. Это эпоха современного империализма, его 
уверенности в том, что он способен управлять современным ми-
ром в соответствии со своими глобальными интересами. Глобаль-
ная империя уже создана, и она применяет действие своих воору-
женных сил в различных регионах современного мира, не считаясь 
с международным правом. Диктатура империализма хочет господ-
ствовать, диктовать свои интересы, применять свои вооруженные 
силы безнаказанно и при этом хочет, чтобы его любили, хвалили, 
считали разумным и благородным гегемоном. 

И на наших глазах этот глобальный гегемон стал разрушать-
ся. Перед ним встал фундаментальный вопрос, каким образом пре-
вратить реальную картину диктата имперского господства в же-
ланную для народов мира картину глобальной сияющей свободы, 
картину всеобщей радостной политической поддержки имперской 
власти глобального гегемона? 

Для этого было необходимо решить две фундаментальные 
политические задачи, которые имели одну глобальную цель: убрать 
с карты мира главное препятствие на пути окончательного утвер-
ждения господства над миром имперского американского гегемо-
на. Решение этой задачи открывало константную нерушимую за-
дачу мирового господства на вечные времена. Решение этой 
задачи создает ситуацию, при которой весь мир будет должен ра-
ботать на Америку. Считалось, что окончательная победа над тео-
рией социализма и коммунизма – это победа теории капитализма. 
Но причем здесь социализм и капитализм? Теоретические основа-
ния политической и экономической практики социализма и капи-
тализма были открыты и сформулированы К. Марксом уже в XIX в. 
и реализовывались практически. Социализм в СССР строился на 
основе теоретических разработок, открывших путь к индустриали-
зации страны, коренному преобразованию сельского хозяйства, 
созданию административного советского аппарата, обеспечившего 
осуществление планового ведения народного хозяйства. Это было 
основание новой державы, экономического, технологического, со-



Интенция как духовная судьба цивилизационного самоопределения 

 131 

циального скачка страны, обеспечившего готовность военной по-
беды над гитлеровским вермахтом. 

Советский Союз как великая держава был ликвидирован ру-
ководителями новой неолиберальной власти. Можно ли будучи в 
здравом уме представить те теоретические идеи, которые лежали в 
основе возврата страны на 100 лет назад, т.е. в конец XIX в.? Мы 
знаем лишь декларативные заявления о разрушении СССР, но не 
знаем теории, лежащей в основании этого разрушения. Мы знаем 
факт принятия решения о распаде Советского Союза, но не знаем 
его юридического основания. Этим основанием считается обще-
ственное настроение, т.е. интенция неолиберализма. В конце ХХ в. 
мы открываем для себя могущественную силу интенции, способ-
ной разрушить великую державу. Интенция стала той реально-
стью, которая обусловила осуществление ваучеризации всей стра-
ны, приведшей к эрозии индустриальной базы социализма, 
социальных отношений нового типа, новой структуры государ-
ства, новой культуры. Все это позволил сделать ваучер – орудие 
превращения социалистической собственности в частную соб-
ственность. Возникла интенция, согласно которой все или боль-
шинство станут богатыми субъектами частной собственности. Со-
циализм сокрушен. 

Запад – противник Советского Союза, гений свободы ры-
ночных отношений, одержал в холодной войне победу; теперь же 
мы узнаем на собственном опыте, что Вашингтон, этот «оплот 
свободы», настойчиво и методично вводит санкции против изме-
нившейся России, разрушает свободу рынка, с тем, чтобы заду-
шить и разорвать в клочья экономику Российской Федерации. Мы 
имеем дело с явными парадоксами: советский человек возвращен в 
мир свободного рынка, а американец закрывает ему путь в этот 
мир, идет твердо путем социализма, чтобы спасти капитализм. 

Что бы ни говорил человек в этом мире, он попадает на до-
рогу парадоксов: советский человек на путь реставрации капита-
лизма, а американец на путь административного догматизма как 
оперативной технологии социализма. 

В каком направлении движется глобальный мир? Перед па-
радоксами интенции оказался уже Адольф Гитлер, так и не полу-
чивший ответа на вставший перед ним вопрос теории, которой он 



Скворцов Л.В. 

 132 

руководствовался в своей политике. Адольф Гитлер совершил са-
моубийство, признав тем самым превосходство неарийской расы, а 
значит, несостоятельность доктрины, открывшей путь к мировой 
войне и практике геноцида. 

В складывающейся глобальной ситуации союз западных 
стран оказывается неоднородным по своему цивилизационному 
состоянию. Если состояние Запада в целом можно условно харак-
теризовать как привилегированное положение «золотого миллиар-
да», то внутри этого «золотого миллиарда» складываются специ-
фические отношения конкуренции, жизни за счет своих союзников. 
Это состояние ущемленного господина испытала на себе Франция, 
когда гегемон ограничивал ее возможности продажи «Мистралей» 
России, и когда ей отказали в реализации построения подводных 
лодок для Австралии. Это те унизительные состояния, которые 
приходится терпеть, особенно в ситуации, когда индустриальная 
Европа начинает кочевать в Америку. Возникает вопрос, как мож-
но относиться к политике санкций гегемона, если он ставит перед 
собой открыто цель разрушения России, ее разделения, превраще-
ния в клочья. И эта политика касается не только России. Это по-
тенциальное состояние, создаваемое в случае необходимости для 
любого народа, для любой страны. Это наглый произвол ощуще-
ния своего исключительного расового превосходства. 

И это государство-гегемон хочет представить себя в каче-
стве объекта всеобщего преклонения, не просто уважения между 
равными, а преклонения перед совершенными, следующими тре-
бованиям своей мечты. Американская мечта рекламируется как 
безусловная истина жизни для всех, для бедных и богатых, для 
свободных и зависимых. Ведь это мечта для каждого, а не научная 
идея. Вместе с тем американская мечта рассматривалась как идей-
ный путь разрушения влияния победоносной интенции сталинско-
го создания – СССР. 

Американская мечта была подхвачена переориентировав-
шимися идеологически неолибералами. Власть переменилась без 
какого-либо видимого сопротивления. Американцы эту перемену 
власти назвали своей победой в холодной войне, но это было 
преждевременное торжество. Обман раскрылся быстро. 



Интенция как духовная судьба цивилизационного самоопределения 

 133 

Американская мечта, подкрепленная кинематографией Гол-
ливуда и музыкой джаза, разбилась о «ножки Буша» и наглядный 
опыт эмиграции, о так называемое вхождение в мировую цивили-
зацию, в которой великой России была отведена унизительная 
роль слуги. Духовный мир Вашингтона сформировался как мир 
господина, настроения и желания которого угадываются и испол-
няются повсюду в мире. Эта возвышающаяся над всеми глобальная 
ситуация становится привычной и кажется необъяснимой, прису-
щей Вашингтону с момента его суверенного рождения. Любое по-
кушение на дух суверена воспринимается в Вашингтоне как нрав-
ственное преступление, нетерпимое и заслуживающее наказания. 

Когда Россия устами своего президента позволила заявить о 
своем самостоятельном и равном достоинстве, это вызвало в душе 
Вашингтона взрыв негодования – как покушение на самое дорогое, 
на святость глобальной иерархии, на вершине которой располо-
жился на вечные времена непоколебимый, самый богатый и самый 
великий субъект. Судьба России была предопределена: быть жерт-
вой нарастающих санкций, разорванной в клочья экономики, гло-
бальной изоляции и духовного удушения с помощью ядовитой ру-
софобии. 

Добивать Россию в военном отношении поручалось банде-
ровской Украине, превращенной в вооруженную объединенным 
Западом анти-Россию, выступающую под организованный пропа-
гандистский хор западной регаты. 

Русофобия превратилась в интенцию западной политической 
стратегии. И это была фатальная стратегическая ошибка Вашингто-
на. Она раскрыла тайну реанимации стратегии расизма, стремления 
узаконить безусловную жизнеспособность «золотого миллиарда» 
как своеобразного маскхалата расового племени англосаксов. Об 
этом состоянии современного глобального бытия можно думать и 
можно мечтать, но эти мечтания не делают их истиной… Явле-
ние истины расизма было всесторонне проверено в горниле Вто-
рой мировой войны, ее драматического финала. 

Когда воины Красной армии вступили в Берлин, Адольф 
Гитлер сделал свой окончательный вывод. Он пришел к понима-
нию, что его убеждение в том, что арийская раса, к которой и от-
носятся немцы, является высшей расой человечества и предназна-



Скворцов Л.В. 

 134 

чена судьбой быть расой господ, определяющей судьбу всех 
народов мира, их жизнь и смерть, в действительности оказалась 
иллюзией, субъективным суждением, трагической ошибкой, при-
ведшей политику германского нацизма к трагедии и европейской 
катастрофе. 

По внутренней логике Гитлера получалось, что высшей ра-
сой, предопределенной для управления миром, является победо-
носная раса россиян, интернационального соединения народов, 
образующих несокрушимое единство, поставившее арийцев на 
колени военного поражения. Эта фактическая истина стала опре-
делять перспективу мирового цивилизационного развития. Такова 
фундаментальная истина, подтвержденная самоубийством Адоль-
фа Гитлера. 

5. Истина бытия глобальной цивилизации.  
Запад выбрал путь Гитлера 

Самоубийство Адольфа Гитлера оказалось смертельным 
ударом не только по арийцам, но и по англосаксам, историческим 
соперникам немцев. 

Вместе с арийским миром рухнула и драгоценная вера в то, 
что колониальное мировое господство британцев – явление не 
случайное и не иллюзорное, что это действительно глобальная, 
постоянно воспроизводящая себя цивилизационная истина. И те-
перь эту истину нужно было заново воспроизвести, развеять то 
впечатление, которое оказало на мировое общественное мнение 
самоубийство Адольфа Гитлера. 

В этой ситуации Черчилль был готов вступить в союз с раз-
битыми армейскими соединениями вермахта, чтобы начать сов-
местные военные действия против Красной армии. Это были такие 
острые чувства, что даже трезвомыслящий Черчилль был готов 
начать безумные действия. Тот факт, что Черчилль не рискнул 
осуществить свою идею союза с остатками разбитого вермахта, 
вовсе не означал отказа и от англосаксонского расизма. Для этой 
цели нужно было подготовить и осуществить военную победу 
над армией интернациональных военизированных россиян. 
Насколько сложной оказалась эта задача? Прошло уже 78 лет, но 
она все еще не получила своего решения. 



Интенция как духовная судьба цивилизационного самоопределения 

 135 

Но нельзя не признать, что для укрепления позиции англо-
саксонского расизма проведена фундаментальная, скрытая дея-
тельность по идеологическому разоружению Советского Союза, 
возрождению расизма в форме бандеровской идеологии в среде 
украинских эмигрантов в Канаде и других западных странах и ак-
тивизации бандеровского влияния в Западной Украине. 

Наступление бандеровского нацизма на Украине отчетливо 
проявилось после разоружения Советского Союза в Беловежской 
пуще пришедшей к власти неолиберальной группировкой, взявшей 
в свои руки процессы перестройки. 

Перестройка из процесса совершенствования социализма 
была превращена в открытый процесс контрреволюции, позво-
лившей превратить Украину в не-Россию, а затем и в анти-Россию. 
В этом процессе отчетливо выявился реваншистский замысел ан-
глосаксонского расизма: самоубийство Гитлера не было очевид-
ным свидетельством ничтожности претензий арийского расизма на 
свое глобальное превосходство. 

Дух англосаксонского расизма воспрянул. Его интеллект 
превзошел все препятствия, созданные победами Советского Сою-
за. Его парадоксальная истина позволила столкнуть между собой 
те расовые силы России, которые разгромили германский нацизм. 
Теперь расовые силы украинских славян будут убивать интерна-
циональные силы россиян. Это и есть скрытая тайна бандеровской 
Украины как анти-России. Это также скрытое расистское торже-
ство, предчувствие желанной глобальной надежды возрождения 
Британской империи. Но это была иллюзорная мечта, поскольку о 
реанимации Британской империи можно было только мечтать. Она 
же искусственно соединялась с процессом утверждения американ-
ской исключительности. Это был новый тип смешанного расизма, 
в котором англосаксы составляли только часть, живущую своим 
историческим прошлым, связанным с насильственным очищением 
американской территории от местного населения, которое состоя-
ло из индейских племен. Продолжением этого «чистого» расизма 
было рабовладение, наличие черного, привезенного из африкан-
ских стран, населения. От рабства Америка освободилась только в 
XIX в., а от духа расизма пытается освободиться только сейчас. 
Для России готовятся планы ее «освобождения». Речь идет о ее 



Скворцов Л.В. 

 136 

государственном раздроблении, с тем чтобы вывести из под цен-
трализованной защиты все многообразие ее племенных и расовых 
составляющих, которые будут подчинены западному имперскому 
правлению, отделены от владения естественными ресурсами тер-
ритории, которая будет подчинена имперским составляющим За-
пада. Неолиберальные идеологии видят в этом процессе торжество 
сияющего мира свободы. 

Россия, освобожденная от своих многочисленных племен и 
народностей, превращалась бы в весьма полезную и долговремен-
ную ресурсную базу процветания «золотого миллиарда». Вот где 
находился исток безграничного энтузиазма в утверждении бредо-
вых «открытий» русофобии. Это была та дверь, через которую 
стратеги Запада стремятся запустить в современный мир воздушные 
шары новоявленного нацизма. Этот новый миропорядок отступает 
от традиционного представления, происходящего из безусловной 
веры в исходную истину интенции Создателя мироздания, опре-
деляющего абсолютный исходный смысл действующего цивилиза-
ционного порядка. 

Сущность действующего человеческого порядка открывает 
философия. Она формировала то новое мировоззрение, которое 
определило свободу мышления, позволившую реализовать смысло-
вую возможность, созданную великой Французской революцией. 

Эта реализованная свобода родила дух великой классиче-
ской немецкой философии Канта, Гегеля, Шопенгауэра, опреде-
лившей характер той идеи, которая открывала исходную истину 
пути как интенцию построения универсального мира, соответ-
ствующего сущности бытия, как истина идеи разума (абсолютного 
исходного начала). Это то, что замещает Бога. 

Исходная истина интенции – это универсальный человек, а 
значит, человечество. Расшифровка исходной философской ин-
тенции – ключевая задача миропонимания, открывающего истину 
пути, движения человеческой мысли к всемирному прогрессу, реа-
лизации универсальной точки свободы. Разум – это Новый Бог, 
определяющий интенцию бытия, это сам человек в своей универ-
сальной сущности. Открытие этой универсальной сущности – 
ключ к философской истине, определяющей судьбу человечества. 



Интенция как духовная судьба цивилизационного самоопределения 

 137 

XIX век – век великой иллюзии философии, иллюзорной ин-
туиции, видения того идеального человека, который оценивался 
как самоосуществление Разума, совпадения разумного с действи-
тельностью человека. 

Как оказалось, совпадение разума с действительностью – это 
революционный процесс преодоления сопротивления универсаль-
ного человека. Носитель разума претерпевает раздвоение. Возни-
кает реальная идея освобождения человечества, несущая в себе 
новую универсальную интенцию, рождает свою противополож-
ность как истину диктатуры силы власти, интенцию мирового гос-
подства. 

Человечество вступило в ХХ век с внутренней потенцией 
катастрофы, эта потенция переходит в XXI век. Перед нами возник 
бандеровец. Мы думаем, что мы имеем дело с такими же людьми, 
как и мы, думающими и принимающими решения, как и мы, по 
отношению к другому человеку. Но это не так. Он – твой убийца. 

Мы продолжаем мыслить о бандеровцах как нормальных 
людях, подверженных воздействию идеи цивилизационной спра-
ведливости. Они не могут переступить величие общечеловеческой 
великой истины, которой не может не следовать нормальный ци-
вилизационный субъект. 

Однако проблема состоит в том, что нам сегодня противо-
стоит не нормальный западный человек, а сформированный в ХХ в. 
его антипод, сохраняющий внешний облик нормального человека. 
Это человек, замещающий традиционного Бога, исключающего его 
в качестве смысла воли и мотива принятия решения о судьбе 
народов современного мира. 

Этот потенциальный смысл интенции подкреплялся струк-
турой государственного устройства, не допускающего свободы 
иного типа политического поведения. 

Нюрнбергский процесс, этот международный военный три-
бунал, признал преступными и привлекал к ответственности выс-
ших военных и государственных деятелей фашистской Германии, 
признал преступным и руководящий состав национал-социалисти-
ческой партии (СС), службы безопасности (СД), государственную 
тайную полицию (гестапо). Это созданные государственные 



Скворцов Л.В. 

 138 

структуры, которые следили за населением и контролировали его 
поведение, его соответствие смыслу власти нацистской идеологии. 

Нацистская идеология оправдывала глобальное убийство 
«неполноценных» народов, представляя это как научно обосно-
ванную необходимость, вытекающую из результатов научных 
опытов. Противостояние идеологии нацизма считалось «духовным 
невежеством», в которое зачислялись достижения мировой куль-
туры, подлежащие уничтожению в пламени костров. Создание и 
приведение в действие всеохватывающей службы государственного 
нацистского контроля за взглядами и поведением граждан и со-
единение ее с экспериментальной системой изучения и организа-
ции, формирование массового сознания превратились в методич-
ный процесс самоидеализации. Формирование национального 
самосознания в процессе создания всеохватывающего тоталитар-
ного организма, идола, обладающего силой тоталитарной диктату-
ры, способной подвергать процедурам очищения и наказания всех, 
отклоняющихся от установленного толкования истины глобально-
го бытия. Феномен самоидеализации, создание идола поклонения, 
образа власти нацизма как демонического всемогущества стало 
основанием глобальных победоносных решений. 

Самоидеализация превратилась в фактор массовой интен-
ции, веры в то, что арийской расе уготована судьба господства в 
современном мире. Этот дух вселял уверенность в победу блиц-
крига, не понимая сущности своего противника, отождествляя его 
с «колоссом на глиняных ногах». 

Стратегическая слепота стала сменяться видением реально-
сти, начиная с битвы под Москвой, а затем с гигантскими сраже-
ниями под Сталинградом и на Курской дуге. Десять сталинских 
ударов открыли дорогу к Берлину. Красный флаг над Рейхстагом 
свидетельствовал о безоговорочной капитуляции нацистского зверя. 

Саморазрушение Советского Союза вселило в правящие 
круги Запада надежду на возможность успеха в наступлении на 
Востоке. Имелась в виду разработка совершения нацеленной на 
верный успех стратегии. 

Ключевая составляющая этой стратегии – стратегия само-
разрушения славянства как условие победы над Россией. Этот рас-
чет в конце концов открыл внутреннее стремление Запада реани-



Интенция как духовная судьба цивилизационного самоопределения 

 139 

мировать и принять для себя, для своей цивилизационной страте-
гии создание блока западных государств для их движения на Во-
сток с целью реанимировать идею стратегической победы над Рос-
сией. Идеологическое оформление этого движения требовало 
принятия глобальной радикальной русофобии, которая включала 
целенаправленную политику превращения Украины в бандеров-
скую анти-Россию. 

Распад Украины, одной из наиболее развитых союзных рес-
публик, воспринимался Вашингтоном как составная часть процесса 
стратегического ослабления СССР, главного противника Запада. 

Стратегия Вашингтона, нацеленная на ослабление и гло-
бальную изоляцию России, влекла за собой фундаментальное эко-
номическое и политическое ослабление западноевропейских госу-
дарств. Фундаментальный разрыв с Россией фактически означал 
цивилизационный раскол человечества. 

Потенция взаимоисключающего раскола цивилизационной 
интенции несет в себе константу повторения мировой войны, т.е. 
истину своего самоистребления. Раскол цивилизационной интен-
ции рождается как дуализм глобального цивилизационного субъ-
екта, как его превращение в смысловой дуализм цивилизационных 
антиподов, как расколотое человечество. Раскол человечества пре-
вращается в потенциал своего самоуничтожения. Но Вашингтон 
при этом хотел бы остаться живым, найдя тот путь, который пре-
вращает в реальность это желание при уничтожении противников 
исключительного мирового господства Соединенных Штатов 
Америки. Для решения этой проблемы вырабатывается глобальная 
стратегия, включающая создание запрещенных видов биологиче-
ского оружия, предполагающее заражение смертельными заболе-
ваниями специфических расовых групп населения, предназначен-
ных Вашингтоном для глобального истребления. Для решения 
этой задачи в различных странах, окружающих Россию, созданы 
специальные биологические лаборатории, работающие под кон-
тролем Пентагона. 

Ключевым направлением глобальной стратегии Соединен-
ных Штатов является создание враждебного России государствен-
ного субъекта, его идеологическое формирование в качестве анти-
России, военное обучение, организационное оформление и финан-



Скворцов Л.В. 

 140 

сирование, техническое снабжение для ведения наступательных 
военных действий против России на ее границах. Для решения 
этой стратегической задачи Вашингтон мобилизовал внутренние и 
зарубежные ресурсы для превращения украинского национализма 
в реального бандеровского цивилизационного субъекта – анти-
Россию. Для этой цели в 2014 г. в Украине был осуществлен госу-
дарственный переворот. Бандеровец пришел к власти. Бандеров-
ский нацист на Украине провозглашает свою волю убивать рус-
ских в младенческом возрасте. Как известно, Степан Бандера 
объявлен после государственного переворота героем Украины. 
Президент Украины и его политика направляются Вашингтоном, 
поддерживаются долларом и военной техникой. Россия имеет пе-
ред собой массового убийцу своего народа – даже младенцев. 
Убийца лишь ждет подходящего времени, чтобы исполнить свой 
замысел. У них уже все решено. 

Вашингтон организовал финансовые и технические ресурсы 
Запада для вооружения бандеровской анти-России с надеждой на 
ее победу. Но эта надежда увядает на глазах всего мира. Это вос-
принимается как явная угроза для западного мирового господства. 
Задуманная стратегия теряет своего главного исполнителя, силы 
Украины как анти-России. Сохранение надежды на нового славян-
ского субъекта анти-России все более отчетливо связывается с 
Польшей. Ведение войны с Россией до последнего украинца при-
носит все более невосполнимые жертвы, кладбище украинских 
бандеровцев достигает своих максимальных размеров. 

Вашингтон оказался перед проблемой крушения реализации 
своей хитроумной стратегии. Истощение бандеровской анти-
России открывает американское пространство для ответного ядер-
ного удара. Но как можно заменить готовую к самоуничтожению 
бандеровскую анти-Россию в ее украинском обличии? Складыва-
ется впечатление, что стратегическая обработка Польши уже раз-
вернулась по многим направлениям американской глобальной 
стратегии. 

Американская политическая стратегия влечет за собой огра-
ничения государственного суверенитета таких ведущих стран Ев-
ропы, как Франция и Германия. И вместе с тем наблюдается рас-
тущее европейское влияние Польши, укрепившей свою военную 



Интенция как духовная судьба цивилизационного самоопределения 

 141 

силу, установившей особые отношения с президентом Украины 
Зеленским, позволившим оживить вопрос о Западной Украине. 
Фактически речь идет о расширении польских границ «от моря и до 
моря» и превращении Польши в американское копье, направлен-
ное на Россию. Это значит, что финансовая и военно-техническая 
поддержка, которая шла из Америки и стран Запада на Украину 
теперь будет переадресована на Польшу. 

Польша становится кандидатом на самый влиятельный 
центр Западной Европы, руководящий орган, идейный центр все-
стороннего наступления на Россию. Заявка на эту роль делается в 
речах современных государственных руководителей Польши, ко-
торые не акцентируют внимание на существовавший союз Польши 
с гитлеровской Германией, своем участии и разделе Чехословакии, 
о предложениях поставить памятник в центре Варшавы Адольфу 
Гитлеру, лидеру политики антисемитизма. Решающая роль Крас-
ной армии в освобождении Польши от фашистской оккупации 
стала трактоваться как «советская оккупация» Польши. Новые ру-
ководители Польши, получив восточные земли Германии, стали 
требовать от Германии дополнительных вложений в свою страну 
как компенсации за свои страдания в годы фашистской оккупации. 
Они решили требовать контрибуции и от России, объявляя «окку-
пацией» советскую помощь в восстановлении Варшавы и других 
польских территорий. Эта претензия объясняется тем, что Польшу 
активно поддерживает Вашингтон как свою марионетку в Европе, 
позволяющую держать в унизительной зависимости Германию, 
Францию и другие западноевропейские государства. Польша игра-
ет роль послушного орудия Вашингтона. Через Польшу идет воен-
ная техника Запада; наемники в войсках бандеровцев говорят на 
польском языке. Польша уже сейчас превращает себя в анти-
Россию, в то копье, которое может встать на место бандеровской 
украинской анти-России. Стратегия анти-России нацелена тоталь-
ное освобождение планеты от русских, от их культурного влияния, 
от того духа, который заключен в их православной традиции. 

Бандеровская власть пыталась лишить их своего языка, сво-
ей культуры, своей духовной сущности, создать придуманную ис-
торию, придуманное исключительное величие украинцев, рассчи-
тывая сблизить их придуманные фальшивые сверхчеловеческие 



Скворцов Л.В. 

 142 

качества с качествами «золотого миллиарда». Так рождается дух 
фальши, который выдается за истину ради «блага» сверхчеловеков. 
Ради этого «блага» требуют убивать русских, обещают устроить на 
Красной площади победоносный парад бандеровского войска. Эта 
победоносная ложь раскрывает свою сущность в происходящем на 
глазах всего мира экономическом и человеческом самораспаде ко-
гда-то цветущей Украинской Советской социалистической рес-
публики, входившей в состав СССР. 

Бандеровская власть, действующая под руководством и при 
финансовом обеспечении Вашингтона, подвела Украину к краю 
цивилизационной пропасти. Таково же очевидное для всего мира 
следствие Майдана, который породил политическую трагедию 
государственного переворота. 

Трагическая судьба Украины – это лишь составная часть 
глобального процесса силового, насильственного утверждения в 
современном мире американской гегемонии, позволяющей создать 
и сохранить глобальный финансовый процесс, высасывающий из 
народов современного мира их живительные соки. Это – таин-
ственная власть печатного станка, превращающая бумагу в мифи-
ческий золотой песок. За этим на поверхности находящимся и ка-
жущимся объективным естественным процессом находится 
глубинный духовный процесс, означающий утверждение новой 
духовной власти, вытесняющей и разрушающей традиционные 
религиозные, духовные представления народов, утверждающие 
истину человеческих понятий о справедливости и самосохранении 
человека и человечества как абсолютном условии истины цивили-
зационного Бытия. 

Незыблемость этой истины Бытия поставлена под вопрос 
вместе с разрушением Советского Союза, СССР как цивилизаци-
онной реальности освобождения и спасения человечества, гаран-
тии его самосохранения. 

Эта гарантия вытесняется новой глобальной религией миро-
вого порядка, гарантией которого утверждается не человек и чело-
вечество, а цивилизационная система господства отношений, 
определяемых сохранением господства религии власти доллара и 
его финансовых отношений. Человек – это не господин, а слуга 



Интенция как духовная судьба цивилизационного самоопределения 

 143 

доллара и его финансовых отношений, как отношений вечного са-
мосохранения. 

Носитель абсолютной истины вечного сохранения безуслов-
ной власти доллара обретает безграничную абсолютную власть 
над человеком и человечеством. Индивиды, причастные к этой 
власти, образуют глубинную государственную власть, обретаю-
щую господство над человеком и человечеством, правом распо-
ряжаться их судьбой. Это право формирует особую психологию – 
психологию самоотождествления своей власти с властью Бога, но 
это не власть Бога, а произвол власти. Произвол власти представ-
ляет особую угрозу в современной глобальной ситуации – реаль-
ную возможность гибели глобальной цивилизации. Реальность 
такой возможности отчетливо проявилась в убийстве президента 
Соединенных Штатов Америки Джона Фицджеральда Кеннеди, 
который встал на путь договоренности с советским руководством 
об избежании опасности военного столкновения, грозящего гло-
бальной термоядерной катастрофой. 

Современная глобальная ситуация чревата термоядерной ка-
тастрофой. Эта опасность отчетливо проявляется в той политике, 
стратегия которой определяется Вашингтоном, создавшим банде-
ровскую власть на территории Украины. Запад превратил банде-
ровскую неофашистскую идеологию в духовное средство антирос-
сийской милитаризации населения Украины, в пушечное мясо 
безнадежной бесперспективной бойни, в средство ослабления Рос-
сии в борьбе за сохранение своего мирового господства. 

Крах санкционной политики оказал свое влияние и на ход 
специальной военной операции, разрушившей планы победного 
марша бандеровской военщины. Прекрасная Украина погрузилась 
в темноту, а красавец Киев превратил свой метрополитен из сред-
ства удобного массового скоростного передвижения в бомбоубе-
жище. Бандеровская идеология получает свое закономерное мате-
риальное воплощение. И это одно из реальных воплощений 
стратегии американского гегемона. 

Бандеровская Украина, объединившая под эгидой англосак-
сов, является тем классическим образцом, который предлагается в 
качестве политического ориентира современному миру. 



Скворцов Л.В. 

 144 

Бандеровцы втягивают современный мир в сферу безумного 
использования любых средств ради своей мнимой «победы». Они 
тянут свои руки к атомной бомбе, в расчете на поддержку кукло-
водов Запада. Народный Запад начинает просыпаться, освобож-
даться от фальшивых пропагандистских иллюзий. Народ должен 
взять в свои руки свою судьбу. 

XXI век превращается в век цивилизационного прорыва, 
свободного от неофеодальной диктатуры американского гегемона 
и его вассалов, в свободу многополярного мира, путь к которому 
открыт цивилизационным прорывом России совместно с ее союз-
никами. Эта родившаяся в XXI веке интенция – дорога в беско-
нечные возможности цивилизационного прогресса во благо наро-
дов современного мира. 

Список литературы 

1. Гегель Г. Энциклопедия философских наук. Философия духа. Том 3. – Москва : 
Мысль, 1977. – 471 с. 

2. Лев Толстой: философская перспектива. – Москва ; Санкт-Петербург : Центр 
гуманитарных инициатив, 2022. – 308 с. 

3. Наш философский дом. – Москва : Прогресс-Традиция, 2009. – 528 с. 
4. Персонажи русской литературы. Вторая половина XVIII – XIX в. Энциклопе-

дический словарь. Том I. – Москва ; Санкт-Петербург : Центр гуманитарных 
инициатив, 2022. – 768 с. 

5. Скворцов Л.В. Цивилизационные опасности: философская интерпретация. – 
Москва ; Санкт-Петербург : Центр гуманитарных инициатив, 2018. – 384 с. 

6. Тойнби А.Дж. Постижение истории. – Москва : Прогресс, 1991. – 736 с. 
7. Хлебников Г.В. Концепция Бога в иудаизме. (Обзор) // Отечественная и зару-

бежная литература. Серия 3: Философия. – 2021. – № 1. – С. 115–146. 
 



«Консервативное просвещение» и принцип страха 

 145 

УДК 32(075.8)                                      DOI: 10.31249/rphil/2023.04.13 
МЕЖУЕВ Б.В.∗ «КОНСЕРВАТИВНОЕ ПРОСВЕЩЕНИЕ» И 
ПРИНЦИП СТРАХА 

Аннотация. В тексте рассказывается о полемике между 
крупнейшими представителями современной англосаксонской ис-
ториографии Просвещения, в рамках которой тестируется понятие 
«консервативное Просвещение». Утверждается, что попытка вве-
дения этого термина принадлежит старейшему представителю 
Кембриджской школы Джону Пококу, который хотел указать на 
то, что рационализм и умеренный скептицизм во многом были 
продуцированы страхом перед радикальными направлениями Ре-
формации в Англии. Согласно Пококу, «консервативное Просве-
щение» представляет собой в значительной мере британский фе-
номен, отличаясь от парижской версии Просвещения, ни в коей 
мере не универсальной. Ему отчасти возражает другой знамени-
тый историограф Великобритании Джонатан Израэль, по версии 
которого британскому «консервативному Просвещению» соответ-
ствуют многочисленные версии «умеренного Просвещения», воз-
никшие для того, чтобы препятствовать Просвещению радикаль-
ному – последовательно атеистическому и эгалитарному. В статье 
говорится, что если для Покока «консервативное Просвещение» 
представляет собой позитивный феномен, то для Израэля «уме-
ренное Просвещение» виновно за все грехи раннего Нового вре-
мени – от рабства в США до якобинского террора во Франции. 

 
∗ Межуев Борис Вадимович – кандидат философских наук, старший науч-

ный сотрудник отдела философии ИНИОН РАН; borismezuev@yandex.ru 



Межуев Б.В. 

 146 

Ключевые слова: Просвещение; историография; либерализм; 
консерватизм; радикализм; консервативное Просвещение; контр-
просвещение. 
MEZHUYEV B.V. «Conservative enlightenment» and the principle of 
fear 

Abstract. The text describes the controversy between the largest 
representatives of the modern Anglo-Saxon historiography of the 
Enlightenment, in which the concept of «conservative Enlightenment» 
is tested. It is argued that the attempt to introduce this term belongs to 
the oldest representative of the Cambridge school, John Pocock, who 
wanted to point out that rationalism and moderate skepticism were 
largely produced by fear of the radical trends of the Reformation in 
England. According to Pocock, the «conservative Enlightenment» is 
largely a British phenomenon, differing from the Parisian version of the 
Enlightenment, which is by no means universal. He is partly opposed 
by another famous British historiographer Jonathan Israel, according to 
whom numerous versions of the «moderate Enlightenment» correspond 
to the British «conservative Enlightenment», which arose in order to 
hinder the radical Enlightenment – consistently atheistic and 
egalitarian. The article says that if for Pocock the «conservative 
Enlightenment» is a positive phenomenon, for Israel the «moderate 
Enlightenment» is guilty of all the sins of the early Modern period – 
from slavery in the United States to the Jacobin terror in France. 

Keywords: Enlightenment; historiography; liberalism; conserva-
tism; radicalism; conservative Enlightenment; Counter-Enlightenment. 

Для цитирования: Межуев Б.В. «Консервативное просвещение» и 
принцип страха // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и 
зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 4. – С. 145–154. – 
DOI: 10.31249/rphil/2023.04.13 

Термин «консервативное Просвещение» был введен в лекси-
кон современной науки английским историком политической 
мысли, одним из ведущих представителей так называемой Кем-
бриджской школы Джоном Пококом. В октябре 1988 г. он высту-
пил в Лондонской школе экономики с докладом «Консервативное 



«Консервативное просвещение» и принцип страха 

 147 

Просвещение и демократические революции. Американский и 
французский случаи в британской перспективе»1, в котором попы-
тался доказать, что истоки консерватизма Эдмунда Берка лежат в 
англиканском Просвещении XVII в., и это в целом консервативное 
течение мысли было направлено не столько против деспотизма и 
тем более абсолютизма, сколько против фанатизма радикальных 
сект с присущим им религиозным «энтузиазмом»2. В ряде работ, в 
том числе более недавнего времени, Покок утверждал, что под-
линным истоком Просвещения, если не континентального, то во 
всяком случае британского, был страх перед революционным фа-
натизмом, перед радикально-демократическими устремлениями 
масс, часто соединенными с эсхатологическими и милленарист-
скими ожиданиями. Поэтому, согласно Пококу, Берк просто рас-
пространил антисектантский скепсис «консервативного Просве-
щения» на деятелей Французской революции, в которых не без 
основания видел тех же сектантов, только заменивших авторитет 
Священного Писания авторитетом Руссо. 

Покок подверг критике тех исследователей, кто считал об-
разцовым Просвещением именно Просвещение французское, или, 
как стало принято говорить в историографии, – Парижское, т.е. 
идеи французских энциклопедистов. В своем фундаментальном 
пятитомном исследовании «Варварство и религия», посвященном 
политическому мировоззрению Эдуарда Гиббона, автора знамени-
той книги «Упадок и падение Римской империи», Покок противо-
поставляет идее «единого Просвещения» представление о «семей-
стве Просвещений», т.е. Просвещений с разной национальной 
спецификой3. Британская версия течения, к которой Покок отно-
сил Гиббона, Юма и Берка, отличалась, по его мнению, от конти-
нентальной, более радикальной в плане отрицания иерархии в об-

 
1 См.: Pocock J.G.A. Conservative Enlightenment and Democratic Revolutions: 

The American and French Cases in British Perspective // Government and Opposi-
tion. – 1989. – Vol. 24, № 1. – P. 81–105. 

2 Pocock J.G.A. Enthusiasm: The Antiself of Enlightenment // Huntington Li-
brary Quarterly. – 1997. – Vol. 60, № 1/2 : Enthusiasm and Enlightenment in Europe, 
1650–1850. – P. 7–28. 

3 Pocock J.G.A. Barbarism and Religion. Vol. 1. The Enlightenments of Ed-
ward Gibbon,1737–1764. – Cambridge University Press. – 2004. – P. 9. 



Межуев Б.В. 

 148 

ществе и церкви. «Консервативное» британское Просвещение вос-
ходило к протестантскому Просвещению XVII в., отмеченному 
влиянием оппозиционного кальвинизму арминианства. 

Отметим, что Покок в 1999 г. выступил принципиальным 
противником использования термина «контрпросвещение», рас-
пространившегося в европейской историографии с легкой руки 
Исайи Берлина, но он же, как мы уже говорили, стал сторонником 
введения в науку понятия «консервативное Просвещение», кото-
рое он использовал применительно к философским стратегиям 
сторонников господствующей англиканской церкви в XVII в., по-
лемичным одновременно и в отношении католицизма, и в отноше-
нии радикальных версий кальвинизма. По мнению Покока, именно 
это сопротивление двум крайностям и стало основой специфиче-
ски английской версии Просвещения, которую можно было бы 
назвать «консервативной», и оно определило, в частности, миро-
воззрение Томаса Гоббса – в своем «Левиафане», по существу, 
лишь усилившего просветительский элемент того скепсиса в от-
ношении «религиозного энтузиазма», который лежал в основе 
британского Просвещения XVII в. Согласно Пококу, Берк в своих 
знаменитых «Размышлениях» лишь перенес критику англикан-
скими просветителями «энтузиазма сект» на «энтузиазм» француз-
ских революционеров, поскольку как просветитель он увидел в 
революционерах наследников сектантства XVII в., а в самой рево-
люции – опасность новой религиозной войны, с ее фанатизмом и 
некритической верой в возможность близкого наступления царства 
Разума. 

Между тем точка зрения, что «британское Просвещение» 
представляет собой какой-то особый феномен, относительно мо-
нолитный и отличающийся от континентальных аналогов, встре-
тила критику со стороны другого влиятельного и весьма популяр-
ного в настоящее время историографа, который, так же как и 
Покок, оспаривает мнение о «едином Просвещении», но вместе с 
тем отказывается принимать идею об особых национальных вер-
сиях Просвещения. В середине нулевых годов в интеллектуальных 
кругах Британии своего рода интеллектуальную сенсацию произ-
вела серия трудов на тему генезиса европейского Просвещения 



«Консервативное просвещение» и принцип страха 

 149 

британского историка Джонатана Израэля1. Не будет, наверное, 
большой ошибкой сказать, что деятельность Израэля как историо-
графа Просвещения стала идеологическим преддверием и в то же 
время основанием того феномена, который потом будет называть-
ся «новой этикой» – предельно критичным, нравственно заострен-
ным подходом к оценке деятелей прошлого, в частности тех, кто 
стоит у истоков Нового времени – английских реформаторов, аме-
риканских отцов-основателей, французских революционеров и пр. 
Израэль поставил в фокус своего исследования предельно при-
страстное восприятие ошибок, заблуждений, исторических ком-
промиссов всех этих людей. По мнению Исраэля, расизм Джеф-
ферсона, мизогинизм Робеспьера, любовь Вольтера к абсолютной 
монархии, наконец, отступления Локка от принципов веротерпи-
мости – все это далеко не случайные и не простительные заблуж-
дения, а родовые признаки того, что Израэль называет «умерен-
ным Просвещением», – течения мысли, распространившегося 
примерно с 40-х годов XVIII в. и нацеленного на вытеснение того 
феномена, описанию которого посвящена первая из книг в упомя-
нутой выше серии, – «радикального Просвещения». Его родона-
чальником Израэль считает Спинозу, нидерландского вольнодум-
ца и атеиста XVII в. еврейского происхождения. Соратники и 
единомышленники Спинозы образовали своего рода круг безбож-
ников и вольнодумцев радикально демократических убеждений, 
влияние которого распространилось по всей Европе, докатившись 
и до Франции в виде идей Дидро и других французских материа-
листов. С этим радикальным течением вступили в борьбу сторон-
ники «умеренного Просвещения», по мнению Израэля, ответ-
ственные за расизм, сексизм, колониализм и другие родовые черты 
«раннего Модерна». Все эти черты, однако, можно было устра-
нить, по мнению историка, если бы «радикальное Просвещение» с 

 
1 Israel J. Radical Enlightenment: Philosophy and the Making of Modernity, 

1650–1750. – Oxford Univ Press, 2001. – 834 p.; Israel J. Enlightenment Contested: 
Philosophy, Modernity and the Emancipation of Man 1670–1752. – Oxford Univ. 
Press, 2006. – 983 p.; Israel J. A Revolution of the Mind – Radical Enlightenment and 
the Intellectual Origins of Modern Democracy. – Princeton Univ. Press, 2010. – 296 p.; 
Israel J. Democratic Enlightenment: Philosophy, Revolution and Human Rights 1750–
1790. – Oxford Univ. Press, 2014. – 1088 p. 



Межуев Б.В. 

 150 

присущим ему безбожием или, во всяком случае, антиклерикализ-
мом, республиканизмом и эгалитаризмом победило своих сопер-
ников. Выводы Израэля, конечно, были встречены «в штыки» мно-
гими профессиональными историками, которым показались 
антиисторичными и сама эта дихотомия – «радикального» и «уме-
ренного» Просвещений, и желание увидеть в «радикалах» каких-то 
несостоявшихся спасителей Европы1. 

Насколько Израэль фантастичен в своей критике «умеренно-
го Просвещения», настолько он убедителен в опровержении двух, 
с его точки зрения, одинаково односторонних суждений – о неко-
ем «едином Просвещении», оспариваемом только реакционерами, 
сторонниками контрпросвещения, и о «семействе Просвещений», 
разделенных по национальному признаку2. По мнению Израэля, 
вся Европа, включая, кстати, и Россию, была полем столкновения 
двух течений – радикального Просвещения (опирающегося на 
идеи Спинозы) и Просвещения умеренного (в лице Юма, Монте-
скье, Вольтера и др.). В России тот же конфликт, вероятно, мог бы 
быть описан в виде столкновения между радикалами и либерала-
ми, Герценом и Грановским, Чернышевским и ранним Катковым, 
Михайловским и Чичериным. 

Несложно увидеть, что леворадикальная историография 
Дж. Израэля с ее пафосом не реализовавшегося в истории «ради-
кального Просвещения» идеологически противостоит криптокон-
сервативной концепции Дж. Покока, для которого «консерватив-
ное Просвещение» и есть Просвещение образцовое, во всяком 
случае в английской традиции мысли. Дело в том, что, согласно 
Пококу, как отчасти и для всей кембриджской школы, включая ее 
самого известного теоретика – Квентина Скиннера, – Просвещение 
рождается отнюдь не в силу некоего рационалистического «энту-
зиазма», характерного, в частности, для руссоизма, но в силу стра-
ха перед разрушительными для общества последствиями религи-

 
1 См., в частности, интересный обзор: DiJn de A. The Politics of Enlighten-

ment from Peter Gay to Jonathan Israel // The Historical Journal. – 2012. – Vol. 55, 
№ 3. – P. 785–805. 

2 Характерным представителем первой точки зрения можно назвать Исайю 
Берлина, популяризовавшего в науке термин «контрпросвещение». Вторая точка 
зрения принадлежит, разумеется, Пококу. 



«Консервативное просвещение» и принцип страха 

 151 

озных войн. Именно страх есть деятельный фактор, стоящий за 
«консервативным Просвещением» и Просвещением как таковым. 
«Консервативные просветители» всячески опасались резкой ради-
кализации политической сферы, которая могла быть обусловлена в 
том числе и недолжной попыткой сакрализации политической сфе-
ры, наделением мирских политических реалий какими-либо сверх-
ценными религиозными установками. Просветительский скепсис, 
таким образом, мог служить защитой от «незаконной» экспансии 
высших смыслов и библейских аллюзий в сферу современной по-
литики и повседневной жизни. 

По логике Покока, «страх» требует своей реабилитации, му-
жество проявлять страх на самом деле и есть подлинный героизм в 
определенную эпоху, когда люди в силу конформизма часто гото-
вы демонстрировать скорее ложное бесстрашие. «Консервативное 
Просвещение» рождается именно в силу опасений перед некон-
тролируемой властью предельных религиозных понятий, которым 
вдохновленный «энтузиазмом» адепт нагружает политическую 
действительность. Отсюда явное стремление просветителей осво-
бодить язык от соотнесения текущих политических реалий с рели-
гиозными символами, исключить ссылки при обсуждении повсе-
дневной действительности на Бога, Антихриста, ангелов и 
демонов. 

Несложно убедиться, что «умеренное Просвещение» по Из-
раэлю почти соответствует «консервативному Просвещению», со-
гласно Пококу (на что Израэль прямо указывает в своей рецензии 
на труд старшего коллеги о Гиббоне1), за тем только исключением, 
что «умеренное Просвещение» представляет собой преимуще-
ственно феномен континентальной политической мысли, тогда как 
«Просвещение консервативное» описывается классиком кем-
бриджской школы как явление почти исключительно британское. 
Тем не менее, если оставить в стороне спор о национальной огра-
ниченности «консервативного Просвещения», в котором правота, 
как нам представляется, явно на стороне Израэля, то проблематика 
«консервативного Просвещения» будет звучать более чем акту-

 
1 Israel J.J. C.A. Pocock and «The Language of Enlightenment» in His «Barba-

rism and Religion» // Journal of the History of Ideas. – 2016. – Vol. 77, N 1, January. – 
P. 107–127. 



Межуев Б.В. 

 152 

ально в нынешней ситуации, когда риторика религиозных войн 
возродилась в виде лозунгов «войн цивилизационных» с темами 
столкновения Добра и Зла, света и тьмы, борьбы с мировым сата-
низмом и пр. Нам следует подняться над спором двух британских 
историографов: в случае «консервативного Просвещения» речь 
должна идти не только о специфически английском феномене, но 
также и о стратегии тех континентальных мыслителей, кто, в це-
лом принимая факт увеличения роли интеллектуального класса в 
обществе Нового времени и неизбежного упадка аграрно-
сословного строя, понимая, что прогресс реален и неостановим, 
тем не менее сознавал, что резкий разрыв с прежним, средневеко-
вым общественным укладом может привести к рецидиву худших 
вариантов изуверства и фанатизма. 

Что это означает сегодня? Это означает понимание реально-
сти факта «разделения цивилизаций» при одновременном созна-
нии того, что после этого неизбежного разделения разошедшимся 
мирам придется искать общую повестку дня, и это потребует кри-
тического рефлексивного отделения от собственного «цивилиза-
ционного» дискурса. Нужно будет учиться принимать ценностные 
установки и социальную практику других миров без того, чтобы 
сразу записывать их элиты в сознательные сатанисты, варвары или 
же фашисты. Но это потребует серьезной философской работы, 
сравнимой с той, что осуществили представители «консервативно-
го Просвещения», кто помог Европе преодолеть идеологическую 
ожесточенность эпохи религиозных войн XVI–XVII вв. 

Отметим также и другой момент, важный для более точного 
постижения проблемы «консервативного Просвещения». Покок и 
Израэль сходятся в своем неприятии понятия «контрпросвеще-
ние», введенного Берлином для обозначения того явления, в кото-
ром оба историка видят не категорическое отрицание Просвеще-
ния, но лишь его «умеренную» или же «консервативную» версии. 
Будем считать их точку зрения более обоснованной в отношении, 
скажем, Берка или того же Гиббона, однако едва ли она приложи-
ма, в частности, к де Местру или же Доносо Кортесу. Она едва ли 
приложима к тем католическим или же православным мыслите-
лям, кто полагал главным недостатком Просвещения принципи-
альное возвышение критического Разума, причем на том пробле-



«Консервативное просвещение» и принцип страха 

 153 

матичном основании, что человек совершил исторический переход – 
из периода «детства» в эпоху совершеннолетия. И поэтому те со-
циальные и политические практики, которые были еще вполне до-
пустимы в предыдущую эпоху, теряют моральное оправдание в 
нынешнюю. 

Думаю, лучшим основанием для различения Просвещения и 
контрпросвещения было бы вот это утверждение нового возраста 
человека – просветители как «радикальные», так и «консерватив-
ные» настаивают на «взрослости», или «совершеннолетии», со-
временного человека, мыслители контрпросвещения исходят из 
мысли о его, возможно, неизбывном пребывании в состоянии дет-
ства. Тонкая грань между «консервативным Просвещением» и 
контрпросвещением состояла бы в том, что сторонники первого 
полагали, что в новую «просвещенную» эпоху человек достиг бы 
правильного понимания традиции, контрпросветители же полага-
ли бы, что люди до истечения времен обречены пребывать во вла-
сти мифов и предрассудков и поэтому вынуждены полагаться не 
на собственный разум, а на некий внешний авторитет, обладаю-
щий большим знанием о реальности и потому облеченный неогра-
ниченным доверием. 

Список литературы 

1. Dijn de A. The Politics of Enlightenment from Peter Gay to Jonathan Israel // The 
Historical Journal. – 2012. – Vol. 55, N 3. – P. 785–805. 

2. Israel J.J. C.A. Pocock and «The Language of Enlightenment» in His «Barbarism 
and Religion» // Journal of the History of Ideas. – 2016. – Vol. 77, N 1, January. – 
P. 107–127. 

3. Israel J. Radical Enlightenment: Philosophy and the Making of Modernity, 1650–
1750. – Oxford : Oxford Univ Press, 2001. – 834 p. 

4. Israel J. Enlightenment Contested: Philosophy, Modernity and the Emancipation of 
Man 1670–1752. – Oxford : Oxford Univ. Press, 2006. – 983 p. 

5. Israel J. A Revolution of the Mind – Radical Enlightenment and the Intellectual 
Origins of Modern Democracy. – Princeton : Princeton Univ. Press, 2010. – 296 p. 

6. Israel J. Democratic Enlightenment: Philosophy, Revolu-tion and Human Rights 
1750–1790. – Oxford : Oxford Univ. Press, 2014. – 1088 p. 

7. Pocock J.G.A. Barbarism and Religion. Vol. 1. The Enlightenments of Edward 
Gibbon, 1737–1764. – Cambridge : Cambridge University Press, 2004. – 339 p. 



Межуев Б.В. 

 154 

8. Pocock J.G.A. Conservative Enlightenment and Democratic Revolutions: The 
American and French Cases in British Perspective // Government and Opposition. – 
1989. – Vol. 24, N 1. – P. 81–105. 

9. Pocock J.G.A. Enthusiasm: The Antiself of Enlightenment // Huntington Library 
Quarterly. – 1997. – Vol. 60, N 1/2 : Enthusiasm and Enlightenment in Europe, 
1650–1850. – P. 7–28. 

 



Реф. кн.: Фукс К. Коммуникация и капитализм: критическая теория 

 155 

УДК 32                                                  DOI: 10.31249/rphil/2023.04.14 
Реф. кн.: ФУКС К. КОММУНИКАЦИЯ И КАПИТАЛИЗМ: КРИ-
ТИЧЕСКАЯ ТЕОРИЯ  
FUCHS C. Communication and Capitalism: A Critical Theory. – 
University of Westminster Press, 2020. – 406 р. 

Аннотация. В книге критически исследуется роль Интерне-
та, цифровых и социальных медиа в обществе в контексте капита-
листической коммуникации. Анализируется, каким образом при 
помощи цифровых и социальных медиа формируются структуры 
власти, цифровой капитализм, идеология и социальная борьба. Ав-
тор использует и развивает критическую теорию, обсуждая поли-
тическую значимость и последствия изучаемых тем. Она исполь-
зует методы и теории, которые бросают вызов цифровому 
позитивизму; она также стремится исследовать этику цифровых 
медиа, основанную на критических социальных теориях и фило-
софии. 

Ключевые слова: капитализм; цифровые СМИ; критическая 
теория коммуникации; глобальная коммуникация; коммуникаци-
онные технологии; идеология; национализм; авторитаризм. 

Abstract. The book critically examines the role of the Internet, 
digital and social media in society in the context of capitalist 
communication. It analyzes how power structures, digital capitalism, 
ideology, and social struggles are shaped by digital and social media. 
The author uses and develops critical theory, discussing the political 
relevance and implications of the topics studied. She uses methods and 
theories that challenge digital positivism; she also seeks to explore the 
ethics of digital media based on critical social theories and philosophy. 



Гранин. Р.С. 

 156 

Keywords: capitalism; digital media; critical communication 
theory; global communication; communication technology; ideology; 
nationalism; authoritarianism. 

Для цитирования: Гранин. Р.С. [Реф.] // Социальные и гуманитар-
ные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 
2023. – № 4. – С. 155–157. Реф. кн.: Fuchs C. Communication and 
Capitalism: A Critical Theory. – University of Westminster Press, 2020. – 
406 р. – DOI: 10.31249/rphil/2023.04.14 

Автор книги – Кристиана Фукс – излагает в своей книге не-
которые основы критической теории коммуникации. Такая теория 
является критической, поскольку она представляет собой критику 
капитализма, классовых отношений и господства. Она материали-
стична, потому что анализирует коммуникацию и общество как 
комплексы социального производства. Она диалектична, потому 
что анализирует антагонизмы, которые мы находим в обществе и 
коммуникации. Она сосредоточена на практике коммуникации, 
потому что она хочет помочь создать критическое знание, которое 
способствовало бы созданию общества, основанного на общно-
стях, демократической общественной сфере и коммуникационных 
сообществах (р. 369). 

Фукс пишет, что критическая теория коммуникации должна 
заниматься такими вопросами, как взаимосвязь экономического и 
неэкономического, взаимосвязь производства и коммуникации, 
диалектика субъекта и объекта, коммуникация в контексте капита-
лизма, класс, коммодификация (коммерцализация), отчуждение, 
господство, фетишизация коммуникационных технологий, комму-
никационное общество, политическая коммуникация в публичной 
сфере, идеология, национализм, авторитаризм и глобальная ком-
муникация. 

Автор указывает, что критическая теория коммуникации яв-
ляется негативной диалектикой в том смысле, что она представляет 
собой аналитическую критику коммуникации в контексте капита-
лизма и господства. Но диалектика общества – это детерминиро-
ванное отрицание, где социальная борьба имеет потенциал, чтобы 
произвести изменения. Критическая теория коммуникации поэто-
му также должна рассматривать коммуникацию в контексте соци-
альной борьбы и политических протестов, а также поиска и виде-



Реф. кн.: Фукс К. Коммуникация и капитализм: критическая теория 

 157 

ния альтернативных коммуникаций, основанных на общности или 
общественном служении. 

Автор утверждает, что существует мир за пределами капита-
лизма и за пределами капиталистической коммуникации (коммуни-
каций). Люди – это социальные и общественные существа, способ-
ные к праксису1. В последней инстанции люди либо принимают 
свое собственное порабощение и систему СМИ, которая поддер-
живает это порабощение, либо борются за демократические ком-
муникации в обществе, основанном на принципах общности, 
подытоживает автор (р. 370). 

Р.С. Гранин* 

 

 
1 Праксис (от др.-греч. πρᾶξις) – процесс, посредством которого реализует-

ся некоторая теория, философская идея, вероучение. 
* Гранин Роман Сергеевич – кандидат философских наук, старший науч-

ный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам; grrom@mail.ru 



Цибизова И.М. 

158 

УДК 659.1, 802   DOI: 10.31249/rphil/2023.04.15 
ЦИБИЗОВА И.М.∗ НЕСЕРЬЕЗНО О СЕРЬЕЗНОМ. Рец. на кн.: 
КАФТАНДЖИЕВ Х. СЕМИОТИКА «АБСОЛЮТА» В МИРЕ 
«АБСОЛЮТА»  
КАФТАНДЖИЕВ Х. Absolut semiotics in an Absolut world. – 3-е 
изд. – София : Университетско издателство «Св. Климент Охрид-
ски», 2020. – 405 с. 

Аннотация. Рецензируемая книга посвящена использованию 
достижений семиотики в рекламе. 

Ключевые слова: реклама; коммуникация; семиотика; знак; 
символ; Ю.М. Лотман; У. Эко.  
TSIBIZOVA I.M. Unserious about serious things. – Book review: 
Kaftandzhiev H. Absolut semiotics in an Absolut world. – Sofia, 
2020. – 405 p. 

Abstract. The book under review’s dedicated to the use of the 
semiotics’ achievements and advertising. 

Keywords: advertisement; communication; semiotics; sign; 
symbol; Lotman J.M.; Eco U. 

Для цитирования: Цибизова И.М. Несерьезно о серьезном. 
[Рецен-зия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и 
зарубежная литература. Серия 3: Философия. – 2023. – № 4. – С. 158–
166. Рец. на кн.: Кафтанджиев Х. Absolut semiotics in an Absolut world. 
София : Университетско издателство «Св. Климент Охридски», 2020. – 
405 с. – DOI: 10.31249/rphil/2024.04.15 

∗ Цибизова Ирина Михайловна – кандидат исторических наук, научный 
сотрудник отдела философии ИНИОН РАН; itsibizova@mail.ru 



Рец. на кн.: Кафтанджиев Х. Семиотика «Абсолюта»  
в мире «Абсолюта» 

 159 

Христо Кафтанджиев – специалист в области маркетинговых 
коммуникаций и семиотики, профессор Софийского университета, 
один из ведущих социологов рекламы в мире – в своей книге «Се-
миотика “Абсолюта” в мире “Абсолюта”», написанной шутливым 
тоном, заставляет задуматься о серьезных вещах: семиотике как 
науке, коммуникативных системах и знаках, используемых в про-
цессе общения, принципах организации рекламы и воздействия ее 
символики на потребителя. Помимо рассматриваемой монографии, 
Х. Кафтанджиев выпустил еще восемь книг, касающихся рекламы 
и ее символов, семиотики, коммуникации с тонкими наблюдения-
ми из социальной философии. 

Свидетельством знаний автором теории рекламы, семиотики 
и коммуникации, помогающей, по его словам, в устройстве личной 
жизни, поиске работы и упрочнению положения в обществе 
(с. 11), является третье издание книги, расходящейся как горячие 
пирожки, если использовать любимый Кафтанджиевым, а прежде 
Ю.М. Лотманом и У. Эко, «модус разговорного языка» (с. 20) с 
характерной живостью и простотой изложения. 

Сам автор говорит о попытке следовать канонам одного из 
основоположников семиотики, или семиологии Ю.М. Лотмана 
(с. 20), однако отнюдь не меньшее влияние на него оказал другой 
знаток символов, массовой культуры и коммуникации – У. Эко. 

Многослойность и многозначность используемой символики 
проявляется уже в названии кириллической книги на английском 
языке. Здесь содержится сразу несколько семиотических посылов. 
Первый касается основного языка и источника глобальной рекла-
мы. Название на английском способно заинтересовать незнакомо-
го со славянскими языками читателя, а также показать глобальный 
характер рекламы. Второй заключается в возможностях перевода: 
«семиотика “Абсолюта”» легко превращается в абсолютную семи-
отику, каковой и является в этой рекламе, мир «Абсолюта» – в мир 
неограниченный. Автор тонко использует особенности языка и 
игры слов. 

Во введении, повествующем «о пользе водки “Абсолют” и 
семиотики» абсолютный знаток рекламы – также на английском 
языке – приводит шутливую цитату из заключительного романа 
«Хорошая работа» популярной на Западе «Трилогии о кампусе» 



Цибизова И.М. 

 160 

Д. Лоджа, ставшего лучшей книгой 1988 г. по версии Sunday 
Express и номинированной на Букеровскую премию. Там содер-
жится ссылка на то, что символы никогда не бывают невинными, и 
на то, что семиотика учит «как задурить себе голову» (с. 7). При-
влекается широко известное произведение, на которое часто ссы-
лаются западные философы1. 

В контексте шутливого сравнения водки «Абсолют» и книги, 
утверждается, что и та и другая изготовлены из первосортных 
продуктов и подверглись долгому процессу переработки со сторо-
ны компетентных специалистов с помощью передовых технологий 
(с. 7). К преимуществам второй над первой автор причисляет дол-
говечность: бутылку можно уговорить за вечер в одиночестве или 
с друзьями, изданием – пользоваться долгие годы, дабы сдавать 
экзамены по семиотике и рекламе, хвастаться знаниями перед кол-
легами, создавать высококачественные продукты в коммуникатив-
ной сфере: рекламу, статьи, фильмы. Констатируется, что ныне 
философия преодолевает «вербальный империализм»: средства 
коммуникации, в том числе реклама, объединяют вербальную си-
стему с рядом других знаковых систем. Новая знаковость – кино, 
видео, компьютера – объединяет вербальную систему с рядом дру-
гих. Семиотика позиционируется как одна из важнейших дисци-
плин для рекламы и коммуникаций (с. 8). Реклама с огромными 
деньгами, на нее потраченными, формирует современную культуру 
в неменьшей степени, чем высокое искусство. Согласно Дж. Харм-
су, в потребительском обществе рекламу следует воспринимать 
как важный инструмент, так как она создает определенные систе-
мы, смысл которых играет ключевую роль в индивидуальной со-
циализации и общественном воспроизводстве. В соответствии с 
концепциями одного из виднейших теоретиков коммуникации 
М. Маклюэна, бутылка – это сообщение. Она посредник между 
водкой и ее адресатами (реципиентами), а ее внешний вид – по-
средник между рекламодателями и потребительской аудиторией. 
Ее форма определяет ключевые аспекты маркетинговых коммуни-
каций. 

 
1 В частности, это делает Ф. Сейлис, сопоставляя героя трилогии Морриса 

с персонажем фантастической эпопеи «Автостопом по галактике» Зафодом [цит. 
по: Zach M., 2019, p. 118].  



Рец. на кн.: Кафтанджиев Х. Семиотика «Абсолюта»  
в мире «Абсолюта» 

 161 

В теории Маклюэна создаваемые людьми вещи являются 
средствами продолжения органов («протезами»): фотоаппарат и 
камера – глаз; инструменты – рук; книги – памяти, творческой 
мысли, любви и ненависти и т.д.; одежда и жилье – кожи; косме-
тика, парфюмерия, бижутерия – женской красоты; подковы – ко-
пыт; беспартийная пресса – совести; оружие – способности уби-
вать; реклама – мифологического мышления. Реклама водки 
«Абсолют» основана на идее иконической (визуальной) метафоры 
и глобальном всемирном продолжении возможностей восприни-
мать ее иконически и метафорично (с. 9). 

В свете классификации Маклюэном медиумов (посредников) 
как горячих (радио, усиливающее одно чувство до степени ясности 
и завершенности, «высокой определенности») и холодных («низ-
кой определенности» – как телефон, передающий уху лишь огра-
ниченную информацию), автор демонстрирует, как бутылка из хо-
лодного становится теплым и даже горячим посредником после ее 
«редактирования» по-софийски, по-венециански или в психодели-
ческом стиле (с. 10). Так иллюстрируется умелое воздействие со-
здаваемых рекламой символов на эмоции. 

Цель книги видится в анализе рекламы водки с точки зрения 
различных знаковых систем и разделов семиотики. Демонстриру-
ется, как вдумчивое использование коммуникативных стратегий и 
подходов обеспечило процветание рекламной кампании. Вторая 
цель автора состоит в доказательстве правоты релятивистских 
(постмодернистских) подходов в теории коммуникации. Необхо-
димы только коммуникация, хорошая или плохая, коммуникатив-
ный подход и знаковая система. Их ценность определяется лишь 
ситуативно (с. 11). 

Первая глава «Предварительная прагматика “Абсолюта”» 
(с. 15–26) рассматривает коммуникативные функции рекламы в 
зависимости от используемых призывов. Вербальный язык в духе 
Лотмана интерпретируется как «первичная модулирующая систе-
ма», на основе которой строятся вторичные знаковые системы. 
Лингвистика вместе с семиотикой включаются в науку о коммуни-
кациях (с. 16). Рассматривается коммуникативная ситуация, скла-
дывающаяся из изменяемых участников (отправителей и получа-
телей сообщений с соответствующими коммуникативными 



Цибизова И.М. 

 162 

намерениями и ожиданиями); каналов коммуникации; знаковых 
систем; кодов (правил общения) и обратной связи. Любая комму-
никация – в том числе реклама – эффективна лишь при учете всех 
этих изменяющихся компонентов. Учитывается мнение маркето-
лога Ф. Котлера, относящего к товарам все, что удовлетворяет по-
требность или нужду, однако подчеркивается, что основа марке-
тинга – желания потребителя, а не товар (с. 17). 

Призыв (англ. appeal, это слово одновременно означает и 
привлекательность) показан как важнейшее внелингвистическое 
изменение в рекламе. Он воздействует на подсознание, интерпре-
тирует товар как цель, но не средство и зависящий от психологи-
ческих характеристик реципиента. Целью сковороды, например, 
называется семейное счастье или женское отмщение. В графиче-
ской модели рекламы Ф. Котлера внутренний круг представлен 
как ключевая характеристика товара: по словам менеджера 
«Ревлон», на фабрике производится косметика, а в магазине про-
дают мечты (с. 18–19). Средний круг охватывает физические ха-
рактеристики, качество, стиль, дизайн и т.д. Внешний – дополни-
тельные характеристики, связанные с доставкой, гарантией. 

Наиболее привлекательным называется не секс классическо-
го фрейдизма, но власть. Потребители хотят чувствовать себя все-
сильными, и реклама предлагает им этот наркотик. Отчасти это 
обеспечивается идеей абсолютности, означающей совершенство, 
целостность, неограниченность, независимость, чистоту (с. 19). 
Актуализировав значение абсолютности в значении универсально-
сти, рекламодатели обеспечили водке семантическое поле абсо-
лютной универсальности (с. 19–20). В свете деления Ф. Соссюром 
знаков на означающее и означаемое, второе трактуется как вне-
языковой феномен, нуждающийся в выражении, первое – как зна-
ковая форма (носитель знака), используемая для выражения такого 
феномена (с. 22). Разбирая риторические элементы – метафизику 
бутылки, автор особое внимание обращает на риторические фигу-
ры – гиперболу и метафору, обеспечивающие успех рекламы 
(с. 24). 

Согласно Р.О. Якобсону, вариативность значений и особен-
но разнообразие и широта метафорических переносов значения, а 
также возможность бесчисленных перифразов – естественные 



Рец. на кн.: Кафтанджиев Х. Семиотика «Абсолюта»  
в мире «Абсолюта» 

 163 

свойства языка, которые обусловливают его творческую силу и 
полет фантазии. Рекламщики продемонстрировали водку как уни-
версальную и глобальную благодаря невероятному богатству ин-
терпретаций. Учитываются особенности постмодерна – в текст 
вплетается расширяющаяся сеть значений, благодаря чему в него 
вовлекаются различные образы и идеи (с. 25). В рекламе водки ис-
пользуются все достижения семиотики, в том числе оппозиция 
много-мало (с. 34). Вариативность демонстрируется в рекламе 
«Абсолюта Бостон» – от изображения баскетбольной площадки до 
аллюзии на независимость от Соединенных Штатов этого города 
(с. 44), «Абсолюта Рим» от типичного итальянского мопеда в фор-
ме бутылки до стилизованного исторического здания, «Абсолюта 
Начала» – описанная в Библии тьма и «Абсолюта Происхождения» – 
древнейшие микроорганизмы эволюционируют в бутылку (с. 45). 

Вторая глава (с. 27–129) рассматривает «азбуку Абсолюта». 
Словно мимоходом, но очень точно и емко объясняются такие по-
нятия, как парадигма (с. 30), синтагмы (с. 31), знаковые системы 
(с. 32), вторичная артикуляция (с. 32), виды семиотических оппо-
зиций (с. 38–41), семиотический квадрат (с. 42). Для лучшего по-
нимания термина «инвариант» используется литературная зари-
совка южного автобуса французского сюрреалиста Р. Кено (с. 54–
55). 

Так же просто, но с привлечением достижений ведущих се-
миотиков мира (У. Эко, М. Москова, Ч. Пирса, Ч. Морриса) рас-
сматриваются определения знака, знаковой системы, символа, 
иконы, индекса и смешанных знаков (с. 56–59), а также их виды, 
функции и значение в рекламе (с. 62–73). 

В третьей главе анализируется семантика Абсолюта (с. 125–
244), включая сравнение предмета и идеи в логике и семиотике 
(с. 158–159). Связанные с бутылкой язык и речь, как семиотиче-
ские оппозиции, вызывают аналоги с городами, инопланетянами, 
актерами, психологическими феноменами. Однако «потенциаль-
ный словарь» подразумевает все остальные знаки, которые можно 
связать с бутылкой (с. 127). Читателя знакомят с понятиями дено-
тации и коннотации, их моделями, предложенными Р. Бартом 
(с. 210–217); семиозисом и интертекстуальностью (с. 220–223), 
тропами, сравнениями и метафорами (с. 226–232). 



Цибизова И.М. 

 164 

Глава «Синтаксис Абсолюта» (с. 245–309) может использо-
ваться для лекций по рассмотрению синтагм, контекста, компози-
ции и их влияния на коммуникацию. Все это с успехом привлекает-
ся к маркетинговой коммуникации «Абсолюта», задействовавшей 
даже всемирно известного фотографа Э. Лейбовиц (с. 306–309). 
Визуальный синтаксис рекламы водки необычайно доходчив и 
действенен. Он заинтересовывает и воздействует на подсознание. 

Пятая и последняя глава «Прагматика Абсолюта» (с. 311–
359) рассматривает эту семиотическую дисциплину, занимающуюся 
выбором и использованием знаков в зависимости от отношения к 
действительности, коммуникативных потребностей, компетентно-
сти и т.д. (с. 312), а также ее основные части: коды, редактирова-
ние, коммуникативные стратегии и подходы. Объясняются прин-
ципы интерпретации текстов в зависимости от личностных 
характеристик читающего, исследованные британским социологом 
С. Холлом, основной принцип интерпретации, проиллюстрирован-
ный А.А. Бергером на примере банальных электронных часов 
(с. 320), теория лингвистического детерминизма (лингвистической 
относительности) Сепира-Уорфа (с. 321), возможностей перево-
дов. Очень подробно разбирается теория кодов, начиная с ее фор-
мулировки К. Леви-Строссом. 

Для иллюстрирования теоретических положений привлека-
ются яркие литературные зарисовки выдающихся писателей, 
начиная от Л. Кэрролла и заканчивая представителями современ-
ного сюрреализма. 

На примере одной из самых успешных из глобальных кам-
паний рекламы шведской водки разбираются основные принципы 
семиотики и науки о коммуникациях. Однако эти же принципы 
позволяют одновременно выявить принципы воздействия на пси-
хологию масс, формирования общественно мнения и манипуляции 
им. Невеселые мысли вызывает название другого труда «Секс и 
насилие в рекламе» – А. Грау убедительно показал, как насилие 
стало неизменным компонентом подачи информации с целью вы-
звать негодование1. 

 
1 Grau A. Hypermoral. Die neue Lust an der Empörung, Claudius Verlag. – 

München, 2017. – P. 115. 



Рец. на кн.: Кафтанджиев Х. Семиотика «Абсолюта» 
в мире «Абсолюта» 

165 

Констатированное болгарским мыслителем «преодоление 
вербального империализма» – устойчивая тенденция нашего вре-
мени, так же требующая глубокого осмысления. Ряд исследовате-
лей связывает ее со снижением глубокой грамотности, отсутстви-
ем умения вчитываться и, как следствие, снижением способности к 
абстрактному мышлению, меньшей компетентностью, большей 
управляемостью1. Бывший президент США Г. Киссинджер сетует 
на неспособность американского политического истеблишмента к 
стратегическому глобальному геополитическому мышлению, свя-
занную с неспособностью к глубокому вчитыванию2. 

Зачастую агрессивная реклама с ее символами, кодами и 
иконами, формирующая, по наблюдению Х. Кафтанджиева, мас-
совую культуру, к сожалению, способствует делению общества на 
легко управляемые массы и тех немногих, кто еще, как и сам бол-
гарский мыслитель, способен анализировать эти процессы и их 
последствия и даже принимать в них участие. 

Список литературы 

1. Андрюшин В.А. Христо Николов Кафтанджиев, доктор философии, профес-
сор рекламы на факультете журналистики Софийского университета // Спра-
вочник от Автор24. – URL: https://spravochnick.ru/marketing/hristo_nikolov_ 
kaftandzhiev_doktor_filosofii_professor_reklamy_na_fakultete_zhurnalistiki_so
fiy skogo_universiteta 

2. Христо Кафтанджиев – об авторе // LiveLib.ru. – URL: https://www.livelib. ru/
author/227534-hristo-kaftandzhiev

3. Эко У. Отсутствующая структура. Введение в семиологию / пер. с итал. В. 
Резник и А. Погоняйло. – Санкт-Петербург : Симпозиум, 2006. – 544 с.

4. Эко У. Роль читателя. Исследования по семиотике текста / пер. с англ. и итал. 
С. Серебряного. – Санкт-Петербург : Симпозиум, 2007. – 502 с.

5. Garfinkle A. Il multitasking e l’erosione dell’alfabetizzazione profonda // Vita e 
pensiero. – Milano, 2020. – A. 103, N 5. – P. 113–120.

6. Grau A. Hypermoral. Die neue Lust an der Empörung, Claudius Verlag. – 
München, 2017. – 128 S. 

7. Zach M. Conceptual analysis in the philosophy of science // Balkan journal 
of philosophy. – 2019 – Vol. 11, N 2. – P. 107–124. 

1 См. напр.: Garfinkle A. Il multitasking e l’erosione dell’alfabetizzazione 
profonda // Vita e pensiero. – Milano, 2020. – A. 103, N 5. – P. 113–120.  

2 Ibid. P. 117–118. 

https://spravochnick.ru/marketing/hristo_nikolov_kaftandzhiev_doktor_filosofii_professor_reklamy_na_fakultete_zhurnalistiki_sofiyskogo_universiteta
https://spravochnick.ru/marketing/hristo_nikolov_kaftandzhiev_doktor_filosofii_professor_reklamy_na_fakultete_zhurnalistiki_sofiyskogo_universiteta
https://spravochnick.ru/marketing/hristo_nikolov_kaftandzhiev_doktor_filosofii_professor_reklamy_na_fakultete_zhurnalistiki_sofiyskogo_universiteta
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A1%D0%B8%D0%BC%D0%BF%D0%BE%D0%B7%D0%B8%D1%83%D0%BC_(%D0%B8%D0%B7%D0%B4%D0%B0%D1%82%D0%B5%D0%BB%D1%8C%D1%81%D1%82%D0%B2%D0%BE)
https://ru.wikipedia.org/wiki/2006
https://ru.wikipedia.org/wiki/2007


Погорельская С.В. 

 166 

КНИЖНОЕ ОБОЗРЕНИЕ (РЕЦЕНЗИИ) 

УДК 141.3                                             DOI: 10.31249/rphil/2023.04.16 
ПОГОРЕЛЬСКАЯ С.В.∗ ЭКЗИСТЕНЦИАЛЬНЫЙ НИЦШЕ. Рец. 
на сб.: «НИЦШЕ И ФРАНЦУЗСКИЙ ЭКЗИСТЕНЦИАЛИЗМ»1  

Аннотация. Рецензируется новый сборник статей немецких, 
французских и англоязычных авторов, посвященный исследова-
нию взаимодействия идей Ницше и философии французского эк-
зистенциализма. 

Ключевые слова: Ф. Ницше; французский экзистенциализм; 
современная немецкая и французская философия. 
POGORELSKAYA S.V. Book review: Nietzsche und der französische 
Existenzialismus / hrsg. von Alfred Betschart, Andreas Urs Sommer, 
Paul Stephan. – Berlin [u.a.] : De Gruyter, 2022. – XIII, – 300 P. 

Abstract. A new collection of articles by German, French and 
English-speaking authors devoted to the study of the interaction of 
Nietzsche's ideas and the philosophy of French existentialism is being 
reviewed. 

Keywords: Nietzsche; French existentialism; modern German 
and French philosophу. 

Для цитирования: Погорельская С.В. Экзистенциальный Ницше. 
[Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зару-
бежная литература. Серия 3: Философия. – 2023. – № 4. – С. 166–170. 

 
∗ Погорельская Светлана Вадимовна – кандидат политических наук, док-

тор философии Боннского университета, старший научный сотрудник отдела 
философии ИНИОН РАН (ORCID: 0000–0001–9208–5889, GND: 115267158) 

1 Nietzsche und der französische Existenzialismus / hrsg. von Alfred Betschart, 
Andreas Urs Sommer, Paul Stephan. – Berlin [u.a.] : De Gruyter, 2022. – XIII, 300 S. 



Экзистенциальный Ницше 

 167 

Рец. на кн.: Nietzsche und der französische Existenzialismus / hrsg. von 
Alfred Betschart, Andreas Urs Sommer, Paul Stephan. – Berlin [u.a.] : De 
Gruyter, 2022. – XIII, 300 S. – DOI: 10.31249/rphil/2023.04.16 

Роль Ницше для французской философии, равно как и ее 
роль для развития его философских идей, были предметом много-
численных научных работ, бравших тот или иной ракурс исследо-
вания взаимодействия немецкой и французской философской 
мысли. 

Вышедший в прошлом году в издательстве Де Грюйтер 
сборник статей, продолжая свою, начатую в 2009 г. и насчитыва-
ющую уже девять книг серию «Лекции о Ницше» (Nietzsche-
Lektüren), рассматривает это взаимодействие под ракурсом экзи-
стенциализма. В сборнике представлены статьи немецко- (11), 
франко- (2) и англоязычных (3) авторов. Отношения Ницше и 
французского экзистенциализма неоднократно уже были предме-
том философских дискуссий, прежде всего в контексте вдохнов-
ленности этого направления идеями Ницше, которого одни назы-
вали его предтечей, в то время как другие считали их антиподами. 
Мультидисциплинарный сборник впервые, как подчеркивают в 
предисловии его издатели (с. 1–4), предлагает всеобъемлющий об-
зор состояния исследований по данной теме. Он базируется на ма-
териалах одноименной конференции международного формата, 
состоявшейся осенью 2020 г. в Документационном центре Ницше 
в Наумбурге. Представленные в нем статьи – это лучшие из докла-
дов, актуализированные и переработанные для печатного издания. 

Спектр представленных в сборнике работ варьируется от ос-
новательных статей, исследующих связь Сартра, Камю и Ницше, 
до материалов, посвященных конкретным филологическим и си-
стематическим вопросам. Помимо Камю, Сартра и Бовуар, в ра-
курсе исследователей и другие авторы, связанные с французским 
экзистенциализмом, как например Чоран (Э. Зайтц «Жизнь и скеп-
сис у Чорана и Ницше», с. 123–138) или Кангильем (М. Брусотти 
«Ницше, Ясперс и Рикур в работах Жоржа Кангильема о станов-
лении самого себя», с. 249–270). 

Сборник состоит из нескольких разделов, и открывают его 
статьи, сравнивающие или противопоставляющие Ницше и экзи-
стенциалистов в общем контексте («Сартр и Ницше, обзор» и 



Погорельская С.В. 

 168 

«Камю и Ницше, обзор»). Нилл Фаррел Фокс («Ницше и Сартр: 
два философа парадокса», с. 7–34) пытается их описать как «фило-
софов-близнецов деконструктивной формы парадоксального 
мышления или сублимирующей логики, которая опрокидывает 
метафизический гуманизм и предвосхищает многие ключевые 
идеи современного постгуманистического мышления» (с. 7). Про-
должая тему, Элиза Реато («Сартр читает Ницше», с. 35–50) дает 
хронологический обзор Сартра как читателя Ницше и выделяет ряд 
различий. «Мы сосредоточиваемся на двусмысленности состояния 
человека, чтобы подчеркнуть сартровскую концепцию обязатель-
ства», – подчеркивает она (с. 35). Эмилио Маглионе в статье «Аль-
бер Камю и философия Ницше» (с. 53–66) ставит своей целью, от-
слеживая, как воспринимал Камю в разные этапы своей жизни 
философию Ницше, показать «оригинальность экзистенциализма 
Камю» и его дистанцию по отношению к немецкому философу. 
«Французский философ пытается, по сути, отделиться от ницше-
анской философии с помощью идей “pensée de Midi” и “утверди-
тельного отрицания”, связанных с его теоретизированием о “хо-
рошем нигилизме”» (с. 53). Этот «хороший нигилизм» вдохновлен 
размышлениями позднего Ницше об активном нигилизме. В «хо-
рошем нигилизме» отрицание является не исключительным (сни-
мающим инаковость противоположного тезиса), а всеохватываю-
щим. Бунт – апогей мысли о противоречии. 

Теме нигилизма посвящены еще несколько статей, выделен-
ных отдельным разделом («Нигилизм и его преодоление»). Аль-
фред Бетшарт в статье «Ницше, Сартр и обвинения в нигилизме» 
(с. 69–88) обращает внимание читателя на тот факт, что «ниги-
лизм» в XIX, да и в начале XX в. использовался как обвинение в 
борьбе с философской мыслью, выходящей за границы принятой 
буржуазной морали. Жертвой этого перформативного использова-
ния термина «нигилизм» стали и идеи Ницше и Сартра. Однако 
были ли они нигилистами? По мнению автора, сравнение на осно-
ве модели трех стадий Кьеркегора позволяет ответить на этот во-
прос положительно. Моральные теории Ницше и Сартра, в частно-
сти их критика господствующей морали и моральный релятивизм, 
позволяют назвать нигилистами и того, и другого. Айке Брок в 
статье «Ницше у Камю – Amor fati и бунт» (с. 89–104) считает, что 



Экзистенциальный Ницше 

 169 

Камю был ницшеанским философом, однако поскольку ницшеан-
ство исключает ученичество, был одновременно и критиком Ниц-
ше. На примере двух эссе, «Миф о Сизифе» и «Бунтарь», автор 
исследует, как изменялось отношение Камю к знаменитой ницше-
анской «Amor fati»1и задает вопрос, не находим ли мы в романе 
«Чума» оригинальную камюзианскую версию Amor fati. Филипп 
Шваб в статье «Преодоление нигилизма? Кьеркегор – Ницше – 
Камю» (с. 105–122) задается целью выявить параллели в прочте-
нии Камю Кьеркегора и Ницше, соответственно, в «Мифе о Сизи-
фе» и в «Бунтаре». С одной стороны, по мнению автора, Камю 
прославляет и утверждает Кьеркегора и Ницше за то, что они из-
начально открыли абсурд; с другой – критикует обоих за то, что 
они в конечном итоге разрушили и уничтожили напряжение аб-
сурда. В прочтении Камю, Кьеркегор растворяет абсурд конечно-
го, перенося его в сущность трансцендентного и потустороннего 
бога. Ницше же, в свою очередь, уничтожает абсурд и бунт по-
средством безусловного и недифференцированного утверждения 
имманентного мира. Эммануэль Зайтц («Жизнь и скепсис у Чорана 
и Ницше», с. 123–138) исследует экзистенциализм Чорана с точки 
зрения скепсиса. Воле к власти Ницше противопоставляется воля к 
ничто. Это небытие, существующее в мире, позволяет человеку 
дистанцироваться от собственной жизни и ослабляет волю. Фило-
софия становления Ницше, однако, направлена на укрепление во-
ли, хотя ясно, что это укрепление может быть достигнуто только 
путем иллюзорных изобретений бытия. Сильная воля свободного 
духа преодолевает нерешительность экзистенциалистского скептика 
и решает либо однозначное «да» жизни, либо – небытию, но не не-
что среднее, «мощную свободу или свободную смерть» (с. 123). 

Следующим разделом выделена тема «Свободный дух и ин-
дивидуализм». Пол Стефан в статье «Между стремлением к слия-
нию и самоутверждением. Проблема несвободы как основная про-
блема экзистенциальной философии от Кьеркегора до Камю – и ее 
наличие» (с. 141–160) описывает основную констелляцию экзи-
стенциальной философии («одновременное утверждение онтоло-

 
1 Amor fati – любовь к судьбе (лат.) – берет начало в философии стоиков 

(Эпиктет), для Ницше значила не просто принятие своих утрат, ошибок и т.п., но 
всего вообще.  



Погорельская С.В. 

 170 

гического отчуждения между самостью и инаковостью и требова-
ние преодоления этого отчуждения»); полагает, что «экзистенци-
альная философия заперта в этой апоретической структуре», и в 
этом контексте рассматривает Кьеркегора и Ницше, а затем Сартра 
и Камю. 

Эндрью Ипкин обращается к менее известной по сравнению 
с двумя светилами французского экзистенциализма Симоне де Бо-
вуар. В статье «С другими или без них? Бовуар против Ницше в 
вопросе свободы» (с. 161–174) он пытается выяснить, является ли 
критика индивидуалистической свободы у Бовуар обоснованной 
критикой Ницше. С де Бовуар соприкасается и исследования Хан-
са-Мартина Шёнхерр-Манна «Выйти за пределы себя. Но куда? 
Будущее Ницше и сверхчеловек как трансцендирование себя в 
смысле Сартра и де Бовуар?» (с. 175–188). Автор полагает, что 
концепции Сартра и Ницше полностью противоположны. Ницше 
выступает за радикальный элитизм, критикуя современную элиту 
за снисходительность к подданным и неспособность создать новые 
элитарные ценности, Сартр же разрабатывает философию сопро-
тивления, предлагая индивидам формировать свою жизнь в соот-
ветствии с собственными представлениями. Соответственно, если у 
Ницше ответственность несут только элиты, то у Сартра каждый 
отвечает за свою жизнь и свои обязательства. 

Следующие разделы сборника – «Свобода и детерминизм» 
(с. 191–218), «Философия и эстетика» (с. 219–248), «Самосозида-
ние, экология, телесность» (с. 249–298) – посвящены более кон-
кретным аспектам. Завершается сборник остроумным (на грани 
научной пародии) исследованием Кристиана Нимейера, который 
сравнивает Флобера у Сартра и Ницше («Флобер у Сартра в срав-
нении с Флобером у Ницше. Или: Об экзистенциалистском аван-
гарде со ссылкой на “Мадам Бовари” Ницше и его “эксперимента-
лизм”, связанный с ней»). Сартр, который ни о ком не написал 
больше, чем о Флобере, остроумно противопоставляется Ницше, 
который Флобера почти не читал, но тоже о нем писал. 

Сборник легко читается, интересен и может быть рекомен-
дован всем, кто интересуется Ницше и французским экзистенциа-
лизмом. 



Переводчик читает Хайдеггера 

 171 

УДК 141.3                                             DOI: 10.31249/rphil/2023.04.17 
ПОГОРЕЛЬСКАЯ С.В.∗ ПЕРЕВОДЧИК ЧИТАЕТ ХАЙДЕГГЕРА. 
Рец. на кн.: Ж.-А. ГОЛЬДШМИДТА «ХАЙДЕГГЕР И НЕМЕЦ-
КИЙ ЯЗЫК»  

Аннотация. Известный франко-немецкий филолог, перевод-
чик и писатель, живущий в Париже, в своей небольшой, ориги-
нальной работе обращается к языку Хайдеггера в связи с его осо-
бой «немецкостью». Рецензируется немецкое, дополненное 
издание. 

Ключевые слова: М. Хайдеггер; немецкая философия; пере-
воды философских текстов. 
POGORELSKAYA S.V. Book review: Goldschmidt G.A. Heidegger 
und die deutsche Sprache. – Freiburg i. Br.: ça ira-Verlag, 2023. – 
192 P. 

Abstract. A well-known Franco-German writer and linguist 
living in Paris addresses Heidegger's language in a small, original work. 

Keywords: M. Heidegger; German philosophy; translations of 
philosophical texts. 

Для цитирования: Погорельская С.В. Переводчик читает Хайдег-
гера. [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и 
зарубежная литература. Серия 3: Философия. – 2023. – № 4. – С. 171–175. 
Рец. на кн.: Goldschmidt G.A. Heidegger und die deutsche Sprache. – 
Freiburg i. Br. : ça ira-Verlag, 2023. – 192 S. – DOI: 10.31249/rphil/2023.04.17 

 
∗ Погорельская Светлана Вадимовна – кандидат политических наук, док-

тор философии Боннского университета, старший научный сотрудник отдела 
философии ИНИОН РАН (ORCID: 0000–0001–9208–5889, GND: 115267158) 



Погорельская С.В. 

 172 

Одни философские тексты переводятся легко, над другими 
ломают головы поколения переводчиков. Когда философская 
мысль в сути своей нейтральна к языку, на котором излагается, она 
легко способна быть переданной и в других языках. Так переводи-
лись на европейские языки философские трактаты, написанные на 
неродной их авторам латыни. Сложности возникают, когда мысль 
философа изначально увязывается в рамки его родного языка, 
симбиотична с ним, вырастает из его корней. Чтобы уловить ее, 
почувствовать и передать во всей полноте в чужом языке, нужно 
быть философом, и по меньшей мере двуязычным. Известный 
франко-германский писатель и переводчик Жорж-Артур Голь-
дшмидт отвечает этим критериям, и поэтому работа его интересна, 
несмотря на кажущуюся «избитость» темы. 

Действительно, на первый взгляд, способ выражения 
Хайдеггером своих мыслей, его обращение с немецким языком 
критиковались очень часто – причем не только его противниками 
(Т. Адорно «Жаргон подлинности», 1964), но и относительно 
близкими Хайдеггеру авторами, например, Г. Андерсом, К. Лёви-
том. Критика философа французскими исследователями В. Фариа 
(«Хайдеггер и национал-социализм», 1987) и, позже, Э. Файе 
(«Введение национал-социализма в философию», 2005) также не 
обходила своим вниманием его особый немецкий язык и его раз-
мышления о нем. 

Однако подход Гольдшмидта к теме сущностно отличается 
от подходов к ней его предшественников. Гольдшмидт исследует 
Хайдеггера с точки зрения переводчика, который иной раз воспри-
нимает иностранный язык значительно более чутко, чем сами но-
сители языка, но в то же время не симбиотичен с ним. Именно в 
этом контексте автор и оценивает французские переводы произве-
дений Хайдеггера. По его мнению, естественный немецкий язык 
Хайдеггера выглядит во французских переводах неестественным, 
закрытым. «Укорененность» мышления в языке для Гольдшмидта 
не архаизм, а, напротив, выражение проблематичной современно-
сти Хайдеггера, который «как и Целан открывает немецкому языку 
необычные пути… однако в то время, как язык Целана имеет бу-
дущее, ибо не позволяет разрушить себя национал-социалистичес-
кой тьме, язык Хайдеггера лишен его и замкнут в себе». Оставаясь 



Переводчик читает Хайдеггера 

 173 

переводчиком, Гольдшмидт тем не менее не может скрыть свое 
личное критическое отношение к мировоззрению философа. 

Die lingua tertii imperii1, язык Третьего рейха, был политиче-
ским языком, выражавшим определенный вид мышления. По мне-
нию Гольдшмидта, мышление Хайдеггера, начиная с 1930-х годов, 
было буквально сплавлено именно с этим языком, и перенести 
«это» во французский практически невозможно. То, что говорит 
Хайдеггер, не может быть отделено от языка, которым он излагает. 
Кроме того, замечает автор, уже чисто технически язык, в котором 
слова агглютинируются, говорит совершенно иначе, чем язык, ко-
торый связывает слова предлогами: так, слово «Herrschaftsräume» 
(«владения») говорит больше, чем «espaces de domination» («про-
странства господства») – хотя это прямой перевод на французский 
двух слов, из которых образовано одно немецкое существительное. 

Исследование состоит из предисловия, введения, шести глав 
и заключения. Главы «Язык и пространство», «Пространственные 
зацепки в языке Хайдеггера», «Проблема техники и язык филосо-
фии», «Хайдеггер и немецкий язык», «От Фихте к Хайдеггеру», 
«Философская аберрация» поделены на разделы. 

С точки зрения переводчика интересно прослеживать, как 
Гольдшмидт реконструирует взаимосвязи между языком и про-
странством у Хайдеггера, а также значение «техники» как формы 
выражения безродности, угрожающей пространственной принад-
лежности. «Подлинность» («природность»)2 языка Хайдеггера 
вкупе с его замкнутой на себя завершенностью и составляют, по 
мнению Гольдшмидта, ту проблему, которая возникает при по-
пытке перевода Хайдеггера на другие языки. На примере таких, 
определенных пространственной метафоричностью, понятий 
Хайдеггера, как местность («Ortschaft»), корни («Wurzel»), истоки 
(«Abkunft»), прибытие («Ankunft»), просвет, просека («Lichtung») 

 
1 Выражение «Lingua Tertii Imperii (LTI)» для обозначения немецкого язы-

ка периода национал-социализма принадлежит В. Клемпереру, филологу-
романисту, опубликовавшему в 1947 г. труд «LTI. Notizbuch eines Philologen» 
(рус. пер.: «LTI: Язык Третьего Рейха. Записки филолога», – М., 1998), и широко 
используется в современных исследованиях. 

2 В оригинале автор для обозначения языка Хайдеггера использует поня-
тие «генуинность» (лат. genuinus – врожденный, природный, подлинный). 



Погорельская С.В. 

 174 

и безмятежный, умиротворенный покой («Gelassenheit») он пока-
зывает, как сложно передать это во французском, метафоризиру-
ющем пространственность иначе и не так обширно, как немецкий. 
На примере знаменитого хайдеггеровского «Ge-stel1 он раскрывает 
криптоэтимологию Хайдеггера. «Гештелль» (в русских текстах – 
«гешталь») выведен из «штеллен», «ставить»; в отличие от глаго-
ла, это пассивное существительное, отличающееся в то же время 
от «гештелльте» («поставленное») и обозначающее вид оформле-
ния, обрамления, например, рамки, остов, оправу. Но в то же вре-
мя оно, по мнению французского переводчика, наделено у Хайдег-
гера активным значением, обозначает нечто подвижное, 
колеблющееся; нечто, состоящее из стержней, креплений, строи-
тельных лесов: «“Гешталь” у Хайдеггера противостоит “продолжа-
ющемуся, текущему”, это “das Währende”»2, т.е. «существующее» 
«длящееся» противопоставлено «сделанному», «обрамляющему»3. 
«Хайдеггер часто работает противопоставлениями субстантивиро-
ванных причастий настоящего и прошедшего времени», – отмеча-
ет автор, обращаясь к анализу прочих ключевых понятий хайдег-
геровской философии, таких как «настроение» («Stimmung»), 
«настроенность» («Gestimmtsein»), «раскрытие» («Entbergung»), 
«открытость», «разомкнутость» («Erschlossenheit») с чисто грам-
матических, лексических позиций – что неожиданно проявляет в 
них новые смыслы. 

 
1 Данное понятие Хайдеггер ввел в оборот в 1954 г. в связи с описанием 

сути современной техники. Определяя «сущность техники» как «гештелль», 
Хайдеггер утверждал, что в «рамки» было оформлено все, появлявшееся в мире. 
Понятие определяет, как реальность появляется или раскрывается в период со-
временной техники, и люди, рожденные в этом «способе упорядочения», всегда 
встроены в гештелль. В русских переводах Хайдеггера обозначается нередко как 
«постав»: («По-ставом называется тот способ раскрытия потаенности, который 
правит существом современной техники, сам не являясь ничем техническим» 
(пер. В. Бибихин, 1993)).  

2 Существительное, образованное от придаточного времени «während» («в 
то время, как»). 

3 Следует, впрочем, заметить, что у Хайдеггера это обрамляющее – скорее 
инструмент, раскрывающий реальность для ее явления как «наличного состоя-
ния», причем именно в нынешней цивилизации.  



Переводчик читает Хайдеггера 

 175 

Дотошность переводчика, с которой Гольдшмидт углубляет-
ся в немецкий язык Хайдеггера, выгодным образом отличает его 
исследование от мировоззренческих идейно-полемических иссле-
дований его языка, следующих традиции Адорно. Предлагаемый 
им путь, по мнению автора, также позволяет лучше понять, почему 
обращения к Хайдеггеру и его интерпретация у французских фи-
лософов, например, у постструктуралистов, таких как Жак Дерри-
да, не очень убедительны. Добавим, что то же самое можно ска-
зать и о русских переводах Хайдеггера и его интерпретациях. 
Хайдеггер действительно один из тех редких философов, глубина 
мысли которых симбиотична с глубинами их родного языка, ха-
рактер языка определяет мысль, а она, строя и выражая себя, ис-
пользует присущие только ему возможности. Таким образом, фи-
лософская рефлексия Хайдеггера берет исток в глубине 
немецкости. 

Поэтому небольшое исследование Гольдшмидта перешаги-
вает границы взаимоотношений немецкого и французского языков, 
оно заинтересует как переводчиков Хайдеггера, так и в целом пе-
реводчиков философских текстов, поднимая больную для них про-
блему – как передать глубины философской мысли, выраженной 
языком, характер которого и, следовательно, структурированное 
им мышление принципиально иные, нежели другие языки, на ко-
торые эта мысль должна быть переведена. 

Работа написана четким, ясным языком, легко читается и 
может быть рекомендована не только переводчикам, но и всем, 
интересующимся философией Хайдеггера и тем особенным 
немецким языком, в котором и посредством которого она нашла 
свое выражение. Возможно, исследование Гольдшмидта еще раз 
заставит задуматься и над тем, сколько собственно Хайдеггера со-
держат наши переводы, а сколько – интерпретаций философа пе-
реводчиком. 
 



Цибизова И.М. 

 176 

УДК 130.2                                             DOI: 10.31249/rphil/2023.04.18 
ЦИБИЗОВА И.М.∗ РАСКРЫВАЯ ИЛИ СОХРАНЯЯ ТАЙНУ? Рец. 
на сб.: «ТАЙНЫ МЫСЛИ ХХ ВЕКА»  

Аннотация. Сборник испанских авторов рассматривается не 
только как источник, предоставляющий необычную, в том числе 
оккультную, трактовку влиятельных философских концепций 
ХХ в., но и стимул для дальнейших размышлений. 

Ключевые слова: Арендт Х.; влияние; иудаизм; концепции; 
оккультизм; тайное; философский диалог. 
TSIBIZOVA I.M. Revealing or preserving secrets? Book review: 
Arcana del pensamiento del siglo XX / Vilacañas J.L., Navarrete R., 
Basili C. (Eds). – Barcelona : Herder Editorial, 2021. – 581 p. 

Abstract. The collection of Spanish authors is considered not 
only as a source that provides an unusual, including occult, 
interpretation of influential philosophical concepts of the 20 th century, 
but also as an incentive for further reflection. 

Keywords: Arendt H.; concepts; influence; Judaism; occultism; 
philosophical dialog; secret. 

Для цитирования: Цибизова И.М. Раскрывая тайны [Рецензия] // 
Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литера-
тура. Серия 3: Философия. – 2021. – № 4. – С. 176–179. Рец. на кн.: Arcana 
del pensamiento del siglo XX / Vilacañas J.L., Navarrete R., Basili C. (Eds). – 
Barcelona : Herder Editorial, 2021. – 581 p. – DOI: 10.31249/rphil/2023.04.18 

 
∗ Цибизова Ирина Михайловна – кандидат исторических наук, научный 

сотрудник отдела философии Института научной информации по общественным 
наукам РАН; itsibizova@mail.ru (ORCID: 0000–0003–1428–2152). 



Рец. на сб.: «Тайны мысли ХХ века» 

 177 

Философский факультет университета Комплутенсе в Мад-
риде в рамках проекта Библиотеки Сааведры Фахардо «Популизм 
против республиканства: Политический вызов второй глобализа-
ции» при содействии Министерства экономики, промышленности 
и конкурентоспособности Правительства Испании провели в Зале 
заседаний 17–19 июня 2019 г. I Международный конгресс совре-
менной мысли, названный «Тайное в мысли XX века»1. 

Была поставлена задача «преодолеть общую иронию, уста-
новившуюся в теории после деконструктивизма и постмодерниз-
ма», вновь поверив в «качество концепций и мысленную силу» для 
установления «субстанциального ядра реальности» ради оценки 
современной философии и ее «критической эпохи» как относи-
тельного успеха. Осуществилась попытка отделить философию от 
«мирских, светских и практических аспектов – политической, эс-
тетической и экономической областей – в пользу общих теорий 
реальности». Это невозможно сделать без оценки мысли прошлого 
столетия с «новым историческим сознанием», которое на службе 
футуризма стало «ускорителем современности». 

Цель состояла не в экспликации концепций выдающихся 
мыслителей этого времени, но в попытке приоткрыть тайное. Под 
тайным понимаются скрытые оккультные философские аллюзии 
или мотивы, позволяющие прояснить позицию автора. Рекон-
струкция исторических условий позволила продемонстрировать 
ценность концепций в конкретных условиях. Эффект зачастую до-
стигался путем «ретракции изначальной мысли в латентность тай-
ного», позволяя освещать идеи и концепции в новом свете. 

Некоторые из этих тайн отчасти познаны: известно, что 
Ж. Кангилем стоит за М. Фуко, или А. Шопенгауэр – за Л. Вит-
генштейном. Была сделана попытка идентифицировать элементы, 
приведшие к инновациям в мысли: стимулы, латентные элементы, 
их активирующие, обусловливающий исторический опыт, позво-
ляющий вести философский диалог. Без этих «элементов тайны» 
нельзя понять логику выдающихся мыслителей, динамику их фор-

 
1 Arcana del pensamiento del siglo XX. I Congreso Iternacional del Pensam-

iento Contemporáneo. Arcana del pensamiento del siglo XX. Universidad Complutense 
de Madrid. 17–19 de Junio de 2019. – URL: https://congresoarcanapensamien 
tosigloxx.wordpress.com/ (дата обращения: 14.05.2023). 



Цибизова И.М. 

 178 

мирования. В тайне сокрыта область, куда разум постоянно воз-
вращается «в поисках новых эволюционных стимулов, где суще-
ствует ощущение, что человек идет по непроторенной тропе, и по-
иск нового завершен». Ганс Блюменберг называл это «историей 
концепций». Единственным ограничением для свободы мысли 
участников форума являлось «подчинение принципу недостаточ-
ного основания». 

Вышедший по итогам конгресса сборник разделен на шесть 
тематических разделов. Первый посвящен кризису современности / 
модерна (с. 17–139), второй – взаимоотношениям философии с 
иудаизмом, а также влиянию последнего на культуру (с. 143–238), 
третий – политической теологии (с. 241–353), четвертый – взаимо-
отношениям философии с жизнью (с. 357–425), в том числе и попу-
лярному в первой половине XX в. философскому течению витализ-
ма, или витальной философии, восставшему против рационализма 
и утверждающего ценность жизни самой по себе, пятый – вкладу в 
философию Ханны Арендт (с. 429–518), шестой – современной 
эстетике (с. 521–581), включая византийские истоки современного 
воображаемого французской мыслительницы М.-Ж. Мондзен и 
интерпретацию фотографии как материи и памяти в диапозоне от 
Анри Бергсона до Синди Шерман, современной популярной аме-
риканской постмодернистской художнице, снимающей в самых 
разнообразных образах только саму себя. 

В статье Хосе Луиса Вильяканьеса Берланги «Боги момента 
и “Ereignis”» (с. 17–39) интерпретируется (не)правомочность пере-
вода данного термина М. Хайдеггера как «событие» и предлагают-
ся возможные интерпретации этой достаточно сложной для пони-
мания концепции, заставляя вспомнить о статье А. Стовбы, 
который ассоциирует феномен с попытками «создания принципи-
ально новой, несубстанциальной онтологии, где на место класси-
ческой субстанции приходит динамическая конфигурация смысла, 
которая […] бытийно укоренена»1. Х.К. Куэнка рассматривает 
Ф. Ницше с его концепциями революции, контрреволюции и реак-

 
1 Стовба А. Феномен Ereignis в философии М. Хайдеггера // Horizon. Фе-

номенологические исследования. – 2022. – Т. 11, № 1. – С. 276–297. – URL: 
https://cyberleninka.ru/article/n/fenomen-ereignis-v-filosofii-m-haydeggera/viewer 
(дата обращения: 15.05.2022). 

https://cyberleninka.ru/article/n/fenomen-ereignis-v-filosofii-m-haydeggera/viewer


Рец. на сб.: «Тайны мысли ХХ века» 

 179 

ции как возможного «исцелителя» современной культуры (с. 41–
65). Х.М. Бласко обращается к критике политэкономии Т. Адорно 
с позиции «отсутствующего центра» (с. 11–139). 

Авторы второго раздела помимо места предполагающей 
тайну «Каббалы» в культуре XX в. (с. 143–166) интерпретируют 
наследие Франца Розенцвейга. 

Рассмотрение С.Р. Санхуаном ницшеанского наследия у 
Х. Арендт (с. 429–451) заставляют вспомнить о сравнительном 
анализе Э. Найеры Перес влияния Ницше на эту мыслительницу и 
М. Сомбрано1. 

Выполнив свою задачу – представить избавленные от соци-
ально-политических наслоений «чисто философские концепции», 
авторы и составители сборника не только рассмотрели их с не-
обычных ракурсов, но и, оставив место недосказанности, побуж-
дают к дальнейшим размышлениям. 

Список литературы 

1. Стовба А. Феномен Ereignis в философии М. Хайдеггера // Horizon. Феноме-
нологические исследования. – 2022. – Т. 11, № 1. – С. 276–297. – URL: https:// 
cyberleninka.ru/article/n/fenomen-ereignis-v-filosofii-m-haydeggera/viewer. 

2. Arcana del pensamiento del siglo XX. I Congreso Iternacional del Pensamiento 
Contemporáneo. Arcana del pensamiento del siglo XX. Universidad Complutense 
de Madrid. 17–19 de Junio de 2019. – URL: https://congresoarcanapensamien 
tosigloxx.wordpress.com/ (дата обращения: 14.05.2023). 

3. Nájera Pérez E. Vida y pluralidad. El recorrido de la reflexión nietzscheana en 
Zambrano y Arendt // Revista de Filosofía. – Madrid, 2022. – Vol. 47, N. 2. – 
P. 369–385. 

 

 
1 Nájera Pérez E. Vida y pluralidad. El recorrido de la reflexión nietzscheana en 

Zambrano y Arendt // Revista de Filosofía. – Madrid, 2022. – Vol. 47, N 2, – P. 369–
385 



Погорельская С.В. 

 180 

УДК 141.3                                             DOI: 10.31249/rphil/2023.04.19 
ПОГОРЕЛЬСКАЯ С.В.∗ ЕЩЁ ОДНА БИОГРАФИЯ ТАУБЕСА. 
РЕЦ. НА МОНОГРАФИЮ Д. МЮЛЛЕРА «ПРОФЕССОР АПО-
КАЛИПСИСА»  

Аннотация. Рецензируется биография философа и публици-
ста Якоба Таубеса, занимавшего важное место в западногерман-
ском интеллектуальном процессе второй половины ХХ в. 

Ключевые слова: Якоб Таубес; западногерманская филосо-
фия. 
POGORELSKAYA S.V. Book review: Muller J.Z. Professor der 
Apokalypse. Die vielen Leben des Jacob Taubes. – Berlin: Jüdischer 
Verlag im Suhrkamp Verlag, 2022. – 927 P. 

Abstract. Reviews the biography of the philosopher and 
journalist Jakob Taubes, who played an important role in the West 
German intellectual process in the second half of the twentieth century. 

Keywords: Jakob Taubes; West German philosophy. 
Для цитирования: Погорельская С.В. Ещё одна биография Таубеса. 

[Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зару-
бежная литература. Серия 3: Философия. – 2023. – № 4. – С. 180–184. 
Рец. на кн.: Muller J.Z. Professor der Apokalypse. Die vielen Leben des Jacob 
Taubes. – Berlin : Jüdischer Verlag im Suhrkamp Verlag, 2022. – 927 S. – 
DOI: 10.31249/rphil/2023.04.19 

В декабре 2022 г. в Берлине вышло немецкое издание1 на 
редкость обстоятельного исследования жизни и творчества одной 

 
∗ Погорельская Светлана Вадимовна – кандидат политических наук, док-

тор философии Боннского университета, старший научный сотрудник отдела 
философии ИНИОН РАН (ORCID: 0000–0001–9208–5889, GND: 115267158). 



Рец. на монографию Д. Мюллера «Профессор апокалипсиса» 

 181 

из ярких, спорных и в то же время влиятельных фигур западно-
германского интеллектуального мира – философа, социолога и ре-
лигиоведа Якоба Таубеса. Историк Джерри Муллер, профессор 
Католического университета в Вашингтоне, написал масштабный 
труд, охватив как личный путь Таубеса, так и его преподаватель-
скую и научную работу, в их взаимосвязи и в контексте времен. 

Пока Таубес жил (а прожил он 64 года), прихватив самые 
турбулентные, как в политическом, так и в духовном плане, деся-
тилетия середины и второй половины ХХ в. – его работа, а также 
он сам и его мировоззренческие приоритеты были предметом ост-
рых дискуссий, а нередко и не менее острой критики его совре-
менников. И по сей день его помнят как высокоодаренную, много-
сторонне образованную, но в то же время сложную, 
противоречивую и во многом трагическую фигуру. 

Выходец из семьи австрийского раввина, блестящий 
иудаист, в 1949 г. восхищался учением Карла Шмитта2 о консти-
туционном праве; более того, полагал, что это учение может быть 
полезно при разработке конституции нового государства Израиль. 
После этого уже не стоит удивляться, что второй философ, кото-
рого Таубес считал самым значительным представителем немец-
кого духа 1920–1930-х годов, был Мартин Хайдеггер, также кри-
тикуемый за свою связь с национал-социализмом, пусть и не 
такую яркую и деятельную, как у Шмитта. 

Эта личная противоречивость Таубеса, по мнению Муллера, 
объясняет более широкие конфликты, характеризовавшие его жиз-
ненный путь – между религиозной верой и ученостью, между вер-
ностью еврейским корням и стремлением уйти от них, между тра-
дициями и радикализмом, религией и политикой. Всю свою жизнь 
Таубес перемещался между иешивами, монастырями и ведущими 
академическими институтами на трех континентах – и соответ-
ственно, между иудаизмом и христианством, левыми и правыми, 
благочестием и трансгрессией. В этих добровольных скитаниях он 
лично общался со многими ведущими умами своей эпохи, от Лео 
Штрауса и Гершома Шолема до Герберта Маркузе, Сьюзен Сонтаг 

 
1 Английское издание вышло в Принстоне в июле того же года. 
2 Карл Шмитт, известнейший немецкий правовед и политический фило-

соф, спорный в силу своей активной деятельности для Третьего рейха.  



Погорельская С.В. 

 182 

и, как уже упоминалось выше, Карла Шмитта. «Профессором 
Апокалипсиса» автор называет Таубеса именно поэтому – от нега-
тивной теологии он пришел к франкфуртской школе, от хасидов – 
в академическую среду, в дебаты о гностицизме, секуляризации и 
революционном потенциале апокалиптицизма. И на всех его путях – 
на без малого тысячи страницах текста – за ним следует его био-
граф, отдельными главами выделяя географические и интеллекту-
альные вехи – из Цюриха в Нью-Йорк, в Иерусалим, Кембридж и, 
наконец, в Берлин, в Свободный университет, отслеживая сотни 
встреч, комментируя его работы. Глубину знаний Муллера о 
Таубесе невозможно оспорить; кроме рецензируемой книги он 
публиковал статьи, выступал с докладами о различных моментах 
жизни и творчества философа, в том числе в Свободном универси-
тете Берлина. 

Автор отмечает, что почти все собственные исследования 
Таубеса посвящены состоянию религии в современном мире. На 
протяжении двух тысячелетий христианской цивилизации христи-
анство как таковое приходилось переосмысливать. Таубес был 
сторонником междисциплинарного подхода в религиоведении. Его 
интересовали постоянно возобновляющиеся попытки противосто-
ять искушению утвердиться в мире с помощью религиозных аргу-
ментов и практик. В то же время, как подчеркивает Муллер, 
Таубес так и не дошел до собственных солидных исследований – 
для профессора список его монографий невелик. Его единственная 
диссертация «Западная эсхатология» была написана еще в 1947 г., 
и представляет собой своего рода антологию из того, что думали в 
Европе во времена между апостолом Павлом и Эрнстом Блохом о 
Царстве Божьем на земле. В наше время, пишет Муллер, «на пол-
ках магазинов можно найти четыре книги Таубеса: его переиздан-
ную диссертацию, сборник эссе, тонкий том о Карле Шмитте и 
переработанная версия его лекций по политической теологии апо-
стола Павла» (с. 11). И тем не менее они переведены на десятки 
языков и вдохновляют многих исследователей. Такие фигуры как 
Таубес, замечает Муллер, «сложнее документировать», нежели 
мыслителей, оставивших после себя обширное творческое насле-
дие, «однако это не делает их менее значимыми для интеллекту-
альной жизни их лет» (с. 14). 



Рец. на монографию Д. Мюллера «Профессор апокалипсиса» 

 183 

Таубес мало пишет, предпочитая интеллектуальные встречи 
и беседы. Множество задуманных книг, идеями которых он делил-
ся с современниками или даже анонсировал как изданные, так и не 
нашли воплощения. Он публикует эссе, критику. Современники 
вспоминают о его способности с высокой скоростью просматри-
вать книги и воспроизводить их основные тезисы – без внимания и 
интереса к деталям. Однако главная его заслуга в том, что, уже в 
силу своего характера и образа жизни, он стал центром широко 
разветвленной неформальной сети, которая соединяла интеллекту-
альные миры, без него никогда не соединившиеся бы. Он дружил с 
историком правых идей Армином Молером, а также с марксистом 
Люсьеном Гольдманом и филологом-классиком Жаном Боллаком. 
Он обсуждал свои идеи с иезуитом Хансом Урсом фон Бальтаса-
ром, а также с коммунистическим теоретиком литературы Георгом 
Лукачем, еврейским философом Мартином Бубером и историком 
еврейского мистицизма Гершомом Шолемом. «Он был своего рода 
хранилищем знаний о высотах западной культуры, как религиоз-
ной, так и светской и в то же время – биржей сплетен университет-
ских и интеллектуальных кругов с трех континентов» (с. 12). 
В силу этого он всегда был в курсе самых новых теорий и актуаль-
ных дебатов. Неудивительно, что в 1968 г., когда Свободный уни-
верситет стал одним из главных центров студенческих беспоряд-
ков и столкновений с властями, Таубес принял сторону студентов 
и активно включился в протесты. 

Муллер уделяет много внимания этому периоду. Однако ис-
следованию в целом мешает слишком субъективное отношение 
автора к объекту. Муллер отслеживает все неловкие эпизоды част-
ной и профессиональной жизни Таубеса, всю критику, которой он 
подвергался, все нелестные наименования, которые он получал – 
вплоть до печального конца, когда никто из его коллег после его 
смерти не захотел написать ему некролог. 

Работа написана на стыке науки и публицистики, читается 
легко. 

К положительным моментам исследования относится его 
основательность. Автор писал его без малого двадцать лет, рабо-
тал в архивах, брал интервью у современников, вникал в творче-
ство Таубеса, составил обширный список литературы и солидный 



Погорельская С.В. 

 184 

регистр персоналий, с которыми он контактировал. Книга получи-
ла немало положительных рецензий в США и в Германии, хорошо 
продается. Вопрос, который возникает по ее прочтении – чем же 
полезна она миру современной философии? С точки зрения рецен-
зента, прежде всего тем, что она дает своего рода портрет эпохи, 
широкую панораму интеллектуальной жизни Западной Германии, 
ее культурно-философского мира от послевоенных лет до конца 
1980-х годов, характеризуя атмосферу, в которой создавались тру-
ды значимых философов тех лет, чьи, заметим, персоны в обще-
ственной и интеллектуальной жизни были иной раз менее заметны 
среди современников, нежели яркий и противоречивый Таубес. 
Что же касается самого Таубеса, то без малого 1000 страниц его 
биографии, скрупулезно составленной Муллером, знакомят читате-
ля, на взгляд рецензента, не только (и даже не столько) с интеллек-
туальным космосом самого философа, сколько, скорее, с парадок-
сом высокой научной эффективности без серьезных публикаций. 
 



Рец. на кн.: А. Бьелик-Робсон «Марранская пасха Деррида: ссылка,  
выживание, предательство и метафизика отсутствующей идентичности» 

 185 

УДК 130.2                                             DOI: 10.31249/rphil/2023.04.20 
ЦИБИЗОВА И.М.∗ НЕОБЫЧНАЯ ИНТЕРПРЕТАЦИЯ. – Рец. на 
кн.: А. БЬЕЛИК-РОБСОН «МАРРАНСКАЯ ПАСХА ДЕРРИДА: 
ССЫЛКА, ВЫЖИВАНИЕ, ПРЕДАТЕЛЬСТВО И МЕТАФИЗИКА 
ОТСУТСТВУЮЩЕЙ ИДЕНТИЧНОСТИ»1  

Аннотация. В книге научная биография выдающегося фран-
ко-еврейского философа Ж. Дерриды представлена в необычном 
ракурсе – в свете марранизма мыслителя. 

Ключевые слова: Ж. Деррида; марранизм; метафизика; пост-
структурализм; философия языка. 
TSIBIZOVA I.M. Unusual interpretation. Review of the book: Bielik-
Robson A. Derrida’s Marrano Passover: Exile, Survival, Betrayal, and 
the Metaphysics of Non-Identity. – London : Bloomsbury Academic, 
2023. – 296 p. – (Comparative Jewish Literatures). 

Abstract. In the book, the scientific biography of the outstanding 
Franco-Jewish philosopher J. Derrida is presented in an unusual 
perspective – in the light of the thinker's Marranism. 

Keywords: Derrida J.; marranism; metaphysics; philosophy of 
language; post-structuralism. 

Для цитирования: Цибизова И.М. Необычная интерпретация [Ре-
цензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная 
литература. Серия 3: Философия. – 2023. – № 4. – С. 185–205. Рец. на кн.: 

 
∗ Цибизова Ирина Михайловна – кандидат исторических наук, научный 

сотрудник отдела философии Института научной информации по общественным 
наукам РАН; itsibizova@mail.ru (ORCID: 0000–0003–1428–2152). 

1 Bielik-Robson A. Derrida’s Marrano Passover: Exile, Survival, Betrayal, and 
the Metaphysics of Non-Identity. – London : Bloomsbury Academic, 2023. – 296 p. – 
(Comparative Jewish Literatures). 



Цибизова И.М. 

 186 

Bielik-Robson A. Derrida’s Marrano Passover: Exile, Survival, Betrayal, and 
the Metaphysics of Non-Identity. – London : Bloomsbury Academic, 2023. – 
296 p. – (Comparative Jewish Literatures). – DOI: 10.31249/rphil/2023.04.20 

Серия «Компаративная еврейская литература» издательства 
Bloomsbury представляет новые возможности для осмысления ро-
ли еврейской культуры в мировой с привлечением междисципли-
нарных исследований. 

Вышел сборник «Еврейские фантомы испанской граждан-
ской войны: В поисках поэтической справедливости»1 под редак-
цией Синтии Габбай из Берлинского университета им. Гумбольдта, 
рассматривающий еврейскую литературу в контексте культурных 
феноменов 1936–1939 гг. Готовятся к публикации в 2023 г. книги 
«Каббала и литература»2, написанная главным редактором серии 
Китти Миллет, и «Литература и представление Холокоста: Их 
жизни, наши слова»3 под редакцией Филлис Ласснер из Северо-
Западного университета (г. Эванс, штат Иллинойс) и Юдит Тюдор 
Баумель-Швартц (Университет Бар-Илан в Рамат-Гане). 

Исследование А. Бьелик-Робсон значимо предваряет опуб-
ликованная непосредственно после контртитула картина голланд-
ского живописца Виллема Кальфа «Натюрморт с кувшином, сосу-
дами и гранатом», олицетворяющая иудейские и марранские 
представления о достойной и спокойной жизни, удаленной от суе-
ты внешнего мира, и одновременно сосуды-крипты, несущие и 
передающие иудаизм из поколения в поколение (p. VI). 

Введение начинается с знаменитой «Толедской исповеди»4, 
в котором Деррида назвал себя своего рода марраном французской 
католической культуры с христианской плотью, унаследованной 
от святого Августина (с. 1), одним из тех, кто «даже в глубине сво-
его сердца больше не признает себя евреем» (там же). Философ 

 
1 Jewish Imaginaries of the Spanish Civil War: In Search of Poetic Justice / 

C. Gabbay ed. – London : Bloomsbury Academic, 2022. – 272 p. – (Comparative Jew-
ish Literatures series). 

2 Millet K. Kabbalah and Literature.  
3 Holocaust Literature and Representation: Their Lives, Our Words./ Ph. Lass-

ner and J.T. Baumel-Schwartz eds. 
4 Речь идет о сцене из документального фильма Сафаи Фатхи 1999 г. 

«D'ailleurs Derrida».  



Рец. на кн.: А. Бьелик-Робсон «Марранская пасха Деррида: ссылка,  
выживание, предательство и метафизика отсутствующей идентичности» 

 187 

вспоминает о судьбе «еврейских граждан Толедо», подвергшихся 
принудительному обращению в христианство. Открыто признав 
свой статус «полноценных христиан», толедские евреи скрытно 
утверждали себя «крещеными евреями». Это был первый случай 
марранской апории, настоящим мастером которой 14 веков спустя 
станет Жак Деррида, апории неразрешимого противоречия между 
клятвой в верности иной культуре и тайным отступничеством, от-
крытой связью с официально принятой идентичностью и отказом 
от закрытости идентичности. При показном отказе от еврейского 
происхождения манифест сохраняет его наряду с парадоксальной 
верностью лжесвидетельству. 

Восстание против обращенных 1449 г. в Толедо повлекло за 
собой трибуналы и радикальные законы, исключающие новых 
христиан из католической общины и ставшие, согласно Давиду 
Ниненбергу, «первыми актами расистского законодательства в Ев-
ропе». Оба этих события – появление классификации, определяю-
щей новый тип людей, и кризис, ведущий к их физическому ис-
треблению, были равно важны для Деррида при выборе места для 
исповеди (с. 2). В книге «Архивная лихорадка: Фрейдистское впе-
чатление» мыслитель упоминает марранов, с которыми всегда 
тайно себя идентифицировал, однако, по мнению Бьелик-Робсон, 
хотя трудно определить, когда он стал считать себя «своего рода 
марраном», его марранизм проявился раньше 1990-х годов. В до-
кументальном фильме Сафаи Фатхи 1999 г.1 Деррида ссылается на 
упорство марранов в хранении тайн как искусство сопротивления 
начавшейся в конце 1990-х годов политике «террора прозрачности 
и официальной идентичности» (с. 3). 

«Повсюду, где мы пытаемся уничтожить таинственность и 
хранение секретов, возникает угроза тоталитаризма. Тоталитаризм – 
сокрушитель секретности: ты признаешься, исповедуешься, гово-
ришь то, что действительно думаешь. Тайной тактичной миссией 
маррана является то, что скрываемую тайну следует хранить, ува-
жать. Что такое абсолютная тайна? Этим вопросом я был одержим 
столь же, сколь и своим предполагаемым еврейско-испанским 
происхождением. Эти навязчивые идеи слились в фигуре маррана. 

 
1 «D'ailleurs Derrida».  



Цибизова И.М. 

 188 

Я постепенно начал идентифицировать себя с тем, кто хранит тай-
ну, которая превосходит его самого и к которой у него нет досту-
па. Словно я был марраном из марранов, […] мирским марраном, 
марраном, лишившимся еврейских и испанских корней своего 
марранства, своего рода универсальным марраном» (с. 3). 

Деррида сказал это в бывшей синагоге Толедо, бывшей ко-
гда-то мечетью, а ныне ставшей церковью Санта-Мария-ла-
Бланка. Дистанцируясь от Деррида-актера, он тайно идентифици-
ровал себя с толедским слепым, корпящим над своей абсолютной 
тайной, которую нельзя ни видеть, ни показывать. Когда объектив 
обращался к нему и во время съемок, он оставался собой в своем 
абсолютном одиночестве, обращенным повсюду, обращенным к 
себе во внутреннем осознании своей тайны. Его тайны. Тайны, от-
носительно которой и ныне и вовеки мы будет знать, что ничего не 
узнаем (Фильм 1999) (там же) 

Деррида предупреждает против подобных попыток «овла-
деть абсолютным знанием о слепом пятне». «Не существует мета-
языка, способного не лжесвидетельствовать о лжесвидетельство-
вании, истина о предательстве отсутствует». Даже если слепое 
пятно – место, организовывающее дискурсы и знание, его нельзя 
пересказать, показать, продемонстрировать; нет метаязыка, спо-
собного огласить его полноту. Толедский слепец становится пер-
сонификацией тайны марранов, которую невозможно «перелице-
вать / вывернуть»; пока она определяет все повороты и извилины 
идиомы Деррида, все тропы его комплексной риторической стра-
тегии, она останется невыворачиваемой и недвижимой. 

Идентифицируя себя больше со Слепцом, чем с Актером, 
Деррида говорит: «Мой развод с актером, между всеми персона-
жами, которых я играю, и мной самим, начался задолго до этого 
фильма. Они множились и разрастались в течении всей моей жиз-
ни». «Весь мир – сцена, все мужчины и женщины – простые акте-
ры», – Деррида повторяет слова другого Жака из комедии 
У. Шекспира «Как вам это понравится», а также П. Кальдерона де 
ла Барка, испанского драматурга, маррана по происхождению, 
сравнивавшего жизнь со сном и театральным спектаклем. Импли-
кацию этого утверждения во фрейдистской манере и в связи с цен-
зурой, запрещающей марранам разглашать их тайну, осуществил 



Рец. на кн.: А. Бьелик-Робсон «Марранская пасха Деррида: ссылка,  
выживание, предательство и метафизика отсутствующей идентичности» 

 189 

Норман Симмс в книге «Маски в зеркале: марранство в еврейском 
опыте» 1, утверждавший: «Жизнь – это сон, сон это жизнь, как пи-
шет Кальдерон де Барка; однако в то же время внутри традицион-
но воспринимаемого сна существует необычайно многосторонний 
и цензурированный сон, в той же мере, в какой внутри проповеду-
емой и практикуемой жизни существует тайная»2. Жизнь Деррида 
– кинофильм, парад постоянно «множащихся и разрастающихся» 
персонажей, постоянный спектакль с неисправимым несоответ-
ствием между ним и его образами, глубинным «я», остававшимся 
сокрытым, и демонстрируемыми «я-актерами», и таким образом, 
остающийся за пределами возможности самоидентификации или 
savoir absolu3. Деррида занимает абсолютное сокрытое как проти-
воположное Гегелевскому абсолютному знанию – усиливаемая 
криптоверой марранов разница между иудейским Богом Сокрытия 
и христианским Богом Света и Откровения относится к тому, что 
Гегель назвал die veroffenbarte Religion4, полностью видимой, апо-
калиптической, обнажающей все тайны (с. 4–5). Надевая маску 
еще одного Иакова (подобно иному Аврааму Ф. Кафки), Деррида 
поясняет свой спектакль в синагоге, превращенной в католиче-
скую церковь: 

«Актер медитирует над заблуждением маррана из-за соб-
ственного симулякра5 […] Грезя о иудейско-андалузской диаспо-
ре, потерявшейся между синагогами и мечетями Толедо, он гово-
рит себе, как Иаков, устрашенный своим сном6, “истинно Господь 
присутствует на месте сем; а я не знал!”7 и добавляет “как страшно 
сие место! это не иное что, как дом Божий, это врата небесные”»8. 
Одновременно ссылаясь на небесную лестницу Иакова и маррано-

 
1 Simms N. Masks in the Mirror: Marranism in Jewish Experience. – New : Pe-

ter Lang, 2006. – hardback. – IX + 144 p.  
2 Ibid., p. 23. 
3 Savoir absolu (фр.) – знания абсолютного. 
4 Die veroffenbarte Religion (нем.) – Богооткровенная религия.  
5 Симулякр – копия того, что на самом деле не существует.  
6 Этот сон, известный как Лестница Иакова, описан в Ветхом завете (Быт. 

28: 12–22). 
7 Быт. 28: 16. 
8 Там же.  



Цибизова И.М. 

 190 

кабалистический трактат Авраама Когена де Эррера «Врата неба», 
прочитанный Спинозой, образцовый «марран разума» Деррида-
Актер начинает говорить о «Едином Боге»: «Его присутствие в Его 
отсутствии. Он там, где Его нет, Он где-то там, иначе и в других 
местах, и к тому же и кроме того, дабы не быть здесь». Мир, свя-
занный с синекдохой1 Толедо, кажущийся «покинутый Богом, 
превращается в пустыню Божью». Это ужасающее место всеобщей 
ссылки, где все лишь «универсальные марраны», неустанно блуж-
дающие по пустыне, навеки отрезанные от своих корней, вырван-
ных из Астарты, непреложного сокрытия, слепого пятна всего су-
щего. Величайшая тайна, или «сод» из версии понимания Деррида 
«Пардеса» – тайны абсолютной. Однако тайная идентификация с 
толедским слепым предполагает к тому же микрокосмическую ин-
терпретацию: наблюдение за ненаблюдаемым человеком ради 
определения «слепого пятна» маррана – это место, где для мысли-
теля все начинается. 

Согласно Э.Г. Цивин, марран вторгается в творчество Дер-
рида для названия антиидентитарной категории, с помощью кото-
рой он парадоксально осуществляет определенную идентифика-
цию. Марран предстает апоричной идентичностью, намеренной 
разрушить все остальные. Деррида представляется не только «по-
следним из евреев», но и «последним из марранов». Худшим, 
«ниже, чем пыль», самым заблудшим в лабиринте тайны, ведущем 
во внутреннюю крипту без дверей, окон и ключей, но одновремен-
но поэтому и первым – настоящим хранителем неприкосновенной 
тайны (p. 5–6). Не / идентичность маррана – идентификации в раз-
рыве идентификации, то же грустное празднование, анализ конеч-
ного «бесконечного», новое и новое достижение непреодолимой 
границы – слепого пятна, которое никогда не станет полностью 
открытым и ясным в свете солнца. 

Свой мидраш Бьелик-Робсон, называющая себя марраном 
польской католической культуры (с. 19), видит в уважении к абсо-
лютной тайне: она не может сделать марранство Деррида «менее 
загадочным» в апокалиптической манере открытия и обнажения 
вещей в свете откровения или разума: оно не представит «обна-

 
1 Троп, разновидность метонимии, переносящий общее на частное, реже 

наоборот.  



Рец. на кн.: А. Бьелик-Робсон «Марранская пасха Деррида: ссылка,  
выживание, предательство и метафизика отсутствующей идентичности» 

 191 

женного Деррида» в «секретной литературе», но основывается на 
концепции криптофории1 Н. Абрахама и М. Торок, наиболее 
уместной для характеристики условий хранения марранами нераз-
глашаемой тайны. Она постаралась быть «пристойной» в обнаже-
нии секретов Деррида. Это подразумевает определенную сдержан-
ность – любимое слово философа в «Вере и знании» – в 
выдвижении смелых гипотез в отношении его секретов, но и со-
зерцательный тон, которым они излагаются. Подобно традицион-
ным комментариям раввинов, скорее дополняющих интерпрета-
цию, нежели препарирующих текст в поисках скрытого значения, 
мидраш мыслительницы «множит и распространяет» послание 
Деррида так же, как, по его мнению, испанские марраны – месси-
анское послание откровения Авраама при невозможности переда-
чи «лицом к лицу» (p. 6–7). Также полон сомнений призыв к Про-
свещению или Йовелю2, называемом Спинозой «марранизмом 
разума»: вере в силу рационального скепсиса, методично сомне-
вающегося во всем, кроме права на сомнение, ради которого «мар-
ран разума» почти готов сгореть в огне самосожжения – auto da fé. 
Вера и знание, исповедь и методичное сомнение, религия и секу-
ляризация сплелись в одной апоричной фигуре, парадигматичном 
субъекте модерна. Бьелик-Робсон подчеркивает, что Деррида не 
подходит под определение К.Ф. Гебхарда3: «Марран – католик без 
веры, еврей без знания, но с волей». Марранизм Деррида – созна-
тельный выбор, и включает проблему веры (иудейской и католи-
ческой) и атеизма. Мидраш Э. Сиксу в труде «Портрет Жака Дер-
рида как молодого еврейского святого» заставляет ее заявить: 
«Марран вышел из Деррида подобно необъявленному мессии. За-
блудший, он вновь находит себя в этом герое, оказавшись лицом к 

 
1 «Ношение крипы», или передача зашифрованных сообщений посред-

ством букв, символов, цифр или кодов.  
2 Йовель – в иудаизме звук бараньего рога, оглашающий наступление 

Юбилейного года, когда рабы отпускались и заложенные дома вне городских 
стен возвращались исконному владельцу; в католицизме – год, когда возможно 
получение полной индульгенции, освобождающей от всех возможных наказаний 
за грехи.  

3 Личный врач и школьный друг Г. Гиммлера, один из главных организа-
торов медицинских экспериментов над заключенными концлагерей. 



Цибизова И.М. 

 192 

лицу со своим альтер эго» (p. 7–8). Для Деррида марран – не просто 
слово, но и призыв, сплавляющийся с тайной, происходящей от 
его еврейского имени – Илия (p. 8–9). Он и прежде был марраном, 
не признавая этого, евреем без знания, хранителем наполовину 
сожженной и от этого еще более трогающей книги. Для «истинно-
го маррана», не знающего о своем марранстве, характерно отсут-
ствие рефлективного измерения самоанализа, крепости в августи-
нианском христианстве. М. Лейбовиц обращает внимание на 
терапевтическую ценность для Деррида марранской мечтательно-
сти, облегчающей травматичное давление апории – быть евреем и 
им не являться. Слово «еврей» приходит к нему извне, заряженное 
угрозой и подобное «выжженному клейму». Слово «марран» при-
ходит гораздо позже детских травм и вызывает любовь (p. 9). Дер-
рида стремится превратить трагичную криптофоию маррана – 
несение крипты как бремени ушедшего в лету иудаизма, ужасной 
«судьбы всего рода» в парадоксальную возможность, благоприят-
ствующую травму, способную превратить «некрозированную 
кость» еврейского наследия в многоцветное внутреннее присут-
ствие, не вполне живого, но и не до конца мертвого, содержащее 
мессианское лишение всего. Мечты невообразимо воплощают в 
реальность: мечтатель пробуждается, и находится тот, кто исцеля-
ет слепоту. После осознания марранства отношение к иудаизму 
обрело ясные очертания – это уже не пытка, напротив, его древ-
ность придает чувство защищенности. Деррида становится защит-
ником веры, укрепляясь в секретности своей мессианской миссии 
(p. 10). Деридда воспринял марранский призыв как дар, не прокля-
тие, не потому что он соответствует его преставлению о страдаю-
щем еврее, предавшем все и вся, но потому что он избавил его от 
прежнего «мученического семитизма» (с. 11). Ассоциируя Дерри-
да с августинской традицией «счастливой вины» (felix culpa)1, 
Сиксу утверждает: «К счастью, была вина, поэтому стало возмож-
ным искупление». Новаторский проект Деррида, провозгласивше-
го «мессианское обрезание всего», – типично марранский. Марран 
– олицетворение Забвения и поэтому возвышен. Хранитель крипты 
памяти забывает ее трактовку и доступ к ней: хранимая тайна – 

 
1 Концепция, предполагающая частичное обретение человечеством после 

грехопадения блага, включая искупительную жертву Иисуса Христа. 



Рец. на кн.: А. Бьелик-Робсон «Марранская пасха Деррида: ссылка,  
выживание, предательство и метафизика отсутствующей идентичности» 

 193 

утраченный секрет (p. 11). Сила забвения, противоположная пони-
манию гражданства, позволяет марранам множиться, распростра-
няться, по словам С. Розенцвейга, «продвигаться по всей орбите 
творения». Мессианское перерождение, основывающееся на «от-
вергнутых камнях» марранов, состоит в видении нового универ-
сального союза и новой универсальной религии, продиктованной 
не ревнивым Богом, высекшим свой незабвенный закон в камне, 
но как «благородный Бог, заставивший забыть, представляемый 
как греко-авраамическая версия Хоры»1. Апория «я еврей или бегу 
от еврейства» не столь мучительна в марранском «два в одном». 
Деррида подобен Улиcсу Д. Джойса, возвращающемуся в дом, пе-
реставший быть его домом. Процедура обновления связана с опре-
деленным риском: «деиудаизация» не обязательно приведет к 
«реиудаизация» (p. 12–13). 

Одна из целей книги – продемонстрировать, что своим мар-
ранством Деррида поставил на кон все элементы истории марра-
нов (мыслительница считает, что о марранстве он знает больше, 
чем признает). Антиномическое мессианство, проистекающее из 
наиболее отвергаемых камней, тайное желание возобновить «тош-
нотворную традицию», рискованное обращение к «теологии кочев-
ника», признание инвестиции как способа выживания ядром уче-
ния авраамической религии, сублимированный образ Забвения / 
Помилования как верный путь следования за сокрытым / скрыва-
ющимся Богом – все эти мотивы присутствуют у Деррида, особен-
но в поздний период. Приверженность постоянно ускользающему 
тайному измерению «где-то там, в другом месте» также происхо-
дит от марранов. Согласно Серту, «новые христиане» – Хуан де ла 
Крус и Тереза Авильская – открывают мистические повествова-
ния, ведущиеся из иномирья – не-места радикальной внутренней 
духовности, приветствующего беженцев из внешнего мира опре-
деленных идентичностей. Эти «разделенные души» (Джеймс ван 
Прааг) раздирались пополам благодаря внутреннему «я»: лицо 
«нового христианина» было предназначено современникам, маска 
исключенного еврея была особенно популярна среди «просветлен-

 
1 В семиотике Хора – пространство, дающая место Бытию. У Платона – 

бесформенный интервал, подобный небытию, расположенный между идеальным 
царством форм и тем, где они «копируются» в чувственном измерении. 



Цибизова И.М. 

 194 

ных» верующих: Мельхиора де Ходенкутера, Бернардина Товара, 
Педро Руиса де Алькараса и других, вносивших «стиль конверсо»1 
в плутовской роман, поэзию и волнующих литературу Золотого 
века критической иронией или безудержным лиризмом, который 
А. Кастро ассоциировал с «мученическим семитизмом». Неофиты, 
далекие от традиционного испанского католицизма, стремились 
освободиться от формализма синагоги, были соблазнены эраз-
мианской концепцией евангелической плоти и отвергали доктри-
нальный расизм ранжирования по «чистоте крови», читали Биб-
лию и внесли в толкование Писания мистическую игру иного 
«духа» (p. 13–14). Эти «презренные» стали выдающимися фран-
цисканцами (Франциско де Осуна, Диего де Эстелла), августинца-
ми, иезуитами, кармелитками. Со времен Хуана де Авила, сделав-
шего Университет Баэцы «убежищем» для «новых христиан», до 
Молинаса2 создавался странный союз соединивших мистику с 
«нечистой кровью». Встреча двух религий позволила новым хри-
стианам открыть дискурс, свободный от религиозной догматики в 
духе спиритуального маррранизма, основанного на внутренней 
чистоте и «фальши» внешнего. Так же, как массовое принятие 
немецкой культуры евреями в XIX в. обеспечило необычайную 
интеллектуальную продуктивность, расцвет мистики XVI–XVII вв. 
стал результатом еврейской инакости в толковании католических 
идиом. Деррида соглашался с разделением М. Серту мистики на 
«генологическую», вдохновленную неоплатониками и отчасти 
присутствующую в спиритизме Экхарта3, и менее «беспокойную», 
но более «блуждающую», «камерную» (p. 14). Будучи философом 
языка, он сокрушался из-за невозможности краткого перевода на 
французский язык слова «elsewhere»4, означающего в греко-
христианской философии места трансцендентности, абсолютного 
«где-то еще». Себя мыслитель сравнивает с ткачом, ткущим зана-

 
1 Обращенные евреи. 
2 Имеется в виду Мигель де Молинас (1628–1696), испанский богослов, 

мистик, основоположник квиетизма – учения о приоритете божественной благо-
дати и необходимости полной смирении воли грешника.  

3 Майстер Толле (1260–1328) – немецкий теолог и философ, один из вид-
нейших христианских мистиков. 

4 Elsewhere (англ.) – «где-то в другом месте».  



Рец. на кн.: А. Бьелик-Робсон «Марранская пасха Деррида: ссылка,  
выживание, предательство и метафизика отсутствующей идентичности» 

 195 

вес с обратной стороны, не от запрещенной основы, но одновре-
менно к ней и от нее (p. 15). Свою экспериментальную «теологию 
маррана» деконструктивист называет литературным предприяти-
ем, строя свою философию по модели литературной наррации. 

Бьелик-Робсон пытается реконструировать уникальное ме-
тафизическое видение мыслителя на основании «выживших 
останков» старых религий и теологий, которые, по его словам, все 
еще можно найти в секретной литературе: дух Л. Витгенштейна 
по-прежнему восстает из пепла. Согласно Деррида, тайна литера-
туры марранов состоит в сокрытии, но одновременно несет посла-
ние о «мессианском обрезании всего», не поддерживаясь традици-
онными формами культа, но более искренне относясь к 
безымянному мессианскому призванию. 

Одной из основных целей исследования является освещение 
«метафизики не-идентичности: отдельного голоса маррана» (p. 16–
39). Обобщение опыта марранов приведет к концептуализации по-
литики их идентичности, не как иных, но носителей нового уни-
версализма, к фундаментальной человеческой экзистенциальной и 
интеллектуальной свободе (p. 17). 

Универсализм Деррида Бьелик-Робсон представляет как по-
лемичную версию «обращенного павликианства», происходящего 
от учения Саула / Павла. Израильский историк Клод Б. Стучин-
ский назвал стремлением к интернационализации, испытывавшей-
ся Деррида в молодости типичным для многих поколений иберий-
ских марранов, обращавшихся к Павлу – еврею и Апостолу 
язычников – в поисках вдохновения и легитимизации (p. 18). 
В интервью с Э. Вебер философ, ссылаясь на раны обстоятельств, 
описал свой вариант тшувы1 как парадоксальную одержимость 
избеганием (p. 20–21). Возврат он называет «невозможным пред-
приятием». Инверсия атрибуции маррана «из обвиняемых в по-
тенциальные мессии» является необходимым моментом декон-
струкции. Деконструктивистский поворот направлен на 
внутреннее превращение катастрофы в выход, ее аннулирующий. 
Тропы рассматриваются как путешествия, смена мест, перенос или 
транспозиция, так как риторика путешествия уместна для маррана 

 
1 В иудаизме – раскаяние, «возврат, поворот, обращение к Творцу». 



Цибизова И.М. 

 196 

(p. 21–22). «Несостоятельность любого якоря, наиболее осязаемая 
для маррана, превращает метафорическую катастрофу в катахрезу: 
троп, который никогда не вернется к утраченным истокам. С. 
Хэндлмэн находит поиски иудаизма Деррида горестными для тра-
диционной религии, Дж.Д. Капуто видит беду в заблуждении фи-
лософа в апоретическом «еврействе без еврейства», Г. Эфрат свя-
зывает трагедию с самим мыслителем, обремененным 
ностальгической ношей, понимаемой как «носталжерия»1, бага-
жом «иного иудаизма», как крестом. Распятие еврея Деррида про-
должается всю жизнь, не принося «искупительное интеллектуаль-
ное вознесение», но обрекая на прах, память, скорбь, смерть без 
гегелианского феникса разума, способного возродиться из праха. 
«Мертвый иудаизм» – реликт, гарантирующий деконструктивист-
скому проекту мрачные ностальгические тона вечной ссылки 
(p. 22). Теолого-биографические противоречия обрекают Деррида 
на нескончаемый траурный Йом-Кипур2, мрачное празднование 
отрезания от корней и удаления в пустыню вечных блужданий. 
С. Хаммершлаг утверждает, что философ использовал проблемные 
отношения с иудаизмом для дискурса о бытии евреем, капитали-
зировал его двусмысленность и противоречивость в политических 
целях и определил как деконструктивизм, поставив под вопрос 
партикуляристскую политику идентичности и дискурс о политиче-
ском универсализме или гуманизме. 

Бьелик-Робсон показывает, что марранизм Деррида демон-
стрирует скрытую форму жизни, не «курортный вариант» и не вы-
ражение беспомощности перед «носталжеристской» апорией, но 
желаемое, выбранное тайное самоназвание, дающее возможность 
стать последним, но не нижайшим из евреев (p. 23). Для мыслите-
ля универсальным еврейское призвание заключается в представле-
нии универсальной ответственности любого из живущих (p. 24). 
Универсальное марранство Вольфсон называет зеркалом для всех 
евреев, которое следует постоянно держать перед глазами, дабы не 
впадать в «догматическую дремоту идентификационной замкнуто-
сти» (p. 25–26). 

 
1 Словотворческое производное от «ностальгии» и «Алжира».  
2 Один из важнейших праздников иудаизма, день поста, покаяния и отпу-

щения грехов.  



Рец. на кн.: А. Бьелик-Робсон «Марранская пасха Деррида: ссылка,  
выживание, предательство и метафизика отсутствующей идентичности» 

 197 

В разделе «Метафизика неидентичности» (p. 26–38) подчер-
кивается, что провозглашение себя Деррида «ленивым марраном» 
основывается на глубоком криптотеологическом измерении. Же-
лание стать марранам означает свободу «перепрыгнуть плетни» 
отдельных идентичностей и привлечь к религиозному мышлению, 
не ограниченному догматами ортодоксии. Г. Шолем продемон-
стрировал связь марранизма с антиномизмом: идея марранизма 
обрела глубокий символический потенциал, связанный с мессиан-
ским ферментом саббатианства1. А.М. Кардосо в трактате «Щит 
Авраама» утверждал, что истинная вера может быть только скры-
той, с чем Шолем соглашался, продемонстрировав потенциальное 
противоречие между передаваемой традицией и традицией как со-
крытой истине (p. 26–27). Традиция ценна после забвения и воз-
рождения во внутренней апории. «Объект» Шолема – «обитатель 
крипты» Деррида. Традиция, передавая, неизменно предает его: 
марранизм более криптофоничен, чем иудаизм. 

Если аутентичная традиция должна остаться сокрытой, 
единственный способ ее сохранения – молчание маррана, указы-
вающее на кризис (p. 27). При тотальном забвении у традиции есть 
шанс возродиться, как феникс из пепла (p. 28). Для Ницше в «Ве-
селой науке» жизнь не является аргументом. Она становится тако-
вым лишь обладая силой верифицировать даже самые ложные 
предпосылки (p. 29). Марраны, которые предпочли жизнь мучени-
ческой смерти ради веры лишь прервали «цепь традиции», тайно 
сохранив ядро Учения. Выживание не предполагает чувства вины 
живых: традицию можно возродить и на «отвергнутых камнях». 
Благодаря трактату Кордосо Шолем научился «молчать на иври-
те». Лишь внутренняя вера истинна, внешнюю меняют как одежды 
(p. 30). Для саббатианцев принятие христианства или ислама – 
возможность распространения истинной веры, заполнения искра-
ми «разбитых сосудов» и проникновения в самые мрачные области 
сотворенного мира (p. 31). Так же как Эстер / Астара скрывает 
свое происхождение во благо собственного народа, обращенный 
мессия принесет избавление евреям и другим народам, обречен-
ным на вечную ссылку. Теология марранов теряет негативную 

 
1 Направление иудаизма, возникшее в 1665 г., когда каббалист Шабтай 

Цви объявил себя мессией. 



Цибизова И.М. 

 198 

коннотацию, даруя надежду на жизнь, веру и мысль. Тайная Тора 
противоречит открытой (p. 32). Согласно Я. Ассману, мозаизм1 
возник на основании принципа нормативной инверсии, превратив 
внушающее отвращение в обязательство. Согласно Соммеру, 
ссылка для персонажей Ветхого Завета в какой-то мере не является 
таковой, дом, который они покидают, представляет что-то мень-
шее, чем дом. Парадигматическая деконструкция Деррида бинар-
ности дома-ссылки для маррана, захваченного апорией исхода-
прибытия, становится посланием, исходящим из самой Торы. Из-
гнание – как из Рая, так и из Египта в пустыню – не является нега-
тивной концепцией и гармонично интерферируется с Исходом. 
Для Деррида высланный – распространяющийся и множащийся 
посланец – герой, которого Бог отсылает во внешний мир, застав-
ляя погружаться в его суетность. В постоянно шеллингианском 
отходе от Бога кольцо марранов образует внешнюю периферию 
расширяющегося круговорота (p. 33–34). Шолем предпочитает 
слово «изгнание» (geirash), связанное с избранным им именем 
Гершом (Gershom): ссылка представляет и универсальное состоя-
ние, и трагедию отчуждения. Для Шолема и Деррида еврейская 
традиция противоположна традиции священного центра, носталь-
гически обрисованного в поэзии У.Б. Йейтса. Она ниспровергает 
схемы бинарности между домом и внешним миром, космосом и 
хаосом, центром и ссылкой, которые феноменологи религии счи-
тают определяющими, и означают радикально иную вселенную 
сверхъестественного, у которого нет позитивной противоположно-
сти: уюта родного дома. Пролептическое2 мессианское Движение 
рвется вперед, не предлагая новый топос3 «земли обетованной», но 
разрушая все топосы ошибочных традиций. Согласно Д.В. Винни-
котту, дом – не больше, чем место ухода, которое покидают, по-
взрослев, и никогда не оглядываются в ретроградной ностальгии. 
Г. Ландауэр, следуя заповедям Моисея, критиковал все существу-
ющие религии и философские утопии как ложные фантазии, отча-
сти навеянные мессианской мечтой создать общество без несча-

 
1 «Следование законам Моисея» – монотеистическая религия, возникшая у 

подножия горы Синай.  
2 Предвосхищающее. 
3 Место. 



Рец. на кн.: А. Бьелик-Робсон «Марранская пасха Деррида: ссылка,  
выживание, предательство и метафизика отсутствующей идентичности» 

 199 

стий и несправедливости и «одомашнить» мир, навеки оставшийся 
ссылкой (p. 34). По словам Соммера, язык Торы – язык перемеще-
ний, и эта обескураживающая традиция исходит от Бога, изгоня-
ющего божественное от Себя, из Царства Божьего. Перед изгнани-
ем Адама и Евы из Эдема, Авраама из места рождения и всего 
Израиля из Египта Бог сам стал эмиссаром, превратившись в свои 
знаки, подвергшись опасности записи, без живого присутствия, 
способного информировать верующих об истинных намерениях. 
Таково условие вечной ссылки, диаспоры, письма. Онтотеологи-
ческий марран Деррида становится криптофором1 универсального 
модуса существования, который, в соответствии с логикой одно-
значности, разделяет и Бог. Эта логика ведет к деконструкции би-
нарности хозяин / гость. Старофранцузское слово hôté, означаю-
щее одновременно «хозяин» и «гость», подходит концепции 
маррана и их Бога, находящегося в мире не в ссылке и не дома, как 
верно и обратное (p. 35–36). Улыбка Бога, озаряющая мир, делает 
все сверхъестественным, забвение – стратегией искупления. Себя 
мыслитель определяет как пророка без пророчеств и не пророка 
одновременно. Иудаизм без иудаизма, забвение без забвения – эти 
и другие апории, воспринимавшиеся как тупики, стали реально-
стью маррана. Мудрость переводит непереводимое: свидетель-
марран, переживший смерть как еврей, переводит абстрактную 
апорию выживания вопреки смерти собственной идентичности в 
трудные условия постоянного выживания (p. 36–37). 

Задача автора – доказать, что Деррида-марран – новый Дер-
рида и цельный одновременно, подобный его позднему «новому 
Аврааму»: даже в ранних трудах прослеживается «серьезность иг-
ры комедианта Деррида, где практически все превращается в игру, 
шутку, рассказ истории». Себя он воспринимал как безумного пер-
сонажа, комичного и трагичного одновременно, приверженного 
чертовски сложной задаче – быть неверным ради духа верности. 
Нелегко быть марраном, предавая без предательства, придавая фи-
лософии ее величие в трагическом и комическом измерениях 
(p. 37–38). «Религия без религии» Деррида – идиосинкразическая 
(Д.Д. Капуто) (p. 38). 

 
1 Носитель крипты. 



Цибизова И.М. 

 200 

В разделе «Тайна: как не избежать слов» (p. 39–49) отмеча-
ется, что Деррида никогда не подчеркивал и не замалчивал своего 
еврейства, демонстрируя его в марранской манере тропами сокры-
тия, уклонения и избегания, что ярко проявилось в труде «О духе. 
Хайдеггер и вопрос». Про себя мыслитель писал, что думает в тех 
же модальностях избегания «утверждения без высказывания, 
написания без написания, использования слов без их употребле-
ния». Деррида снова ссылается на своей секрет, который не от-
крывается, но повторяется много раз благодаря «телесному языку» 
симптомов с печатью обрезания и памятью плоти с цепочками 
значений, обремененных ритмом заикания и создающих области 
затруднения речи, согласно Лакану позволяющие реальности вый-
ти на первый план. В отличие от этого мыслителя, предлагающего 
излечение в месте Реальности и Истины, Деррида, постоянно под-
черкивающий свою «устойчивость к психоанализу», не верит уро-
кам «благости возвращения». Не возвращаясь в еврейство, он 
остается в Эдеме французской культуры и языка, помещенных в 
обширную область расстройства речи: отличное всегда устремлено 
вперед и никогда не оглядывается (p. 39). Никому не удалось уго-
стить французскую «скученность» более веселым напитком, – ха-
рактеризует Киксу манеру философа превращать затруднения речи 
в мастерскую лингвистическую инновацию, в чем у него был лишь 
один равный – Джеймс Джойс. Именно отказ от возвращения и 
неустанное продвижение вперед приближает Деррида к его кор-
ням больше, чем «возвращение» или обращение. Простое возвра-
щение противоречит повелению Бога Аврааму оставить свой дом. 
Верность происхождению парадоксально заключается в постоян-
стве Исхода, аннулирующем возвращение. Это делает Деррида 
более точным интерпретатором Завета, чем критикуемый им за 
пуризм Левинас, противопоставляющий номадизм греческому 
идеалу возвращения Одиссея, доминирующему в западноевропей-
ской мысли от Платона до Гегеля. Вавилонский элемент дробле-
ния и смешения языков обеспечил нечестивому городу привиле-
гию в откровении по сравнению с архипуристским Синаем – исток 
инакости: мессианский ритм отличия и рассеивания любого еди-
нообразия, а также отсрочку окончательной закрытости. Провоз-
глашение приверженности французской католической культуре не 



Рец. на кн.: А. Бьелик-Робсон «Марранская пасха Деррида: ссылка,  
выживание, предательство и метафизика отсутствующей идентичности» 

 201 

означало отказа от еврейских корней, позволив принадлежать к 
той и другим одновременно. Деррида минимизирует отношение с 
марранством, но желает быть открытым. Афоризм 
Д.В. Винникотта «Радостно оставаться сокрытым, но катастрофа – 
остаться не открытым» прекрасно описывает марранство Деррида 
(p. 40–41). Мыслитель избегает любых внешних идентификации и 
принадлежности, подобно августинскому маррану, превращенно-
му Терезой Авильской в мистика-святого, всегда влекомому впе-
ред, к своей внутренней цитадели. Он не хотел бы остаться заклю-
ченным в культуру тайны, предпочитая остаться подобным 
маррану, неожиданно появляющемуся во всех его произведениях. 
Секрет маррана не окружен непреодолимым гало таинственности, 
побуждая копать глубже. Ассоциируя негативную теологию с пси-
хоанализом, Деррида приближается к тайне во фрейдистской ма-
нере отрицания, отречения, косвенно утверждающего содержание, 
страстно отрицаемое вниманием. Отказ снимает покров с секрета: в 
его парадоксальной природе заложена тенденция к открытию. В 
том, что можно говорить о иудаизме и исламе, уже заложена внут-
ренняя пустыня, заставляющая вопрос резонировать. Три парадиг-
мы [Платонова, неоплатоническая и хейдеггерианская. – А. Б.-Р.] 
окружают резонансное пространство, о котором почти ничего не 
говорится (p. 41–42). Сентенция Витгенштейна о молчании, необ-
ходимом для хранения тайны, тем не менее позволяет продемон-
стрировать ее. Невысказываемая отличность маррана расщепляет 
и смешивает все моноязыковые традиции. Э.Г. Цивин в «Спектре 
маррана» подходил к марранству Деррида в свете знания сефардов 
(p. 42). Бьелик-Робсон предпочитает «разбавить» идею историче-
ского маррана, используя ее как троп и прибегая к аналогичному 
марранскому опыту ссылки и культурно-религиозной нечистоты с 
опорой на Шолема, Бенджамина, Розенцвейга, Адорно, Киксу 
и т.д. Ее цель – представить Деррида в «тайном обществе» мысли-
телей, постоянно боровшихся с «условиями маррана», делающих 
ссылку отчасти не таковой и дом меньшим, чем дом, и показать 
его деконструктивистский путь (p. 43). На попытки сторонников 
Фихте связать мыслителя с наследием франкфуртской школы, «за-
разившими» философию мессианским пылом, Белик-Робсон отве-
чает, что бытие марраном означает одиночество и, следовательно, 



Цибизова И.М. 

 202 

предательство ближнего, привычку думать, что он один что-то из 
себя представляет, привычку к самой идиосинкриозической из 
возможных сингулярностей, означающей выбирать не родство, но 
неродственность, постоянно пытаться проникнуть в самые отда-
ленные области инакости, игнорируя тех, кто трудится на той же 
марранской мельнице. Секрет желает остаться секретом: уникаль-
ная травма-рана от неизлечимого нарциссизма отказывается от 
превращения в «обычное несчастье». Деррида был великим «ев-
рейским святым» и «марраном-нарциссом», но в этой «нераздели-
мой целостности», сформированной разрозненностью понятия 
«мы». Тень принуждения к нарциссизму была необходима для 
выживания. Внутренний голос призывает маррана заявить о бли-
зости к тем, кому угрожает тот же тернистый путь, но что-то в нем 
всегда будет повторять «нет»: вопреки обещаниям развить темы, 
общие у него с Адорно, этого он не сделал (p. 44–45). Логику его 
забывчивости определило «уважение к тайне». 

В разделе «Антиномическое головокружение: Между высо-
комерием и смирением» (p. 45–49) подчеркивается, что игнориро-
вание марранизма Деррида стало бы катастрофой и для самого 
французского мыслителя, и для тех, кто упорно пытается понять 
его. Радость от сокрытия испытывают лишь при обнаружении 
(Д.В. Винникотт). Если марранизм – часть тайны Деррида, то 
часть важнейшая – один из критических ключей к несомой им 
крипте, захороненной на поверхности его многогранной самости 
как еще одно название инакости философа. Нет ничего унизитель-
ного в его признании себя «последним из евреев»: отношение мар-
рана к тайне красной нитью проходит через все произведения. 
Сверхъестественность как определяющая истина иудаизма, пара-
доксальной традиции инакости, разделения и бегства от своих 
корней, делает Деррида «первым из евреев». Следуя требованию 
Шолема «каждый еврей обязан быть марраном», он «нормативной 
инверсией» обратил постыдное в обязательство. Головокружи-
тельные колебания между высшим и низшим характеризуют все 
антиномические течения мессианской мысли, пытающейся стро-
ить новый храм на отвергнутых камнях, и, едва возведя, погибаю-
щей под тяжестью накопленных архивов, чтобы возрождаться 
вновь и вновь. Дух должен оставаться тайным, не воздвигая хра-



Рец. на кн.: А. Бьелик-Робсон «Марранская пасха Деррида: ссылка,  
выживание, предательство и метафизика отсутствующей идентичности» 

 203 

мов, не имея идентичности и избегая онтологической классифика-
ции в качестве существующего или несуществующего. При интер-
претации Деррида мыслительница в типично марранской манере 
лавирует между Левинасом и Хайдеггером, идеалом истины, 
слишком хорошим для бытия и, следовательно, отличным от него, 
и концепцией предложенного бытия как дара. Объединяет ради-
кальную справедливость и щедрое предложение бытия тот факт, 
что они никогда не воплотятся в «спектакле жизни», оставаясь аб-
солютно трансцендентными (p. 45–46). Они никогда не станут за-
конополагающей архе, оспаривая сам принцип архифилии1, лежа-
щий в основе всех непротиворечивых традиций, основывающих на 
стабильности своих договоров. Защищая Дух антиномизма, Дер-
рида критикует «Захор» Йозефа Йерушалми, акцентирующего ис-
ключительность иудаизма как «архива памяти», который основы-
вается на уникальном императиве «помнить». Провозглашается 
необходимость обратного – сожжения архива во имя не анархии, а 
еврейского духа «Руах». Если он состоит в мессианстве – универ-
сальном призыве к радикальной справедливости, и из-за этого не 
принадлежит ни одной традиции, то должен превзойти Закон 
иудаизма или традиции шолемовского «данного». В духе Шабтая 
Цви2, провозглашавшего ультимативной целью изучения Торы ее 
нарушение, Деррида видит предназначение еврейского архива в 
превращении в пепел. Универсальное мессианское невозможное 
бытие, даже выросшее из конкретной традиции, не может не пре-
взойти ее. Прах свидетельствует не о смерти традиции, но о скры-
той мессианской жизнеспособности: угли светят, отправляя к сим-
волическому чреву еврейской традиции – контрасту между 
яростной искрой мессианской истины и легким горением книг, 
которые следует помнить постоянно (p. 46). Марран – еврейский 
феникс, менее сублимированный, но способный пройти виртуаль-
ное аутодафе, хромая, блуждать как Иаков в пустыне, и выжить. 
Краткие пролегомены Деррида стратегии марранов, отождествля-
емой с мессианством, радикально отличном от остальных, предла-
гают универсальный вид еврейства, отличного от «законченного 

 
1 Любовь к прошлому, но здесь также любовь к первому принципу. 
2 Один из самых известных каббалистов, считающийся лжемессией.  



Цибизова И.М. 

 204 

иудаизма» раввинов и остающегося несокрушимой вечной истин-
ной традицией, провозглашая психоанализ непосредственным по-
рождением еврейской секретности. Предвкушение надежды на 
будущее утверждает еврейство больше, чем иудаизм, являясь «ар-
хивом без архивов», пережив пытку огнем и являясь «воспомина-
нием о будущем» (p. 47–48). Религиозному императиву народа, 
утверждаемому Йерушалми, философ противопоставляет мессиа-
ническую формулу всеобщей универсализации. Проводя парал-
лель с фрейдистским бессознательным, Деррида определяет Захор1 
как глубоко сокрытый код, влияющий на «внутреннее обрезание» 
или «обрезание сердца» без коннотации «чистой духовности» Свя-
того Павла / Саула. Закон, неодолимый как лучи света, диктует 
гипер-формализованную формулу судьбы, посвященной тайне, 
заставляя все больше говорить о будущем марранов. Гиперэтиче-
ская, гиперполитическая и гиперфилософская ответственность 
«пылает в ирредентистском ядре того, что называется еврейским». 
Тайное, спектральное, похожее на остаток, не поддающееся пони-
манию ни в одной философской и теологической идиоме, антино-
мичное в своем законоподобном запрете нарушать любой закон и 
стремящееся лишь к сингулярности, универсальное в своей яркой 
неопределенности, это ядро будет гореть, пока в ирредентистском 
духе не исцелит утраченное – чувство мессианской справедливо-
сти, заваленной множеством архивов-пирамид и множеством оче-
видных идентичностей многочисленных наименований Авраама 
(p. 48–49). Призывается хранить утраченный, заточенный в крип-
ту, сокрытый, сожженный мессианизм и его ориентированный на 
будущее указатель обещания и надежды. Все остальное склонится 
перед Законом законов, и сам Закон останется неподверженным 
деконструкции. Бьелик-Робсон стремится доказать, что открыть 
секрет маррана Деррида означает «сохранить универсальную мес-
сианическую перспективу. Его личная “катастрофа” – не быть от-
крытым как маррана – приведет к большему бедствию – утрате 
мессианской идиомы, не имеющей своего языка и подобно духов-
ным потомкам иберийских обращенных может говорить на иврите 
только всеми языками мира» (p. 49). 

 
1 Захор – еврейская история и еврейская память. 



Рец. на кн.: А. Бьелик-Робсон «Марранская пасха Деррида: ссылка,  
выживание, предательство и метафизика отсутствующей идентичности» 

 205 

Главы исследования «Предать, предать снова, предать луч-
ше: теология выживания марранов» (p. 51–93); «Тайные последо-
ватели скрытого Бога: атеизм марранов» (p. 95–135); «Безымянная 
спокойная жизнь: метафизика не-присутствия марранов» (p. 137–
167); «Два серьезных маррана: Деррида и Киксу (с постоянными 
ссылками на Полди Блума1)» (p. 169–217); «Ана-сообщество: сов-
местная жизнь марранов» (p. 219–259) не только интерпретирует 
своеобразное, зачастую противоречивое творчество Деррида в 
контексте основных течений, концепций и философских течений 
иудаизма, но и создает комплексную перспективу, освещающую 
роль марранов в культурной истории. 

Список литературы 

1. Jewish Imaginaries of the Spanish Civil War: In Search of Poetic Justice / 
C. Gabbay ed. – London : Bloomsbury Academic, 2022. – 272 p. – (Comparative 
Jewish Literatures series). 

2. Abraham N., Torok M. The Topography of Reality: Sketching a Metapsychology of 
Secrets // Abraham N., Torok M. The Shell and the Kernel: Renewals of Psycho-
analysis. – Chicago : Chicago University Press, 1994. – Vol. 1. – P. 157–161. 

3. The Marrano Spectre. Derrida and Hispanism / ed. Erin Graff Zivin. – New York : 
Fordham University Press, 2019. – URL: https://www.perlego.com/book/535981/ 
the-marrano-specter-derrida-and-hispanism-pdf (Last download: 23.04.2023). 

4. Simms N. Masks in the Mirror: Marranism in Jewish Experience. – New York ; 
Oxford : Peter Lang, 2006. – 144 p. 

5. Susak C.M. Rev. of the book Norman Simms: Masks in the Mirror: Marranism in 
Jewish Experience. – New York ; Oxford : Peter Lang, 2006. – 144 p. – URL: 
file:///C:/Users/itsbi/Downloads/Norman_Simms_Masks_in_the_Mirror.pdf (дата 
обращения: 22.04.2023). 

6. Елад Нехораи: Истина је – Јевреји држе медије // Србин. инфо. Српске брзе 
интернет новине. – 2023. – 27.04. – URL: https://srbin.info/svet/elad-nehorai-
istina-je-jevreji-drze-medije/ (дата обращения: 27.04.2023). 

 

 
1 Леопольд Блум – герой романа Дж. Джойса «Уллис». 

https://www.perlego.com/book/535981/the-marrano-specter-derrida-and-hispanism-pdf
https://www.perlego.com/book/535981/the-marrano-specter-derrida-and-hispanism-pdf
https://srbin.info/svet/elad-nehorai-istina-je-jevreji-drze-medije/-
https://srbin.info/svet/elad-nehorai-istina-je-jevreji-drze-medije/-


Цибизова И.М. 

206 

In memoriam 

Ушел из жизни Лев Владимирович Скворцов (30.03.1931 – 
08.08.2023), советский и российский философ, доктор философ-
ских наук, главный научный сотрудник ИНИОН РАН, ответ-
ственный секретарь редакционной коллегии информационно-
аналитического журнала «Социальные и гуманитарные науки. 
Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия». 

С 1958 г. Л.В. Скворцов работал заместителем главного 
редактора журнала «Философские науки», преподавал на фило-
софском факультете МГУ. В 1974–1986 гг. занимал должность 
советника министра культуры СССР, с 1986 по 1988 г. был по-
мощником первого заместителя председателя Верховного Совета 
СССР. В 1988 г. Лев Владимирович начинает работать в ИНИОН 
АН СССР в должности заместителя директора Института. В 
1997 г. был назначен руководителем Центра гуманитарных 
научно-информационных исследований ИНИОН РАН. Центр 
осуществлял научно-информационную и научно-исследова-
тельскую деятельность в области философии, культурологии, 
литературоведения и языкознания.  

Л.В. Скворцов является автором более 150 научных работ, 
в том числе книг «Культура самосознания: человек в поисках ис-
тины своего бытия» (1989), «Гипотетический эзотеризм и гума-
нитарное самосознание» (2000), «Информационная культура и 
цельное знание» (2001), «Цивилизационные размышления: кон-
цепции категории постцивилизационной эволюции» (2016), «Ци-
вилизационные опасности: философская интерпретация» (2018), 
«Истина самосознания: гетеротопия смысла» (2020). Л.В. Сквор-
цов внес большой вклад в развитие ИНИОН РАН и гуманитарно-
го научного знания.  

Лев Владимирович был внимательным и отзывчивым ру-
ководителем, проницательным ученым, цельной личностью, по-
рядочным и добрым человеком. Светлая память.  



Рец. на кн.: А. Бьелик-Робсон «Марранская пасха Деррида: ссылка,  
выживание, предательство и метафизика отсутствующей идентичности» 

 

Институт научной информации по общественным наукам  
Российской академии наук  

Нахимовский проспект, д. 51/21, 
Москва, 117418 

http://inion.ru  

Отдел печати и распространения изданий 
Тел.: (925) 517-36-91 

e-mail: inion-print@mail.ru 

Отпечатано по гранкам ИНИОН РАН 
ООО «Амирит» 

410004, Саратовская обл., г. Саратов 
ул. Чернышевского, д. 88, литера У 

Социальные и гуманитарные науки 
Отечественная и зарубежная литература 
Информационно-аналитический журнал 

Серия 3 

ФИЛОСОФИЯ 
2023 – № 4 

Техническое редактирование 
и компьютерная верстка  В.Б. Сумерова 

Корректор  Д.В. Валикова 

Подписано к печати 29.08.2023  
Формат 60×84/16 
Печать офсетная 
Усл. печ. л. 13,0 
Тираж 300 экз.  
(1–100 экз. – 1-й завод) 

Бум. офсетная № 1 
Цена свободная 

Уч.-изд. л. 9,8 
Заказ №   

mailto:inion-print@mail.ru


Цибизова И.М. 

 


	СОВРЕМЕННАЯ ФИЛОСОФИЯ
	КИМЕЛЕВ Ю.А.0F* НЕОСХОЛАСТИКА ПЕРВОЙ ПОЛОВИНЫ ХХ ВЕКА
	Аннотация. Статья посвящена неосхоластике первой половины ХХ в. Она членится на две части. Первая представляет собой общую характеристику неосхоластики в первой половине ХХ в. Вторая посвящена реконструкции позиций ряда наиболее влиятельных неосхоласт...
	Ключевые слова: неосхоластика; томизм; неотомизм; метафизика; философская теология; «естественная теология».

	KIMELEV Yu.A. Neoscholastics of the first half of the twentieth century
	Abstract. The article is dedicated to the Neo-Scholasticism of the first half of the XX century. His first part is a general characterization metaphysical of the Neo-Scholasticism of the period. The second part of the article contains an exposition of...
	Keywords: Neo-Scholasticism; Thomism; neothomism; metaphysics; philosophical theology; «natural theology».
	Для цитирования: Кимелев Ю.А. Неосхоластика первой половины ХХ века // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 4. – С. 9–25. –  DOI: 10.31249/rphil/2023.04.01
	Общая характеристика философской неосхоластики  первой половины ХХ в.
	Неосхоластика и понтификальные документы
	Неосхоластика и христианская философия
	Естественная теология и неосхоластика
	Экспозиция отдельных концепций
	Жак Мартен
	Жозеф Марешаль
	Густаво Бонтадини
	Литература



	Реф. кн.: БАРТ Э., СИ М. ВТОРОСТЕПЕННЫЕ МЫСЛИ: ПЕРВЫЕ ВВЕДЕНИЯ В ФИЛОСОФИЮ
	BART E., SIE M. Second Thoughts: First Introductions to Philosophy. – Tilburg : Tilburg University Open Press, 2021. – 278 р.
	Аннотация. В книге обсуждаются вещи, которые имеют значение в нашей повседневной жизни. Как следует организовать наше общество? Как выглядит человеческая природа? Как можно узнать что-то о мире, в котором мы живем? Эти вопросы и разнообразные ответы ф...
	Ключевые слова: философское сомнение; интеллектуальное смирение; истина; эпистемология; релятивизм.
	Abstract. This book discusses things that matter in our lives. How should we organize our societies? What does human nature look like? How can we come to know things about the world we live in? These questions, and the diverse answers of philosophers ...
	Keywords: philosophical doubt; intellectual humility; truth; epistemology; relativism.
	Для цитирования: Гранин Р.С. [Реф.] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 4. – С. 26–29. Реф. кн.: Bart E., Sie M. Second Thoughts: First Introductions to Philosophy. – Tilburg : Tilb...



	Философия культуры
	Реф. кн.: БИЗЛИ Р. РУСОМАНИЯ: РУССКАЯ КУЛЬТУРА И СОЗДАНИЕ БРИТАНСКОГО МОДЕРНИЗМА, 1881–1922
	BEASLEY R. Russomania: Russian Culture and the Creation of British Modernism, 1881–1922. – Oxford : Oxford University Press, 2020. – 549 р.
	Аннотация. «Русомания: русская культура и создание британского модернизма 1881–1922» представляет собой новый отчет о появлении модернистской литературы в Великобритании. Британские писатели сыграли центральную роль в распространении русской литератур...
	Ключевые слова: модернизм; британская литература; русская литература; социализм; Первая мировая война; русские революции; реализм; авангард; перевод.
	Abstract. Russomania: Russian Culture and the Creation of British Modernism provides a new account of modernist literature’s emergence in Britain. British writers played a central role in the dissemination of Russian literature and culture during the ...
	Keywords: modernism; British literature; Russian literature; socialism; World War I; Russian revolutions; realism; avant-garde; translation.
	Для цитирования: Гранин Р.С. [Реф.] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 4. – С. 30–34. Реф. кн.: Beasley R. Russomania: Russian Culture and the Creation of British Modernism, 1881–1...


	Реф. кн.: БАУЭРС У. ИТАЛЬЯНСКАЯ ИДЕЯ: АНГЛО-ИТАЛЬЯНСКАЯ РАДИКАЛЬНАЯ ЛИТЕРАТУРНАЯ КУЛЬТУРА, 1815–1823
	BOWERS W. The Italian Idea: Anglo-Italian Radical Literary Culture, 1815–1823. – Cambridge : Cambridge University Press, 2020. – 296 р.
	Аннотация. Уилл Бауэрс исследует радикальное взаимодействие итальянской литературы и английской культуры. С 1815 по 1823 г. итальянское влияние на английскую литературу достигло своего апогея. В то время как английские туристы стекались в Италию, всеп...
	Ключевые слова: итальянская культура; британская литература; политическая жизнь; идеология; нация; «британскость».
	Abstract. Will Bowers explores the radical interaction between Italian literature and English culture. From 1815 to 1823 Italian influence on English literature reached its climax. As English tourists flocked to Italy, pervasive Italianism colored man...
	Keywords: Italian culture; British literature; political life; ideology; nation; «britishness».
	Для цитирования: Гранин Р.С. [Реф.] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 4. – С. 35–39. Реф. кн.: Bowers W. The Italian Idea: Anglo-Italian Radical Literary Culture, 1815–1823. – Cam...


	ГЛУХОВ С.В.6F* ПЕРЕЖИТОЧНЫЕ КУЛЬТУРНЫЕ ФОРМЫ В КОНТЕКСТЕ «СОЦИОДИНАМИКИ КУЛЬТУРЫ» АБРААМА МОЛЯ
	Аннотация. Статья посвящена пережиточным культурным формам, рассмотренным сквозь призму «Социодинамики культуры» французского ученого Абраама Моля. Цель статьи – выявление смысловых пересечений между исследованием Моля и неактуальной, но стремящейся к...
	Ключевые слова: культура; пережиточные культурные формы; культурные пережитки; Э.Б. Тайлор; Абр. Моль; социодинамика культуры; информационная культурология.

	GLUKHOV S.V. Survivable cultural forms in the context of “Sociodynamics of Culture” by Abraham Mol
	Abstract. The article is devoted to the survival considered in the context of the “Sociodynamics of Culture” by the French scientist Abraham Mole. The purpose of the article is to identify semantic intersections between the study of the Mole and the i...
	Keywords: culture; survivals; E.B. Tylor; Abr. Mole; sociodynamics of culture; information culturology.
	Для цитирования: Глухов С.В. Пережиточные культурные формы в контексте «Социодинамики культуры» Абраама Моля // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 4. – С. 40–47. – DOI: 10.31249/rphil...
	Введение
	Постановка проблемы
	Решение проблемы
	Выводы
	Заключение
	Список литературы




	ЭТИКА
	Реф. кн.: ЛУИКС Р., РИСКЕНС Т., ЗИБЕН И. РАЗМЫШЛЕНИЯ О ЕВРОПЕЙСКИХ ЦЕННОСТЯХ: В ЧЕСТЬ ВКЛАДА ЛЮКА ХАЛМАНА В ИССЛЕДОВАНИЕ ЕВРОПЕЙСКИХ ЦЕННОСТЕЙ
	LUIJKX R., REESKENS T., SIEBEN I. Reflections on European Values: Honouring Loek Halman's Contribution to the European Values Study. – Tilburg : Tilburg University Open Press, 2022. – 507 р.
	Аннотация. В 1978 г. была основана Европейская исследовательская группа по изучению систем ценностей (European Value Systems Study Group (EVSSG)), которая поставила перед собой цель разработки и проведения новаторского эмпирического исследования морал...
	Ключевые слова: европейские ценности; межнациональные исследования; кросс-культурные исследования; лонгитюдные исследования; социология религии.
	Abstract. In 1978 the European Value Systems Study Group (EVSSG) was founded with the aim of developing and conducting pioneering empirical research on the moral and social values underlying European social and political institutions. The work of this...
	Keywords: European values; cross-national studies; cross-cultural studies; longitudinal studies; sociology of religion.
	Для цитирования: Гранин Р.С. [Реф.] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 4. – С. 48–51. Реф. кн.: Luijkx R., Reeskens T., Sieben I. Reflections on European Values: Honouring Loek Hal...



	ЭСТЕТИКА
	Реф. кн.: Коппа Ф. Видинг: История
	COPPA F. Vidding: A History. – University of Michigan Press, 2022 – 278 p.
	Аннотация. Франческа Коппа в своей книге рассказывает историю возникновения и развития виддинга – практики фанатского творчества в медиафэндоме по созданию музыкальных клипов из отснятого материала одного или нескольких визуальных медиаисточников.
	Ключевые слова: виддинг; виддер; фэндом; фанвид; фанвидео; фанфик.
	Abstract. Francesca Kopp, in her book, tells the story of the emergence and development of widdling-the practice of fan art in media fandom of creating music videos from footage of one or more visual media sources.
	Keywords: vidding; vidder; fandom; fanweed; fanvideo; fanfic.
	Для цитирования: Гранин Р.С. [Реф.] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 4. – С. 52–56. Реф. кн.: Coppa F. Vidding: A History. – University of Michigan Press, 2022. – 278 p. – DOI: 1...



	ФИЛОСОФИЯ ЧЕЛОВЕКА
	ЦИБИЗОВА И.М.12F( МОРЕ В ФИЛОСОФИИ (Обзор)
	Аннотация. В статье рассматривается развитие философских воззрений на море с античных времен по настоящее время при фокусировке на современном состоянии проблемы в итальянской философии.
	Ключевые слова: антропоцентризм; геофилософия; глобализация; интеркультурный диалог; метаморфозы; метафора; море; плюрализм; иудаизм.

	Tsibizova I.M. The Sea in philosophy (Review)
	Abstract. The article discusses the development of philosophical views on the sea from ancient times to the present, focusing on the current state of the problem in Italian philosophy.
	Keywords: anthropocentrism; geophilosophy; globalization; intercultural dialogue; Judaism; metamorphoses; metaphor; pluralism; sea.
	Для цитирования: Цибизова И.М. Море в философии (Обзор) // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 4. – С. 57–78. –  DOI: 10.31249/rphil/2023.04.08
	Список литературы




	ФИЛОСОФИЯ НАУКИ И ТЕХНИКИ
	ЛЕТОВ О.В.36F( АКТУАЛЬНЫЕ ПРОБЛЕМЫ СОВРЕМЕННОЙ ФИЛОСОФИИ НАУКИ (Обзор)
	Аннотация. Обзор посвящен некоторым проблемам разработки качественных методов современной философии науки. Отмечается, что в междисциплинарных проектах исследования, осуществляемые с помощью «качественных методов», обладают потенциалом для переосмысле...
	Ключевые слова: философия науки; качественные методы; междисциплинарные команды; искусственной интеллект.

	LETOV O.V. Actual problems of modern philosophy of science (Review)
	Abstract. The review is devoted to some problems of developing qualitative methods of modern philosophy of science. It is noted that in interdisciplinary projects, research using «qualitative methods» has the potential to rethink and expand the discip...
	Keywords: philosophy of science; qualitative methods; interdisciplinary teams; artificial intelligence.
	Для цитирования: Летов О.В. Актуальные проблемы современной философии науки. (Обзор) // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 4. – С. 79–85. – DOI: 10.31249/rphil/2023.04.09
	Список литературы



	ЛЕТОВ О.В.37F( МЕТОДОЛОГИЯ НАУКИ БУДУЩЕГО (Обзор)
	Аннотация. Обзор посвящен разработке «методологии будущего» известного английского философа А. Пикеринга. Подчеркивается, что в отличие от других кибернетиков, кибернетика С. Лема определенно современна: она не имеет ничего общего с религией, духом, м...
	Ключевые слова: философия науки; искусственной интеллект; кибернетика; эстетическая ценность.

	LETOV O.V. Methodology of the science of the future (Review)
	Abstract. The review is devoted to the development of the «methodology of the future» by the famous English philosopher A. Pickering. It is emphasized that, unlike other cybernetics, S. Lem's cybernetics is definitely modern: it has nothing to do with...
	Keywords: philosophy of science; artificial intelligence; cybernetics; aesthetic value.
	Для цитирования: Летов О.В. Методология науки будущего. (Обзор) // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 4. – С. 86–91. –  DOI: 10.31249/rphil/2023.04.10
	Список литературы




	ФИЛОСОФИЯ РЕЛИГИИ  И РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ
	Реф. ст.: БОЖОВИЧ Н. ПОДГОТОВКА ДОКТОРСКОЙ ДИССЕРТАЦИИ ЕПИСКОПОМ ИРИНЕЕМ ЧИРИЧЕМ В ВЕНЕ: ВКЛАД В СОЗДАНИЕ ИСТОРИИ СЕРБСКОЙ ВЕТХОЗАВЕТНОЙ БИБЛЕИСТИКИ
	БОЖОВИЋ Н. Докторске студије епископа др Иринеја Ћирића у Бечу (1906–1908): Прилог формирању историје српске старозаветне библистике // Зборник Матице српске за друштвене науке. – Нови Сад, 2020. – Г. 71, бр. 176(4). – С. 543–559. – URL: https:// www...
	Ключевые слова: библеистика; Венский университет; Ветхий завет; Ириней Чирич; историко-критический метод; ориенталистика.
	Для цитирования: Цибизова И.М. [Реф. ст.] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 4. – С. 92–95.  Реф. ст.: Божовић Н. Докторске студије епископа др Иринеја Ћирића у Бечу (1906–1908): П...


	Реф. ст.: КИСИЧ Р. ПОСЛЕСОБОРНОЕ ВОСПРИЯТИЕ ДОКУМЕНТА «МИССИЯ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ В СОВРЕМЕННОМ МИРЕ»
	КИСИЋ Р. Постсаборска рецепција документа «Мисија Православне Цркве у савременом свету» // Зборник Матице српске за друштвене науке. – Нови Сад, 2021. – Г. 72, бр. 178(2). – С. 177–188.
	Ключевые слова: миссия; Православная церковь; Собор; социальное учение; этика; этос.
	Для цитирования: Цибизова И.М. [Реф. ст.] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 4. – С. 96–100. Реф. ст.: Кисић Р. Постсаборска рецепција документа «Мисија Православне Цркве у савреме...


	Реф. кн.: ШМОНИН Д.В. ТЕОЛОГИЯ И УНИВЕРСИТЕТ: УЧЕБНОЕ ПОСОБИЕ. – МОСКВА : МАРХИ, 2022. – 220 с.
	Аннотация. В книге рассматривается история теологии как университетской дисциплины, в том числе в постсоветской России.
	Ключевые слова: теология; научные дисциплины; университеты; история образования; Россия.

	Summary of the book: SHMONIN D.V. Theology and university. – Moscow, 2022. – 220 p.
	Abstract. The book examines the history of theology as a university discipline (including post-Soviet Russia).
	Keywords: theology; scientific disciplines; universities; history of education; Russia.
	Для цитирования: Хлебников Г.В. [Реф. кн.] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 4. – С. 101–105. Реф. кн. : Шмонин Д.В. Теология и университет : учебное пособие. – Москва : Мархи, 20...



	СОЦИАЛЬНАЯ ФИЛОСОФИЯ
	СКВОРЦОВ Л.В.45F( XXI ВЕК: ИНТЕНЦИЯ КАК ДУХОВНАЯ СУДЬБА ЦИВИЛИЗАЦИОННОГО САМООПРЕДЕЛЕНИЯ
	Аннотация. Проблема интенции, как проблема цивилизационного смысла Бытия современного человечества, отчетливо осознается в ситуации той очевидной угрозы термоядерной войны, которая нависла сейчас над миром. Интенция – это обостренное видение человеком...
	Ключевые слова: цивилизация; интенция; Бытие; Россия; Украина; западная цивилизация; Великая Отечественная война.

	SKVORTSOV L.V. XXI century: Intention as the spiritual destiny of civilizational self-determination
	Annotation. The problems of intention, as a problem of the civilizational meaning of the Existence of modern humanity, are clearly realized in the situation of the obvious threat of thermonuclear war that is now hanging over the world. Intention is a ...
	Keywords: civilization; intention; Being; Russia; Ukraine; Western civilization; the Great Patriotic War.
	Для цитирования: Скворцов Л.В. Интенция как духовная судьба цивилизационного самоопределения // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 4. – С. 106–144. – DOI: 10.31249/rphil/2023.04.12
	Часть I
	Смысловая специфика видов интенции
	1. Плюрализм персональных интенций
	2. Цивилизационная интенция: функция истины  духовной свободы
	Часть II
	Кризис интенции – надлом цивилизации
	3. Преодоление смысловой эрозии цивилизационной интенции
	4. Интенциальные парадоксы
	5. Истина бытия глобальной цивилизации.  Запад выбрал путь Гитлера
	Список литературы



	МЕЖУЕВ Б.В.46F( «КОНСЕРВАТИВНОЕ ПРОСВЕЩЕНИЕ» И ПРИНЦИП СТРАХА
	Аннотация. В тексте рассказывается о полемике между крупнейшими представителями современной англосаксонской историографии Просвещения, в рамках которой тестируется понятие «консервативное Просвещение». Утверждается, что попытка введения этого термина ...
	Ключевые слова: Просвещение; историография; либерализм; консерватизм; радикализм; консервативное Просвещение; контрпросвещение.

	Mezhuyev B.V. «Conservative enlightenment» and the principle of fear
	Abstract. The text describes the controversy between the largest representatives of the modern Anglo-Saxon historiography of the Enlightenment, in which the concept of «conservative Enlightenment» is tested. It is argued that the attempt to introduce ...
	Keywords: Enlightenment; historiography; liberalism; conservatism; radicalism; conservative Enlightenment; Counter-Enlightenment.
	Для цитирования: Межуев Б.В. «Консервативное просвещение» и принцип страха // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 4. – С. 145–154. – DOI: 10.31249/rphil/2023.04.13
	Список литературы



	Реф. кн.: ФУКС К. КОММУНИКАЦИЯ И КАПИТАЛИЗМ: КРИТИЧЕСКАЯ ТЕОРИЯ
	FUCHS C. Communication and Capitalism: A Critical Theory. – University of Westminster Press, 2020. – 406 р.
	Аннотация. В книге критически исследуется роль Интернета, цифровых и социальных медиа в обществе в контексте капиталистической коммуникации. Анализируется, каким образом при помощи цифровых и социальных медиа формируются структуры власти, цифровой кап...
	Ключевые слова: капитализм; цифровые СМИ; критическая теория коммуникации; глобальная коммуникация; коммуникационные технологии; идеология; национализм; авторитаризм.
	Abstract. The book critically examines the role of the Internet, digital and social media in society in the context of capitalist communication. It analyzes how power structures, digital capitalism, ideology, and social struggles are shaped by digital...
	Keywords: capitalism; digital media; critical communication theory; global communication; communication technology; ideology; nationalism; authoritarianism.
	Для цитирования: Гранин. Р.С. [Реф.] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 4. – С. 155–157. Реф. кн.: Fuchs C. Communication and Capitalism: A Critical Theory. – University of Westmin...


	ЦИБИЗОВА И.М.56F( НЕСЕРЬЕЗНО О СЕРЬЕЗНОМ. Рец. на кн.: КАФТАНДЖИЕВ Х. СЕМИОТИКА «АБСОЛЮТА» В МИРЕ «АБСОЛЮТА»
	КАФТАНДЖИЕВ Х. Absolut semiotics in an Absolut world. – 3-е изд. – София : Университетско издателство «Св. Климент Охридски», 2020. – 405 с.
	Аннотация. Рецензируемая книга посвящена использованию достижений семиотики в рекламе.
	Ключевые слова: реклама; коммуникация; семиотика; знак; символ; Ю.М. Лотман; У. Эко.

	TSIBIZOVA I.M. Unserious about serious things. – Book review: Kaftandzhiev H. Absolut semiotics in an Absolut world. – Sofia, 2020. – 405 p.
	Abstract. The book under review’s dedicated to the use of the semiotics’ achievements and advertising.
	Keywords: advertisement; communication; semiotics; sign; symbol; Lotman J.M.; Eco U.
	Для цитирования: Цибизова И.М. Несерьезно о серьезном. [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3: Философия. – 2023. – № 4. – С. 158–166. Рец. на кн.: Кафтанджиев Х. Absolut semiotics in an Absolut w...
	Список литературы




	КНИЖНОЕ ОБОЗРЕНИЕ (РЕЦЕНЗИИ)
	ПОГОРЕЛЬСКАЯ С.В.61F( ЭКЗИСТЕНЦИАЛЬНЫЙ НИЦШЕ. Рец. на сб.: «НИЦШЕ И ФРАНЦУЗСКИЙ ЭКЗИСТЕНЦИАЛИЗМ»62F
	Аннотация. Рецензируется новый сборник статей немецких, французских и англоязычных авторов, посвященный исследованию взаимодействия идей Ницше и философии французского экзистенциализма.
	Ключевые слова: Ф. Ницше; французский экзистенциализм; современная немецкая и французская философия.

	POGORELSKAYA S.V. Book review: Nietzsche und der französische Existenzialismus / hrsg. von Alfred Betschart, Andreas Urs Sommer, Paul Stephan. – Berlin [u.a.] : De Gruyter, 2022. – XIII, – 300 P.
	Abstract. A new collection of articles by German, French and English-speaking authors devoted to the study of the interaction of Nietzsche's ideas and the philosophy of French existentialism is being reviewed.
	Keywords: Nietzsche; French existentialism; modern German and French philosophу.
	Для цитирования: Погорельская С.В. Экзистенциальный Ницше. [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3: Философия. – 2023. – № 4. – С. 166–170. Рец. на кн.: Nietzsche und der französische Existenzialis...


	ПОГОРЕЛЬСКАЯ С.В.64F( ПЕРЕВОДЧИК ЧИТАЕТ ХАЙДЕГГЕРА. Рец. на кн.: Ж.-А. ГОЛЬДШМИДТА «ХАЙДЕГГЕР И НЕМЕЦКИЙ ЯЗЫК»
	Аннотация. Известный франко-немецкий филолог, переводчик и писатель, живущий в Париже, в своей небольшой, оригинальной работе обращается к языку Хайдеггера в связи с его особой «немецкостью». Рецензируется немецкое, дополненное издание.
	Ключевые слова: М. Хайдеггер; немецкая философия; переводы философских текстов.

	POGORELSKAYA S.V. Book review: Goldschmidt G.A. Heidegger und die deutsche Sprache. – Freiburg i. Br.: ça ira-Verlag, 2023. – 192 P.
	Abstract. A well-known Franco-German writer and linguist living in Paris addresses Heidegger's language in a small, original work.
	Keywords: M. Heidegger; German philosophy; translations of philosophical texts.
	Для цитирования: Погорельская С.В. Переводчик читает Хайдеггера. [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3: Философия. – 2023. – № 4. – С. 171–175. Рец. на кн.: Goldschmidt G.A. Heidegger und die deu...


	ЦИБИЗОВА И.М.70F( РАСКРЫВАЯ ИЛИ СОХРАНЯЯ ТАЙНУ? Рец. на сб.: «ТАЙНЫ МЫСЛИ ХХ ВЕКА»
	Аннотация. Сборник испанских авторов рассматривается не только как источник, предоставляющий необычную, в том числе оккультную, трактовку влиятельных философских концепций ХХ в., но и стимул для дальнейших размышлений.
	Ключевые слова: Арендт Х.; влияние; иудаизм; концепции; оккультизм; тайное; философский диалог.

	TSIBIZOVA I.M. Revealing or preserving secrets? Book review: Arcana del pensamiento del siglo XX / Vilacañas J.L., Navarrete R., Basili C. (Eds). – Barcelona : Herder Editorial, 2021. – 581 p.
	Abstract. The collection of Spanish authors is considered not only as a source that provides an unusual, including occult, interpretation of influential philosophical concepts of the 20 th century, but also as an incentive for further reflection.
	Keywords: Arendt H.; concepts; influence; Judaism; occultism; philosophical dialog; secret.
	Для цитирования: Цибизова И.М. Раскрывая тайны [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3: Философия. – 2021. – № 4. – С. 176–179. Рец. на кн.: Arcana del pensamiento del siglo XX / Vilacañas J.L., Na...
	Список литературы



	ПОГОРЕЛЬСКАЯ С.В.74F( ЕЩЁ ОДНА БИОГРАФИЯ ТАУБЕСА. РЕЦ. НА МОНОГРАФИЮ Д. МЮЛЛЕРА «ПРОФЕССОР АПОКАЛИПСИСА»
	Аннотация. Рецензируется биография философа и публициста Якоба Таубеса, занимавшего важное место в западногерманском интеллектуальном процессе второй половины ХХ в.
	Ключевые слова: Якоб Таубес; западногерманская философия.

	POGORELSKAYA S.V. Book review: Muller J.Z. Professor der Apokalypse. Die vielen Leben des Jacob Taubes. – Berlin: Jüdischer Verlag im Suhrkamp Verlag, 2022. – 927 P.
	Abstract. Reviews the biography of the philosopher and journalist Jakob Taubes, who played an important role in the West German intellectual process in the second half of the twentieth century.
	Keywords: Jakob Taubes; West German philosophy.
	Для цитирования: Погорельская С.В. Ещё одна биография Таубеса. [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3: Философия. – 2023. – № 4. – С. 180–184. Рец. на кн.: Muller J.Z. Professor der Apokalypse. Di...


	ЦИБИЗОВА И.М.77F( НЕОБЫЧНАЯ ИНТЕРПРЕТАЦИЯ. – Рец. на кн.: А. БЬЕЛИК-РОБСОН «МАРРАНСКАЯ ПАСХА ДЕРРИДА: ССЫЛКА, ВЫЖИВАНИЕ, ПРЕДАТЕЛЬСТВО И МЕТАФИЗИКА ОТСУТСТВУЮЩЕЙ ИДЕНТИЧНОСТИ»78F
	Аннотация. В книге научная биография выдающегося франко-еврейского философа Ж. Дерриды представлена в необычном ракурсе – в свете марранизма мыслителя.
	Ключевые слова: Ж. Деррида; марранизм; метафизика; постструктурализм; философия языка.

	TSIBIZOVA I.M. Unusual interpretation. Review of the book: Bielik-Robson A. Derrida’s Marrano Passover: Exile, Survival, Betrayal, and the Metaphysics of Non-Identity. – London : Bloomsbury Academic, 2023. – 296 p. – (Comparative Jewish Literatures).
	Abstract. In the book, the scientific biography of the outstanding Franco-Jewish philosopher J. Derrida is presented in an unusual perspective – in the light of the thinker's Marranism.
	Keywords: Derrida J.; marranism; metaphysics; philosophy of language; post-structuralism.
	Для цитирования: Цибизова И.М. Необычная интерпретация [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3: Философия. – 2023. – № 4. – С. 185–205. Рец. на кн.: Bielik-Robson A. Derrida’s Marrano Passover: Exi...
	Список литературы







