
 

РОССИЙСКАЯ АКАДЕМИЯ НАУК
МИНИСТЕРСТВО НАУКИ И ВЫСШЕГО ОБРАЗОВАНИЯ РФ 

ИНСТИТУТ НАУЧНОЙ ИНФОРМАЦИИ ПО ОБЩЕСТВЕННЫМ НАУКАМ 
(ИНИОН РАН) 

 

СОЦИАЛЬНЫЕ  
И  

Г УМАНИТАРНЫЕ  НАУКИ  

 
ОТЕЧЕСТВЕННАЯ  И  ЗАРУБЕЖНАЯ  

ЛИТЕРАТУРА  
 

ИНФОРМАЦИОННО-АНАЛИТИЧЕСКИЙ ЖУРНАЛ 
 

СЕРИЯ 3 
 

ФИЛОСОФИЯ 

 
 2022 – 3  

 
 
Издается с 1991 года 
Выходит 4 раза в год 
индекс серии 3.2 
 
  

 
 

МОСКВА 2022 

 

 

 1



 

ББК 87 
    С 69 

DOI: 10.31249/rphil/2022.03.00 
 

Учредитель 
Институт научной информации  

по общественным наукам 
Российской академии наук 

 
 

Отдел философии 
 

Редакционная коллегия серии «Философия»: 
 

С.В. Мельник – канд. филос. наук, главный редактор (ИНИОН 
РАН), Д.В. Ефременко – д-р полит. наук (ИНИОН РАН, зам. ди-
ректора по науке), В.Г. Буданов – д-р. филос. наук (ИФ РАН), 
А.П Козырев – канд. филос. наук (МГУ), О.В. Кулешова – канд. 
филос. наук (ИНИОН РАН), О.В. Летов – канд. филос. наук 
(ИНИОН РАН), В.С. Меськов – д-р филос. наук (МПГУ), 
Л.И. Мозговой – д-р филос. наук (ДДПУ), И.И. Ремезова – канд. 
филос. наук (ИНИОН РАН), С.В. Погорельская – д-р филос., канд. 
полит. наук (ИНИОН РАН), Г.В. Хлебников – канд. филос. наук, 
Л.В. Скворцов (отв. секретарь) – д-р филос. наук (ИНИОН РАН), 
В.А. Яковлев – д-р филос. наук (МГУ) 
 

Редактор-составитель – Е.Е. Звонова –  
канд. филос. наук (ИНИОН РАН) 

 
Информационно-аналитический журнал «Социальные и гумани-

тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3. Фило-
софия = Social Sciences and Humanities. Domestic and Foreign Literature. 
Series 3: Philosophy» включен в Российский индекс научного цитирова-
ния (РИНЦ). 

ББК 87 
ISSN 2219-8555 
 
 

© ФГБУН «Институт научной информации 
по общественным наукам РАН», 2022 

 

 2



 

 3

СОДЕРЖАНИЕ 
 
 
 
 
 

ЛОГИКА И ТЕОРИЯ ПОЗНАНИЯ 

Реф. ст.: Хайек А., Лин Х. История двух эпистемологий? 
(Реферат) ......................................................................................... 7 

ФИЛОСОФИЯ НАУКИ И ТЕХНИКИ 

Цибизова И.М. Реф. ст.: Гурень Бай. Эпистемическая 
несправедливость и распределение научного знания ............... 17 

Гранин Р.С. Реф. ст.: Коваленко Н. Научная школа разработки 
технологий охраны почв на Украине Василия Пастушенко. 
(Реферат) ....................................................................................... 22 

ФИЛОСОФИЯ ЧЕЛОВЕКА 

Кимелев Ю.А. Аксиология модерна. Философия Чарльза 
Тэйлора ......................................................................................... 24 

ЭТИКА 

Летов О.В. Этические аспекты развития генетики. (Обзор) ......... 42 

ФИЛОСОФИЯ РЕЛИГИИ И РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ 

Цибизова И.М. Проблематика семьи в современной католи-
ческой мысли. (Обзор) ................................................................. 50 

СОЦИАЛЬНАЯ ФИЛОСОФИЯ 

Гранин Р.С. Реф. ст.: Бромелл Н. «Третья и более мрачная 
мысль»: афроамериканские вызовы политическим теориям 
Жака Рансьера и Акселя Хоннета ............................................... 75 



 

 4

Цибизова И.М. Гипермораль, особенности идеологий постмо-
дерна и информационные войны. (Обзор) ................................. 78 

Пущаев Ю.В. Конфликт на Украине и современная философия 
в России и вокруг нее. Часть четвертая. (Обзор) ...................... 96 

Межуев Б.В. Проблема контрпросвещения в политической 
философии .................................................................................. 113 

ЭСТЕТИКА 

Миловац Ж.В. Эстетика бытия танца: одухотворение тела ........ 138 

КНИЖНОЕ ОБОЗРЕНИЕ (РЕЦЕНЗИИ) 

Ремезова И.И. «От злобы дня к добру вечности…». Рецензия 
на кн.: Визгин В.П. Между философией и литературой ........ 144 

 



 

 5

CONTENTS 
 
 
 
 

LOGIC AND THEORY OF COGNITION 

Article summary : Hájek A., Lin H. A Tale of Two 
Epistemologies? ............................................................................... 7 

PHILOSOPHY OF SCIENCE AND TECHNOLOGY 

Article summary : Huiren Bai. Epistemic injustice and scientific 
knowledge distribution ................................................................... 17 

Article summary : Kovalenko N. Vasyl Pastushenko’s Scientific 
School in the Development of Soil Protection Technologies in 
Ukraine ........................................................................................... 22 

PHILOSOPHY OF MAN 

Kimelev Yu.A. Axiology of modernity. The Philosophy of Charles 
Taylor ............................................................................................. 24 

ETHICS 

Letov O.V. Ethical aspects of the development of genetics 
(Review) ......................................................................................... 42 

PHILOSOPHY OF RELIGION AND RELIGIOUS STUDIES 

Tsibizova I.M. The theme of the family in Modern Catholic 
thought. (Review) ........................................................................... 50 

SOCIAL PHILOSOPHY 

Article summary : Bromell N. «That Third and Darker Thought»: 
African-American Challenges to the Political Theories of 
Jacques Rancière and Axel Honneth .............................................. 75 



 

 6

Tsibizova I.M. Hypermorality, pecalarities of post-modern 
ideologies and the informational wars. (Review) .......................... 78 

Pushaev Yu.V. The conflict in Ukraine and modern philosophy in 
Russia and around it. Part 4. (Review) ........................................... 96 

Mezhuyev B.V. The problem of counter-enlightenment in political 
philosophy .................................................................................... 113 

AESTHETICS 

Milovats J.V. Aesthetics of dance being: spiritualization of the 
body ............................................................................................. 138 

BOOK REVIEW (REVIEWS) 

Визгин В.П. Review of the book : Vizgin V.P. Between 
Philosophy and Literature ............................................................. 144 

 



Реф. ст.: Хайек А., Лин Х. История двух эпистемологий? 

ЛОГИКА И ТЕОРИЯ ПОЗНАНИЯ 

Реф. ст.: ХАЙЕК А., ЛИН Х. ИСТОРИЯ ДВУХ ЭПИСТЕМОЛО-
ГИЙ? (Реферат).   DOI: 10.31249/rphil/2022.03.01 
HÁJEK A., LIN H. A Tale of Two Epistemologies? // Res 
Philosophica. ‒ St. Louis, 2017. ‒ Vol. 94, N 2. ‒ P. 207‒232. 

 

Ключевые слова: байесовская эпистемология; традиционная 
эпистемология; знание; убеждение; доверие; вероятность; рацио-
нальность; формальная эпистемология; степень рациональной уве-
ренности; познающий субъект. 

Для цитирования: Думов А.В. [Реф.] // Социальные и гуманитар-
ные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 
2022. – № 3. – С. 7–16. Реф. ст.: HÁJEK A., LIN H. A Tale of Two 
Epistemologies? // Res Philosophica. ‒ St. Louis, 2017. ‒ Vol. 94, N 2. ‒ 
P. 207‒232.   DOI: 10.31249/rphil/2022.03.01 

Авторы статьи, являющиеся видными современными спе-
циалистами в области философских проблем прикладной матема-
тики и формальной эпистемологии, анализируют содержание зна-
чимой для самоопределения байесовских подходов дихотомии 
«традиционных» (характеристику «традиционный» мы здесь бу-
дем приводить в кавычках, так как в данном случае она имеет спе-
цифический смысл: объединяет все эпистемологические подходы, 
противоположные по своим основаниям и целям байесовским 
подходам) и собственно байесовских эпистемологий. Объектом 
рассмотрения являются возможные точки соприкосновения этих 
подходов, в их анализе авторами реализуются две стратегии, кото-
рые обозначаются как позиции «плохого» и «хорошего» полицей-
ского (с. 208). Аналогия с техникой совместного допроса заключа-
ется в следующем: находясь на первой позиции, авторы выявляют 

7 



Думов А.В. 

8 

существенные препятствия к взаимодействию этих эпистемологи-
ческих подходов и указывают на непреодолимость коренных раз-
личий, существующих между ними (т.е. стараются заведомо исхо-
дить из невозможности их взаимодействия), тогда как, занимая 
вторую позицию, они обращаются к общности данных подходов и 
перспективам их взаимообогащения. Итогом рассмотрения стано-
вится заключение о продуктивности возможного взаимообогаще-
ния байесовских и «традиционных» подходов. 

Прежде всего следует обратить внимание на замечание авто-
ров о том, что понятиями «традиционная эпистемология» и «байе-
совская эпистемология» в данном случае обозначаются обобще-
ния, продуктивность которых определяется задачами анализа 
ведущих тенденций, реализующихся в теоретико-познавательных 
проектах того или иного блока (с. 208). Конечно же, не представ-
ляется возможным теоретический охват всех тонкостей, являю-
щихся существенными для отдельных проектов ввиду их чрезвы-
чайной многочисленности: авторы ссылаются на заявление 
британского математика, статистика и криптографа И.Дж. Гуда о 
существовании 46 656 разновидностей байесовских подходов, до-
полняя его тем, что с момента выхода его статьи в 1971 г. число 
таковых, скорее всего значительно возросло (с. 208). В свою оче-
редь, число «традиционных» подходов столь многочисленно, что 
возможность его установления резонно подвергается сомнению. 
Не обращаясь к конкретике содержания частных подходов, авторы 
претендуют на анализ общих тенденций, являющихся значимыми 
для данных линий развития современной эпистемологии. 

Анализ разночтений, существующих между байесовскими и 
«традиционными» подходами, начинается авторами с рассмотре-
ния несоответствий в понимании и использовании ключевых по-
нятий их представителями. Являющиеся центральными для «тра-
диционных» подходов и имеющие ореол обыденно-психологичес-
кой очевидности понятия «знание» и «убеждение» отвергаются 
байесианцами, вводящими для описания рациональной активности 
инструментальное (по замечанию авторов – полутехническое) по-
нятие «доверие» (credence), использование которого сопряжено с 
численной оценкой (с. 210). Во избежание разночтений следует 
отметить, что также байесианцы нередко обращаются с этой це-
лью к термину «степень рациональной уверенности» (degree of 



Реф. ст.: Хайек А., Лин Х. История двух эпистемологий? 

9 

rational belief). Терминологические разночтения становятся осно-
ванием для взаимных обвинений представителей данных подходов 
в использовании избыточных терминов (с. 210). Так, в рамках 
«традиционных» эпистемологий обладание знанием и убеждением 
представляет собой не просто «фигуру речи» в обсуждении эпи-
стемических явлений: за высказываниями о знании и убеждении 
стоит действительное представление о существовании таких явле-
ний. Сторонниками байесовских подходов в свою очередь вводят-
ся и развиваются модели идеального рационального субъекта, где 
численно оцениваемая средствами исчисления вероятностей сте-
пень уверенности является ключевой теоретической единицей. 

Второй выделяемый авторами значимый аспект данного 
расхождения заключается в реализации репрезентативной уста-
новки при использовании основных понятий в «традиционной» и 
байесовской эпистемологиях. Ими отмечается, что понятия «зна-
ние» и «убеждение» предполагают формирование содержательно 
определенного представления о мире. Напротив, это не характерно 
для понятия «степень рациональной уверенности»: им пользуются 
для выражения доксастического отношения, но не для характери-
стики его содержания. 

Третий аспект выявляется при рассмотрении отношения 
представителей «традиционных» и байесовских подходов к вопро-
сам обоснованности, истины и убеждения. Вопрос обоснованно-
сти, являющийся столь значимым в «традиционных» подходах, 
зачастую обходится байесианизмом в пользу рассмотрения вопро-
са о рациональности степеней уверенности. Авторы отмечают, что, 
несмотря на признанную развитость байесовских теорий подтвер-
ждения, для того чтобы ставить и решать вопросы об обоснован-
ности, байесианцы нуждаются в принятии и аргументации эвиден-
циалистской точки зрения (с. 211). В рассмотрении вопросов 
истинности между представителями двух эпистемологий также 
отсутствует согласие. Хотя «точность» степени уверенности обу-
словливается ее «близостью» к истине, такое понимание свиде-
тельствует скорее о возрастающем расхождении между подходами, 
так как им исключается рассмотрение истинности «промежуточ-
ных» позиций. Наконец, попытки байесовской интерпретации 
убеждений как степеней уверенности, числовое значение которых 
превышает определенный порог, может встречать множество воз-



Думов А.В. 

10 

ражений со стороны «традиционных подходов», в частности – от-
носительно произвольности установления такого порогового зна-
чения. 

Далее авторы переходят к рассмотрению существующих 
между данными подходами разночтений в понимании важнейших 
задач и содержании точек зрения на значимые эпистемологические 
вопросы. Ими выделяется 13 ключевых пунктов, по которым на-
блюдается расхождение. 

Первый из них – отношение к проблеме определения источ-
ников познания. Для «традиционных» эпистемологий эта пробле-
ма является значимой, тогда как байесовские подходы игнорируют 
ее, просто принимая как данность то обстоятельство, что познаю-
щий субъект получает определенные «свидетельства». 

Второй – отношение к вопросу о границах познания. В дан-
ном случае «традиционные» подходы признают этот вопрос зна-
чимым и исследуют различные когнитивные искажения и ограни-
чения, присущие реальным познающим субъектам, тогда как 
байесовские подходы оперируют идеализированными моделями 
рационального субъекта, и вопрос об ограничениях степеней уве-
ренности в большинстве случаев сводится к рассмотрению требо-
ваний согласованности, т.е. аксиом теории вероятностей. 

Третий – вопрос отношения к скептицизму. Скептические 
аргументы вызывают разнообразные затруднения и опасения у 
представителей «традиционной» эпистемологии, но байесианцы не 
придают им значения: более того, вероятностные ограничения, 
налагаемые на степени уверенности, не могут рассматриваться как 
способствующие решению проблем, связанных со скептицизмом в 
отношении знания (с. 214). 

Четвертый – отношение к проблеме Геттиера, и в данном 
случае значимым является факт наличия крайне низкого интереса 
со стороны байесианцев к данной проблеме: авторы указывают, 
что им удалось обнаружить лишь одну ссылку на исследование 
Геттиера в байесианской по своему характеру работе (за авторст-
вом С. Мосс), по данным Google Scholar (с. 214). 

Пятый – отношение к специфическим функциям знания и 
мнения. По замечанию авторов, байесианцы не углубляются в со-
держательные особенности данных эпистемических феноменов, 
принимая лишь условие, согласно которому необходимо отнестись 



Реф. ст.: Хайек А., Лин Х. История двух эпистемологий? 

11 

к некоему «утверждению о P» как к основанию для совершения 
действия только в том случае, если это способствует максимиза-
ции ожидаемой полезности (с. 215). 

Шестой – вопрос об интернализме и экстернализме. Если 
для сторонников «традиционных» подходов «внешняя» либо 
«внутренняя» принадлежность (относительно субъекта) факторов, 
влияющих на процесс познания, составляет предмет дискуссии, то 
байесианцы в подавляющем большинстве случаев занимают ин-
терналистскую позицию. 

Седьмой – вопрос о типологизации знания («знание-как», 
«знание-что» и т.д.), относительно которого авторами отмечается, 
что он не имеет аналогов в байесовских эпистемологиях (с. 216). 

Восьмой – отношение к требованиям согласованности. Ве-
роятностная согласованность рассматривается байесианцами как 
синхроническая норма для степеней уверенности, подобно тому 
как дедуктивная непротиворечивость полагается в качестве син-
хронической нормы для высказываний. Однако представители 
«традиционных» подходов не разделяют их воззрений по данному 
вопросу. 

Девятый – аргументация пробабилизма. Значимые для байе-
сианства эпистемологические воззрения на вероятность (находя-
щие выражение, к примеру, в аргументах «голландской книги») не 
имеют «традиционных аналогов», так как они не могут быть 
сформулированы без обращения к специфической терминологии 
байесианства (например, без использования понятия степени уве-
ренности). 

Десятый пункт сосредоточен на представлениях о точности: 
если в «традиционных» подходах вопрос о точности убеждения 
решается привлечением параметра истинности (убеждение либо 
будет, либо не будет истинным), то для байесовских подходов во-
прос о точности сопряжен с весьма трудными проблемами ее из-
мерения. 

Одиннадцатый пункт касается диахронических регулятивов 
познания. В случае байесианства в качестве нормативной модели 
изменения степени уверенности может рассматриваться какой-
либо принцип кондиционализации (например, простой принцип 
кондиционализации или правило Р. Джеффри), в случае «традици-
онных» подходов наиболее известным примером нормативной мо-



Думов А.В. 

12 

дели для изменения убеждений является AGM-модель. Но опера-
ции, характерные для нормативных моделей, используемых «тра-
диционными» подходами, не имеют аналогов в байесовских: так, 
степени уверенности в отличие от убеждений (в AGM-модели) не 
могут отбрасываться или добавляться, но могут только увеличи-
вать или уменьшать свое числовое значение. 

Двенадцатый пункт связан с пониманием неопределенности 
в контексте рассмотрения степеней уверенности, а также знаний и 
убеждений. Для байесовских подходов вопрос о допустимости не-
определенных степеней уверенности является достаточно острой 
проблемой, тогда как «традиционные» подходы при рассмотрении 
знаний и убеждений ориентируются на оценки истинности и лож-
ности, а также на вышеуказанные нормативные механизмы изме-
нения, в связи с чем вопрос о неопределенности устраняется. 

Тринадцатый пункт отсылает к связи эпистемологии и во-
просов рационального принятия решений. Авторами отмечается 
существенная близость байесовских подходов к вопросам теории 
принятия решений по причине их сообразности задачам анализа 
предпочтений субъектов. Эпистемологические категории «тради-
ционных» подходов гораздо менее сообразны контекстам рассмот-
рения вопросов принятия решений. 

Наконец, авторы в общем виде фиксируют наиболее значи-
мые теоретико-методологические расхождения данных подходов. 
Так, если для «традиционной» эпистемологии характерно развитие 
разнообразных исследований широкого плана, нетождественных 
по своим теоретическим и методологическим установкам (эписте-
мология добродетели, феминистская эпистемология, натурализо-
ванная эпистемология и т.д.), то байесианству присущ углубленный 
поиск в направлении разработки, уточнения и совершенствования 
нормативных моделей и принципов, регулирующих познаватель-
ную активность субъекта (с. 217). Кроме того, если «традицион-
ные» подходы в большинстве своем являются дискурсивными, то 
байесовская эпистемология является формальной, ее представите-
лями активно используются инструменты математической логики, 
теории вероятностей, математической статистики (с. 218). «Тради-
ционным» эпистемологиям не свойственен столь высокий интерес 
к разноплановым формальным средствам. Это обстоятельство оп-



Реф. ст.: Хайек А., Лин Х. История двух эпистемологий? 

13 

ределяет и отличия во взаимоотношениях данных подходов с от-
раслями научного знания. 

При переходе к осмыслению общности байесовских и «тра-
диционных» эпистемологических подходов делается акцент на по-
иске их предметных и общетеоретических «точек соприкоснове-
ния», наиболее значимой из которых является интерес к оценке 
доксастических состояний (с. 218). «Традиционные» подходы со-
средоточены на исследовании доксастических состояний качест-
венного типа (убеждение), тогда как байесовские – количественно-
го (степень уверенности), но для обоих характерным является 
вопрос о том, что может сделать таковые состояния в том или 
ином смысле благоприятными (с. 218). Конкретизируя содержание 
данного вопроса, авторы формируют десять подпунктов с симмет-
ричными подвопросами, в каждом из них полагается определенная 
перспектива взаимодействия «традиционных» и байесовских под-
ходов. 

Так, вопрос об обоснованности убеждения / степени уверен-
ности в случае «традиционных» подходов является актуальным 
предметом рассмотрения, а в случае байесовских – потенциальным 
ввиду значимой связи обоснованности и рациональности (с. 220). 

Применение параметров истинности и точности к убеждени-
ям/степеням уверенности даже с учетом существующих расхожде-
ний в интерпретации этих понятий фактически составляет предмет 
интереса обоих подходов (с. 221). 

В интересе к осмыслению критериев рациональности и не-
противоречивости систем убеждений чаще всего сходятся пред-
ставители обоих подходов, к примеру, они нередко обращаются к 
рассмотрению парадокса лотереи (с. 222). 

Вопросы рациональности индивидуального убежде-
ния/степени уверенности достаточно слабо разработаны в работах 
представителей обеих сторон (с. 223). 

Применительно к обсуждению критериев знания авторами 
отмечается, что существует перспектива выработки критериев 
«подобия знанию» (knowledge-like) с использованием байесовско-
го концептуального аппарата (с. 224). Исследование проблем ана-
лиза динамики изменения убеждений / степеней уверенности, по 
мнению авторов, не только в равной мере интересует обе стороны, 



Думов А.В. 

14 

но и требует их сближения, а примеры подобных интегративных 
исследований уже существуют (с. 225). 

Хотя скептический вопрос (в авторских терминах – «вопрос 
картезианского скептика») об обоснованности и рациональности 
убеждения в существовании внешнего мира мало занимает байе-
сианцев в отличие от сторонников «традиционных» эпистемоло-
гий, они озадачены проблемами индуктивного скептицизма (на-
пример, вопросом о рациональности степеней уверенности, 
присвоенных определенным научным гипотезам). Существенные 
результаты в изучении проблем, возникающих в связи с индуктив-
ным скептицизмом, были достигнуты объективным байесианиз-
мом Р. Карнапа и байесовской статистикой Л. Сэвиджа (с. 225). 
Авторы говорят о возможном рассмотрении расхождения интере-
сов байесовской и «традиционной» эпистемологий в данном слу-
чае как о своеобразном «разделении труда», в условиях которого 
обе стороны могут заниматься аналогичными по своему характеру 
проблемами (с. 226). 

Несмотря на то что для байесовских эпистемологий харак-
терны преимущественно интерналистские тенденции, они не яв-
ляются закрытыми для учета прагматических факторов познания и 
экстерналистских условий. Авторами приводятся ссылки на ряд 
исследований – Б. Армендта, А. Норби и др., в которых байесов-
ские теоретико-методологические установки совмещаются с экс-
тернализмом. Отмечается возможность разработки байесовских 
экстерналистских теорий на основании аналогий с «традиционны-
ми» (с. 226). 

В том, что касается связи эпистемологии и вопросов о ра-
циональном принятии решений, безусловное преимущество нахо-
дится на стороне байесианства. В контексте социальных наук зна-
чимость байесовских теорий принятия решений признавалась 
неоднократно. (с. 227) Сами сторонники байесианства подчерки-
вают значимость исследований рационального принятия решений 
в осмыслении природы доксастических состояний. Интерес к дан-
ной тематике в среде сторонников «традиционных» эпистемологий 
ниже, но он существует и также базируется на использовании 
средств вероятностной эпистемологии, по теоретическим основа-
ниям восходящей к Б. Паскалю. Авторы делают отсылки к эписте-
мологическим работам И. Леви и С. Ринард, также ими отмечается 



Реф. ст.: Хайек А., Лин Х. История двух эпистемологий? 

15 

интерес к рассмотрению вопросов принятия решений в рамках со-
временной деонтологической этики (с. 228). 

Результатом осуществленного рассмотрения становится за-
ключение авторов о том, что байесовские и «традиционные» под-
ходы являются взаимодополняющими, так как они представляют 
собой альтернативные способы рассмотрения единого предмета 
(с. 230). Контекстуально их взаимодействие может иметь несколь-
ко вариантов развития: 

1) взаимодополнение в ситуациях наличия теоретической 
«ассиметрии» в исследованиях, примером чего может служить 
спектр вопросов о природе свидетельств, в большей степени рас-
сматриваемый в «традиционной» по своим эпистемологическим 
ориентирам литературе (с. 229); 

2) совместная разработка вопросов, которые в настоящее 
время изучены и осмыслены на достаточно низком уровне, как это 
имеет место быть в случае с рациональностью индивидуального 
убеждения / степени уверенности (с. 229). 

Нетождественность исследовательских приоритетов и тема-
тических интересов, характерная для «традиционных» и байесов-
ских подходов, по большей части рассматривается авторами как 
историческая и социологическая по своей природе случайность 
(с. 228–229). В частности, они полагают, что если бы в работах та-
ких значимых для байесовских подходов авторов, как Ф.П. Рамсей, 
Б. Де Финетти и Л. Сэвидж (и в определенной мере Б. Паскаль), не 
был сделан акцент на роли степеней уверенности, то путь развития 
байесовской эпистемологии мог бы быть существенно иным, не 
предполагающим столь высокого интереса к рациональному выбо-
ру субъектов и принятию решений. Авторами демонстрируется 
фактическое отсутствие непреодолимых ограничений к взаимо-
действию «традиционных» и байесовских подходов: так, зачастую 
предъявляемая к сторонникам байесианства претензия в чрезмер-
ном внимании к идеальным моделям рационального субъекта ус-
пешно компенсируется реалистическими дополнениями в работах 
таких исследователей, как М. Тайтельбаум, Дж. Стаффель и 
Г.Де Бонна (с. 228). В конечном итоге авторы подчеркивают свою 
убежденность в том, что потенциально препятствующие взаимо-
действию исторически случайные расхождения между подходами 
не будут закрепляться в дальнейшем, а в подтверждение наличия 



Думов А.В. 

16 

положительных тенденций к их сближению указывают на возрас-
тающий в среде философов интерес к использованию достижений 
обоих подходов (с. 230). 

А.В. Думов 
 

                                                      
  Думов А.В., 2022. 
Думов Александр Витальевич – студент IV курса бакалавриата, кафедра 

философии Гуманитарного института ФГАОУ ВО «Сибирский федеральный 
университет». e-mail: avdumov@inbox.ru 



Реф. ст.: Гурень Бай. Эпистемическая несправедливость  
и распределение научного знания 

ФИЛОСОФИЯ НАУКИ И ТЕХНИКИ 

Реф. ст.: ГУРЕНЬ БАЙ. ЭПИСТЕМИЧЕСКАЯ НЕСПРАВЕДЛИ-
ВОСТЬ И РАСПРЕДЕЛЕНИЕ НАУЧНОГО ЗНАНИЯ. (Реферат). 
DOI: 10.31249/rphil/2022.03.02  
HUIREN BAI. Epistemic injustice and scientific knowledge 
distribution // Filosofija/Sociology. – Vilnius, 2020. – T. 31, № 3. – 
P. 217–224. 

Ключевые слова: дискриминационная эпистемическая не-
справедливость; распределение научного знания; распределитель-
ная эпистемическая несправедливость; эпистемическая структура 
общества; разнообразие в науке. 

Для цитирования: Цибизова И.М. [Реф.] // Социальные и гумани-
тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Филосо-
фия. – 2022. – № 3. – С. 17–21. – Реф. ст.: Epistemic injustice and scientific 
knowledge distribution // Filosofija / Sociology. – Vilnius, 2020. – T. 31, nr. 3. – 
P. 217–224.     DOI: 10.31249/rphil/2022.03.02 

В статье сотрудницы философского факультета Чжэцзянско-
го университета (Ханчжоу) Гурень Бай рассматривается эпистеми-
ческая несправедливость: дискриминационная, осмысленная 
М. Фрикер и распределительная, проанализированная Д. Коуди. 
Распределительная эпистемическая справедливость идентифици-
руется автором с эпистемической структурой общества, устанав-
ливающей основные принципы распределения знания. Возможный 
путь снижения эпистемической несправедливости видится в мно-
гообразии науки. 

17 

Данный термин введен М. Фрикер в труде «Эпистемическая 
несправедливость: власть и этика знания» (2007), пересматривающем 
границу эпистемологии с этикой при осмыслении их нормативных 
областей. Д. Коуди, К. Дотсон и П. Бонди представили новые мо-
дусы эпистемической несправедливости: «распределительную», 



Цибизова И.М. 

18 

«участия» и «аргументационную». Первая означает неравный дос-
туп к эпистемическому багажу: знанию, совету эксперта, образо-
ванию и ресурсам для исследований. Вторая – умышленную не-
восприимчивость реципиента к герменевтическим источникам 
автора, ведущую к снижению способности делиться эпистемиче-
скими ресурсами и компрометации эпистемической деятельности. 
Третья проистекает из негативного восприятия аргументов в силу 
предубеждения (с. 217). К. Хоули распространила концепцию на 
область практического знания и «ноу-хау». Д. Уандерер осмысли-
вает межличностное давление свидетельской несправедливости 
при ошибочном «отвержении» слов автора в отличие от простого 
«игнорирования». P. Мейсон рассматривает понятие «коллектив-
ных герменевтических ресурсов» и связывает эпистемическую не-
справедливость с феноменом «белого невежества» (Ч. Миллс). 
Х. Медина видит в предвзятом превышении доверия форму эпи-
стемической несправедливости. Д. Юнг, К. Линг, Д. Орандж и 
М. Савундранаягам описывают, как теоретические модели «клей-
ма» соотносятся с эпистемической несправедливостью через «сте-
реотипы». П. Гилади воспринимает ее как социальную патологию, 
предлагая социальные формы «лечения». М. Фрикер сосредоточи-
вается на индивидуальном достоинстве и транзакционной спра-
ведливости, разделяя концепцию Д. Ролза о справедливости как 
достоинстве социальных институтов. Э. Андерсон фокусируется 
на необходимости интеграции различных институтов и личностей, 
вовлеченных в исследование. 

При рассмотрении распределительной эпистемической спра-
ведливости (с. 218–219) используется понимание Д. Коуди неспра-
ведливости как неравенства в распределении благ. Эпистемические 
блага не идентифицируются с неэпистимическими ценностями, 
например счастьем. Разделяется концепция Э. Голдмана, по кото-
рой знание, понимаемое как «интересное истинное убеждение», 
является распределяемым эпистемическим благом. 

Гурень Бай полагает, что дистрибутивная эпистемическая 
справедливость требует публичного доступа к знанию по пробле-
мам с учетом индивидуального интереса. Согласно Ф. Китчеру, 
структура публичного знания определяется процессами исследо-
вания, предоставления, сертификации и передачи, различными в 
разных обществах (с. 218–219). 



Реф. ст.: Гурень Бай. Эпистемическая несправедливость  
и распределение научного знания 

19 

Китайская мыслительница понимает эпистемическую систе-
му общества как систему публичного знания, в которой институты 
определяют индивидуальный доступ к нему благодаря свой роли в 
его производстве, сертификации и распространения. Первое на-
правлено на получение новой информации и управляется идеями о 
заслуживающих осмысления вопросах. Вторая определяет, что 
оценивается как «знание». Третье передает сертифицированную 
информацию потенциальным пользователям через публичные 
СМИ и доступные для аудитории формулировки. Справедливость 
зависит от отлаженности и прозрачности этих процессов: упоря-
доченности исследований, предоставления отчетов в публичный 
депозитарий, их доступности заинтересованным лицам. 

При осмыслении эпистемической несправедливости (с. 219–
221) Гурень Бай солидаризируется с М. Фрикер в вопросе дискри-
минационной несправедливости в распространении научного зна-
ния. Наука – наиболее заслуживающий доверия институт произ-
водства знания – предоставляет эпистемическую основу для 
надлежащего анализа институтов и достоверности знания, необхо-
димых в повседневной жизни. При требующем финансовых и 
людских ресурсов распространении знания некоторые отрасли по-
лучают их в большем объеме, что приводит к широкому общест-
венному признанию, социальной предвзятости и риску эпистемиче-
ской несправедливости (с. 219). Распределительная эпистемическая 
справедливость зависит от допуска к знанию и его размещения, а 
также достоверности и свидетельств ассоциаций (М. Фрикер). Не-
справедливость проистекает из «предвзятого, нефункционального 
и непрактичного свидетельства» «источника знания» или предвзя-
того отношения к отдельному автору вопреки научному качеству 
труда. Предвзятость также повышает степень доверия к опреде-
ленным источникам. Обладающие большими ресурсами научные 
проекты способны создать лучшее публичное представительство, 
получая известность, признание и консолидированный социаль-
ный истеблишмент. Источниками несправедливости могут быть 
социальные течения и институты, определяющие доступ к ресур-
сам, финансирование и компетентность. При сохранении ведущей 
роли правительства в финансировании все большую роль приобре-
тают частные фонды, более активные в ориентации исследований. 
Лучше финансируемые проекты получают большее общественное 



Цибизова И.М. 

20 

признание и уровень доверия (с. 220). На распределение знания 
влияют также перспективы и возможности возврата вложений. Не-
которые проекты располагают большими ресурсами и приобрета-
ют больший общественный резонанс, в результате другие система-
тически игнорируются при распределении ресурсов. Проект 
мощнейшего в мире коллайдера вызвал значительный обществен-
ный резонанс. Последствия же пневмокониоза, одного из наиболее 
распространенных профессиональных заболеваний в Китае, от ко-
торого страдают около шести миллионов жителей бедных и труд-
нодоступных районов и против которого не существует эффектив-
ных средств, известны немногим специалистам. 

Ради снижения эпистемической несправедливости Гурень 
Бай предлагает развивать научное многообразие (с. 221–223), за-
действовать новые виды и источники знания, сотрудничать с вне-
академическими агентами, увеличивать социальную вовлечен-
ность в исследовательские практики, продвигать проекты 
«гражданской науки», использовать знания «экспертов-практиков» 
и другие его пласты (с. 221–222). Под научным многообразием 
подразумевается многообразие вопросов повестки дня и направле-
ний исследований. Предлагается руководствоваться концепцией 
«эффективно управляемой науки» Ф. Китчера, представленной как 
идеальное научное исследование, в котором идеальные представи-
тели всех общественных точек зрения с помощью экспертов опре-
деляют повестку разработок и распределение средств. Ряд стран 
предпринял соответствующие меры, введя гражданские жюри и 
комиссии, конференции по согласованию, исследования общест-
венного мнения и т.д. Ряд феминистских философов науки проде-
монстрировали эффективность разнородных исследовательских 
коллективов в минимизации предвзятости. Это позволяет поднять 
новые проблемы, зависящие от интересов, ценностей и опыта ис-
следователей, снизить риск игнорирования определенных проек-
тов. Вторгшись в археологию, антропологию и изучение приматов, 
женщины поставили ряд новых вопросов, внеся вклад в теории 
эволюции и социального развития и позволив рассмотреть про-
блемы с новой точки зрения (с. 222–223). Разнородность научных 
сообществ способствует всестороннему пониманию феноменов, 
порождает знание, охватывающее широкий спектр эпистемиче-
ских интересов. Осмысление эпистемической несправедливости 



Реф. ст.: Гурень Бай. Эпистемическая несправедливость  
и распределение научного знания 

21 

позволяет понять, что требуется для установления эпистемической 
справедливости как достоинства социальной системы. Гурень Бай 
находит ее в «научном многообразии», подразумевающем разно-
образие повестки и исследований (с. 223). 

И.М. Цибизова 
 

                                                      
 Цибизова Ирина Михайловна, кандидат исторических наук, научный со-

трудник отдела философии Института научной информации по общественным 
наукам РАН, itsibizova@mail.ru 



Гранин Р.С. 

Реф. ст.: КОВАЛЕНКО Н. НАУЧНАЯ ШКОЛА РАЗРАБОТКИ 
ТЕХНОЛОГИЙ ОХРАНЫ ПОЧВ НА УКРАИНЕ ВАСИЛИЯ 
ПАСТУШЕНКО.   DOI: 10.31249/rphil/2022.03.04 
KOVALENKO N. Vasyl Pastushenko’s Scientific School in the 
Development of Soil Protection Technologies in Ukraine // Acta Baltica 
Historiae et Philosophiae Scientiarum. – 2021. – Vol. 9, N 2. – P. 100–
115. 

Ключевые слова: противоэрозионные мероприятия; разра-
ботка; научные достижения; научная школа; технологии защиты 
почвы. 

Автор статьи Наталья Коваленко главный научный сотруд-
ник сектора Института истории аграрных наук, образования и тех-
ники Национальной научной сельскохозяйственной библиотеки 
Национальной академии аграрных наук Украины. В 2016 г. она 
получила степень доктора исторических наук. Ее научная деятель-
ность направлена на определение научно-организационных и кон-
цептуальных основ формирования и развития аграрных исследо-
ваний на Украине и в мире. Н. Коваленко изучает развитие 
аграрной науки в глобальном контексте, а также исследует образо-
вание и технологии, научно-исследовательские учреждения и 
высшие учебные заведения, научные школы и центры, уделяет 
внимание воззрениям известных украинских ученых и практиков-
аграриев, внесших существенный вклад в формирование и разви-
тие теоретико-методологических и практических основ аграрного 
производства на Украине. Основным направлением ее исследова-
ний является история развития сельскохозяйственных научных 
школ, внедрение и расширение инновационных технологий в эко-
логизацию сельскохозяйственного производства, совершенствова-
ние энергосберегающих и ресурсосберегающих технологий для 

22 



Реф. ст.: Коваленко Н. Научная школа разработки технологий  
охраны почв на Украине Василия Пастушенко 

23 

производства органической продукции на Украине и в мире 
(р. 115). 

В своей статье Н. Коваленко описывает достижения ученых 
ведущей научной школы по разработке почвозащитных техноло-
гий на Украине, основанной Василием Онуфриевичем Пастушенко 
(1907–1999). К этим достижениям, в частности, относятся много-
летние научные исследования фермерских хозяйств Украины с 
различными почвенно-климатическими условиями с последую-
щим внедрением практических результатов в производство, что 
обусловило эффективное производство качественной сельскохо-
зяйственной продукции и улучшение состояния окружающей сре-
ды. Это, в частности, совершенствование почвозащитных посадок, 
состоящих их смесей многолетних бобовых и сидератов1, проти-
воэрозионная обработка почвы поперек склонов, внесение удобре-
ний и мульчирование2. 

К последователям Василия Пастушенко относятся известные 
украинские ученые П.И. Бойко, В.О. Бородан, В.В. Кулбида, 
Х.К. Медвидь, И.Г. Предько, И.Г. Захарченко и др. (р. 100). 

Р.С. Гранин 
 

                                                      
1 Сидераты (зеленые удобрения) – растения, выращиваемые с целью по-

следующей заделки в почву для улучшения ее структуры, обогащения азотом и 
угнетения роста сорняков. 

2 Мульчирование – поверхностное покрытие почвы мульчей для ее защи-
ты и улучшения свойств является одним из самых эффективных способов под-
держания здоровья растений. Роль мульчи могут выполнять самые разнообразные 
как природные органические (навоз, компост, торфяная крошка), так и искусст-
венные неорганические, измельченные до определенных размеров, материалы. 
Например, мульча с магнитной восприимчивостью позволяет преодолеть про-
блему смешивания мульчи с почвой. 

 Гранин Роман Сергеевич – кандидат философских наук, старший науч-
ный сотрудник отдела философии Института научной информации по общест-
венным наукам РАН. 



Кимелев Ю.А. 

ФИЛОСОФИЯ ЧЕЛОВЕКА 

УДК 32:001.12/.18                                 

КИМЕЛЕВ Ю.А. АКСИОЛОГИЯ МОДЕРНА. ФИЛОСОФИЯ 
ЧАРЛЬЗА ТЭЙЛОРА.    DOI: 10.31249/rphil/2022.03.06 
KIMELEV Yu.A. Axiology of modernity. The Philosophy of Charles 
Taylor. 

Аннотация. Статья посвящена анализу воззрений известного 
канадского философа Чарльза Тэйлора. В первой части автор 
предлагает концептуальную схему, делающую возможной систе-
матизацию этих воззрений. Во второй части анализируются иссле-
дования истории философии эпохи модерна, которые принесли 
Ч. Тэйлору наибольшую известность. Автор концентрирует вни-
мание на процессе формирования моральной онтологии, вообще 
аксиологии модерна, по Ч. Тэйлору. В третьей части демонстриру-
ется, что аксиология модерна становится инструментом, исполь-
зуемым Ч. Тэйлором в целях анализа актуальной политической 
ситуации, в том числе в рамках ряда современных философско-
политических позиций Ч. Тэйлора в отношении нынешнего соци-
ального состояния западного мира. 

Ключевые слова: аксиология модерна; философская антро-
пология; интенциональность; социальная идентичность; социаль-
ное действие; фрейм; моральная антропология; история филосо-
фии модерна; философско-политические дебаты. 

Abstract. The article is dedicated to philosophy of a well known 
Canadian philosopher Charles Taylor. The first part suggests a 

                                                      

24 

 Кимелев Юрий Анатольевич – доктор философских наук, главный науч-
ный сотрудник отдела философии Института научной информации по общест-
венным наукам РАН. 



Аксиология модерна. Философия Чарльза Тэйлора 

25 

conceptual scheme making possible a systematic synthesis of Ch. 
Taylor’s work. The second part analyzes the study of history of modern 
philosophy which made Ch. Taylor famous. In his analysis the author 
concentrates on Ch. Taylor’s view of modern moral ontology and of 
modern axiology in general. The third part demonstrates that Ch. 
Taylor uses modern axiology to analyze the actual political situation 
The author points out that Ch. Taylor is becoming increasingly critical 
of the present-day western world. 

Keywords: modern axiology; philosophical anthropology; 
intentionality; social identity; social action; frame; moral ontology; 
history modern philosophy; debates in political philosophy. 

Для цитирования: Кимелев Ю.А. Аксиология модерна. Философия 
Чарльза Тэйлора // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и 
зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2022. – № 3. – С. 24–41. 
DOI: 10.31249/rphil/2022.03.06 

В статье предпринимается попытка системной реконструк-
ции воззрений канадского философа Чарлза Тэйлора. Эти воззре-
ния весьма влиятельны в целом ряде философских дисциплин, 
причем не только в западном академическом мире, но и за его пре-
делами. Внимание к воззрениям Тэйлора обусловлено во многом 
тем, что они представлены на пересечении социально-философ-
ской и философско-антропологической проблематики, повсемест-
но вызывающей пристальное внимание. 

Спектр философских интересов Ч. Тэйлора очень широк, 
включает философию языка, философию сознания, политическую 
философию, моральную философию, этику, философию естест-
венных науки философию социальных наук, теорию действия. Все 
эти теоретические устремления центрируются на анализе условий 
существования индивида в модерновых и современных обществах 
и связаны с утверждением гуманистического образа человека. 

Ч. Тэйлор указывает на философскую антропологию как на 
центральную тематику своего творчества. Эта антропология при-
звана противостоять натурализму и редукционизму естественно-
научной картины мира, утилитаристской этике, социально-
научному эмпиризму и связанной с ним политической практике. 

Вместе с тем представляется, что к указанию самого Ч. Тэй-
лора на центральное значение философско-антропологической 



Кимелев Ю.А. 

26 

проблематики в его работах следует добавить указание на аксио-
логическую проблематику. Как мы увидим, разработка проблема-
тики «ценностей модерна», морально-ценностных воззрений и ус-
тановок индивида модерна образует сквозную тематику всех 
теоретических усилий Ч. Тэйлора. 

«Аксиология модерна» и призвана указать на более или ме-
нее системное сочетание философско-антропологической, мораль-
но-философской и социально-философской проблематики. 

Философско-теоретические воззрения Ч. Тэйлора опираются 
на определенную концептуализацию отношения между социаль-
ной реальностью и языком, концептуализацию отношения между 
социальной практикой и самопониманием человека. Социальная 
реальность и язык находятся в отношении взаимозависимости. Для 
оформления социальной реальности необходим язык, а язык ста-
новится постижимым и понятным только через соотнесение с со-
циальной реальностью. Язык представляет собой конститутивную 
составную часть социальной реальности, важнейшую предпосылку 
того, что реальность такова, какова она есть. 

Человеческую жизнь и действие человека можно понять 
только в контексте социальной реальности, нерасторжимо связан-
ной с языком. С культурой связаны и значения вещей, а также чув-
ства и желания человека. А культура неотделима от языковых зна-
чений. 

На основе указанных взаимозависимостей формируется  
самоинтерпретация компонентно действующего человека. Само-
интерпретация осуществляется в процессе диалогического взаи-
модействия с другими людьми. В самопонимании человека инкор-
порирован набор оценок вещей и обстоятельств. Оценки образуют 
определенную систему, имеющую безусловную ценность для ин-
дивида1. 

Существенные действия должны необходимым образом но-
сить интенциональный, намеренный характер, который не может 
быть выведен из каких-либо законов или предшествующих усло-
вий. Действие следует описывать прежде всего так, как оно видит-

                                                      
1 Taylor Ch. Human Agency and Language. Philosophical Papers I. – 

Cambridge : Cambridge Univ. press, 1985. – 365 p. 



Аксиология модерна. Философия Чарльза Тэйлора 

27 

ся тому, кто действует, исходя из его намерений, верований, 
чувств. 

Представленная позиция Ч. Тэйлора противопоставлялась 
им, начиная с раннего периода его творчества, исключительно кау-
зальной теории действия. Воззрения Ч. Тэйлора в этом плане сыг-
рали в свое время важную роль в подрыве позиций бихевиоризма. 

Поскольку, как считает Ч. Тэйлор, социальная реальность 
оформляется с опорой на интерпретации действующих людей, в 
такие интерпретации, связанные с языком, то социальные науки 
должны соотноситься с самоинтерпретацией акторов. Задача соци-
альных наук заключается в «интерпретации интерпретаций» акто-
ров, а также в том, чтобы заменять ошибочные интерпретации 
правильными. Фундаментальное различие между естественными 
науками и социальными науками состоит, по Ч. Тэйлору, в том, 
что интерпретативные моменты в естественных науках не играют 
существенной роли. 

Сделаем небольшое отступление. Некоторые из указанных 
воззрений подверглись критике в философии социальных наук. 
Было указано, в частности, на недостаточную проясненность поня-
тия намерения, а также на недостаточную обоснованность утвер-
ждений о логической связи между интенциональными состояния-
ми и действиями. 

Мне представляется также, что и Ч. Тэйлором недостаточно 
учитываются современные эпистемологические подходы к про-
блематике интерпретативных элементов в естественных науках и 
истории науки. Кроме того, в большей обоснованности нуждается 
предлагаемое антологическое и эпистемологическое разделение 
объектных сфер и методологии естественных и социальных наук. 
Вызывает вопросы и представление о возможности с полной опре-
деленностью описать социальные практики, формирующие соци-
альную реальность1. 

Индивид относительно автономии по отношению к социаль-
ному контексту. Социальная идентичность является способом об-

                                                      
1 Кимелев Ю.А. Методология социальных наук. Современные дебаты. – 

Москва : РАН, ИНИОН, 2011. – 95 с. 
Кимелев Ю.А. Философия социальных наук. – Москва : РАН, ИНИОН, 

2013. – 85 с. 



Кимелев Ю.А. 

28 

ретения своего места в социальном и культурном универсуме по-
средством конкретной самоинтерпретации. Идентичность как са-
моинтерпретация осуществляется в диалогическом пространстве, 
конститутивным образом связанном с взаимным признанием ин-
дивидов. 

Идентичность индивида определяется его отношениями с 
другими индивидами. Те вещи, которые обладают для индивида 
наибольшей ценностью, являются доступными для него только 
посредством отношений с теми, кого он признает и любит. По этой 
причине Ч. Тэйлор отвергает «модные воззрения», которые утвер-
ждают подлинность и расцвет личности вне связей с другими 
людьми. Подобные воззрения непродуктивны и разрушают сами 
условия подлинности. 

Речь идет о том, что сегодня называется «вопросом иден-
тичности». Дать ответ на вопрос «кто я», значит указать на то, что 
имеет для человека жизненно важное значение. Моя идентичность 
определяется обязательствами и идентификациями, которые обес-
печивают горизонты, в рамках которого я могу пытаться опреде-
лить, что есть благо, ценность или что должно быть сделано, что я 
одобряю или чему сопротивляюсь. Другими словами, речь идет о 
том или ином горизонте, в рамках которого я в состоянии занять 
определенную позицию. Такой горизонт называется «фрейм» 
(frame). 

Ч. Тэйлор отстаивает «сильный тезис о том, что индивиды 
совершено не могут обходиться без фреймов. Те горизонты, в ко-
торых они проживают свои жизни и которые наделяют эти жизни 
смыслом, должны включать отчетливо выраженные качественные 
различия. Причем это не случайный психологический факт. Жизнь 
в рамках таких отчетливо выраженных горизонтов является кон-
ститутивной для агентности человека, выход за их пределы озна-
чал бы выход за рамки того, что считается целостной, т.е. ненару-
шенной человеческой личностью. 

Фреймы разнообразно вплетаются в измерения моральной 
жизни. Они обеспечивают явный или неявный фон наших мораль-
ных суждений, интуиций и реакций в любом из измерений. Арти-
кулировать фрейм – значит эксплицировать смысл наших мораль-
ных реакций. 



Аксиология модерна. Философия Чарльза Тэйлора 

29 

Мыслить, чувствовать, выносить суждение в рамках того 
или иного фрейма – значит функционировать с чувством, что ка-
кое-то действие или образ жизни, способ чувствования несравнен-
но выше других, которые были бы доступны для нас. Какая-то 
форма жизни может рассматриваться как более полная, какой-то 
способ действия и чувствования – как более чистый, стиль жизни – 
как более достойный и т.п. 

В общем, можно выделить три измерения того, что можно 
назвать в самом широком смысле моральным мышлением. Это 
чувство уважения и наличия обязательств по отношению к другим; 
представления о том, что образует полноценную жизнь; набор по-
нятий, связанных с достоинством. Под достоинством понимаются 
те характеристики, обладание которыми может, как считается, вы-
зывать уважение окружающих людей. 

Ч. Тэйлор определяет свою задачу как поиск той «фоновой 
картины», которая лежит в основе «моральных и духовных интуи-
ций». Он выражается и таким образом, что его целью является 
«моральная онтология, которая артикулирует, выражает эти ин-
туиции». Речь идет о «форе». К ней апеллируют, когда необходи-
мо обосновать свои притязания на правомерность. О «поиске» го-
ворится потому, что содержание указанного фона далеко не всегда 
очевидно, оно остается имплицитным. 

«Моральная онтология» не есть чистая фикция, как полага-
ют натуралисты. Скорее следует рассматривать самые глубокие 
моральные инстинкты, рассматривать свое неустранимое чувство 
того, что человеческая жизнь должна уважаться, как способ досту-
па к миру. В этом способе доступа к миру различимы онтологиче-
ские утверждения, о них можно рассуждать и можно отбирать ра-
циональным образом. 

Идеи, относящиеся к уважению к жизни, целостности и бла-
гополучию и даже процветанию других, это два момента. С одной 
стороны, они являются почти инстинктами. С другой – предпола-
гают, явно или неявно, определенные утверждения относительно 
природы и статуса человеческих существ. Если исходить из второ-
го момента, то моральная реакция представляет собой согласие или 
утверждение какой-то определенной «онтологии человеческого». 

Различные онтологические объяснения наделяют человече-
ские существа определенными свойствами – люди суть творения 



Кимелев Ю.А. 

30 

Божьи, эманации божественного огня, агенты, наделенные спо-
собностью рационального выбора. Наделение такими свойствами 
а) далеко от наших повседневных описаний; б) соотносится с на-
шей концепцией вселенной и с тем местом, которое мы в ней за-
нимаем. 

Онтологические объяснения обладают статусом выражения 
моральных инстинктов. Они выражают притязания, содержащиеся 
в реакциях людей. Мы не сможем говорить о них, если займем 
нейтральную позицию и будем описывать факты независимо от 
этих реакций, как это делается в естественных науках. 

 
*** 

Реконструированная концептуальная схема, лежащая в осно-
ве воззрения Ч. Тэйлора образует нерасторжимое единство с исто-
рическими исследованиями, которые принесли наибольшую из-
вестность Ч. Тэйлору. 

Эти исследования Ч. Тэйлор представляет как «попытку вы-
разить и написать историю модерновой идентичности». Термин 
«модерновая идентичность» призван обозначить совокупность 
(большей частью неартикулированных) видов понимания того, что 
значит быть человеческим агентом: чувства внутреннего мира, 
свободы, индивидуальности. Вдобавок изображение идентичности 
призвано послужить средством нового понимания модерна. 

Краткая экспозиция историко-философского экскурса, со-
держащегося в работе «источники эго»1, представляет этот экс-
курс как историческое подтверждение и обоснование предложен-
ной выше реконструкции концептуальной схемы. В то же время 
историко-философские позиции служат фоном диагностики со-
временной социальной ситуации. 

                                                     

Платон предлагает воззрение на моральные ресурсы. Он го-
ворит нам, куда следует обращаться для достижения более высо-
кого морального состояния. И это место – сфера мысли. Посредст-
вом мысли или разума мы достигаем господства над самими 
собой. Для этого более высокая часть души должна править более 
низкой, разум должен править желаниями. Господство над самим 

 
1 Taylor Ch. Sources of the self. – Cambridge, Massachusets : Harvard univ 

press, 1989. – 642 p. 



Аксиология модерна. Философия Чарльза Тэйлора 

31 

собой посредством разума приносит три плода: единство с самим 
собой, спокойствие и собранное самообладание. 

Без унифицированного «я» в теории Платона не развилось 
бы модерновое понятие интериорности. Вместе с тем потребовал-
ся еще один шаг, чтобы это понятие появилось. Понятие разума 
тесно связано с понятием порядка. Разум можно понимать как 
восприятие естественного или правильного порядка, и управлять 
собою посредством разума означает управлять посредством виде-
ния такого порядка. Рациональность привязана к восприятию по-
рядка. И реализовать нашу способность к разуму – значит видеть 
порядок, каков он есть. 

Благая жизнь заключается в самоуправлении посредством 
разума, но не как видение правильного порядка в душе, а более 
фундаментальным образом – как видение благого порядка целого. 
А порядок души и порядок целого нельзя видеть один без другого. 
В то же время восприятие блага делает нас подлинно добродетель-
ными. Любовь к вечному благому порядку есть последний источ-
ник и истинная форма нашей любви к правильному действию и 
благой жизни. Наиболее надежный путь к добродетели – воспри-
ятие этого порядка, который нельзя видеть не любя. 

И Аристотель, и стоики, и эпикурейцы остаются в рамках 
платоновской модели при всей критике и расхождениях. 

Трансформация, которую Ч. Тэйлор называет интернализа-
цией, заключается в замещении понимания управляемости душой 
в связанности и подчинением предсуществующему рационально-
му порядку, другим более доступным пониманием. В соответствии 
с этим порядок, обусловленный господством разума, создается, а 
не находится. Репрезентативной фигурой такого модернового воз-
зрения можно считать Декарта. 

На пути от Платона до Декарта стоит Августин. Все воззре-
ния Августина находятся под влиянием учений Платона. По Авгу-
стину, христианскую оппозицию духа и плоти следует понимать с 
помощью платоновского различения телесного и нетелесного. 

Обращение Августина к «я» было поворотом к радикальной 
рефлексивности, и это сделало язык внутреннего мира неодоли-
мым. Внутренний свет – свет, который сияет в нашем присутствии 
для самих себя. Он неотделим от того, что мы суть твари с точкой 
зрения от первого лица. В отличие от внешнего света «образ внут-



Кимелев Ю.А. 

32 

реннего мира» столь могуч потому, что речь идет об освещении 
пространства, где я присутствую для самого себя. 

«Вряд ли будет преувеличением сказать, что именно Авгу-
стин ввел внутренность радикальной рефлексивности и оставил 
это в наследство европейской традиции мышления»1. Модерновая 
эпистемологическая традиция, идущая от Декарта, сделала точку 
зрения радикальной рефлексивности фундаментальной. Это зашло 
так далеко, что породило воззрение, в соответствии с которым су-
ществует какая-то особая сфера «внутренних объектов», доступ-
ных только с такой точки зрения. А также породило представле-
ние, что «я мыслю», находится вне мира вещей опыта. 

Общим для всех аспектов констелляции эпохи конца XVI – 
начала XVII в. – новая философия, методы администрации и воен-
ной организации, дух управления и методы дисциплины – является 
набирающий силу идеал человеческого агента, способного переде-
лать себя посредством методического и дисциплинированного 
действия. Ч. Тэйлор высказывает предположение, что представ-
ленная Декартом картина «невовлеченного субъекта» выражает 
понимание агентности, наиболее конгениальное всему указанному 
движению, и это объясняет отчасти его огромное воздействие. 

Субъект с его невовлеченостью и рациональным контролем 
стал знаковой фигурой эпохи модерна. Это один из аспектов со-
временного чувства «внутреннего». Такой субъект развивается до 
своей полной формы через Локка и мыслителей Просвещения. 
Ключ к такой фигуре, к такому субъекту в том, что он приобретает 
контроль посредством невовлечения. Невовлечение всегда пред-
ставляет собой коррелят «объективации». Объективирование ка-
кой-либо сферы влечет за собой лишение этой сферы нормативной 
власти над нами. 

Деизм предстает как первый шаг по дороге, которая затем 
повела к таким неверующим, как Гельвеций, Гольбах, Кондорсе, 
Бентам. А далее эта дорога вела к модерновой секулярной культуре. 

Культура эпохи Просвещения является индивидуалистской в 
трех смыслах: она восхваляет автономию; наделяет важным значе-

                                                      
1 Taylor Ch. Sources of the self. – Cambridge, Massachusets : Harvard univ 

press, 1989. – P. 131. 



Аксиология модерна. Философия Чарльза Тэйлора 

33 

нием исследование самого себя, особенно чувств; ее видения хо-
рошей жизни обычно предполагают личную вовлеченность. 

«Моральные источники» – это «профессиональный термин 
(Тэйлора) для обозначения основополагающих благ, к которым мы 
обращаемся тем или иным образом – в размышлении, призыве, 
молитве и т.п. – для обретения моральной силы»1. В XVIII в. появ-
ляются два новых моральных источника, две «границы» исследо-
вания. Первый заключен в собственных возможностях агента, 
прежде всего возможностях рационального порядка и контроля. 
Второй источник – в глубинах природы, в порядке вещей, заклю-
чен «внутри», поскольку внутреннее есть отражение природных 
глубин – это внутреннее всплывает из моей собственной природы, 
желаний, чувств. 

Подобное наблюдалось и ранее, у Декарта и Локка, но все 
представало в теистической перспективе. Сейчас возможности че-
ловеческого разума и воли – это уже не часть плана Бога. Это ос-
нова независимой, т.е. нетеистической морали. 

Модерновая моральная культура – это культура с различны-
ми источниками. Ее можно схематично представить как простран-
ство, в котором можно двигаться в трех направлениях. Это незави-
симые «границы» или «фронтиры» и изначальное теистическое 
основание. 

Поскольку два независимых модерновых фронтира вырас-
тают из мутаций в формах христианской духовности, то их по-
прежнему можно противопоставлять теистическим вариантам. 

Ч. Тэйлор обращается к двум «крупным констелляциям 
идей», которые непосредственно или со временем способствовали 
порождению форм неверия. 

Каждая из этих констелляций сочетает два фронтира особым 
образом. Одна соединяет живое чувство возможностей невовле-
ченного разума с инструментальным прочтением природы. Другая 
сосредоточивается на наших способностях креативного воображе-
ния и сочетает это с чувством природы как внутреннего морально-
го источника. Эти формы выступают как соперники, и напряжение 

                                                      
1 Taylor Ch. Sources of the self. – Cambridge, Massachusets : Harvard univ 

press, 1989. – P. 310. 



Кимелев Ю.А. 

34 

между ними является одним из господствующих моментов модер-
новой культуры. 

«Романтический экспрессивизм возникает из протеста про-
тив идеала Просвещения – невовлеченного инструментального 
разума, а также из протеста против тех форм моральной и соци-
альной жизни, которые вытекают из этого идеала: одномерного 
гедонизма и атомизма»1. Такой протест наблюдается на протяже-
нии XIX в. и становится все более значимым по мере того как об-
щество трансформируется капиталистической индустриализацией 
в направлении все большей атомистской и инструменталистской 
ориентации. «Атомизм» критикуется как ориентация, в соответст-
вии с которой каждый определяет свои цели в индивидуальных 
терминах, а свою приверженность обществу определяет на основе 
инструментального разума. А это подрывает самую основу спло-
ченности, которую следует сохранять свободному обществу, об-
ществу участия. 

Битва между Просвещением и романтизмом продолжается. 
Об этом, в частности, в наше время свидетельствует противостоя-
ние между позициями, ориентированными технологически и эко-
логически. Продолжает существовать и еще один плод романтизма – 
национализм. 

Подводя итоги своих историко-философских исследований, 
Ч. Тэйлор указывает на моральные императивы, которые с особой 
силой ощущаются в модерновой культуре. Они связаны с давними 
моральными понятиями свободы, благожелательности, а также с 
утверждением «обычной жизни». Развитие этих понятий просле-
живается от начала модернового периода через их деистические и 
просветительские формы. Современные люди как наследники это-
го остро ощущают требования равенства, свободы и владения са-
мими собой. Такие требования считаются аксиоматически оправ-
данными. Приоритетом также обладает стремление избежать 
смерть и страдания. 

Однако за общим согласием относительно таких моральных 
императивов существуют глубокие расхождения, касающиеся кон-
ститутивных благ, соответственно моральных источников, под-

                                                      
1 Taylor Ch. Sources of the self. – Cambridge, Massachusets : Harvard univ 

press, 1989. – P. 413. 



Аксиология модерна. Философия Чарльза Тэйлора 

35 

крепляющих такие стандарты. Многообразны формы борьбы меж-
ду этими источниками. 

Моральный мир людей модерна отличается от морального 
мира предыдущих цивилизаций. Особенность европейского мо-
дерна состояла в том, что принцип уважения к индивиду форму-
лировался в терминах прав. Он играет центральную роль в запад-
ных правовых системах и в таком виде распространился по миру. 
Понятие права, называемое также субъективным правом – это по-
нятие правовой привилегии, рассматриваемой как квазисобствен-
ность агента, которого ею наделяют. Говорить о «естественных» 
человеческих правах – значит сочетать уважение к человеческой 
жизни и целостности с понятием автономии индивида, а также с 
понятием «я». 

Модерновое понятие «я» соотнесено с «внутренним миром», 
можно сказать, конституировано чувством внутреннего мира. 

Вероятно, во всех языках существуют ресурсы для самосо-
отнесения и описания рефлексивного мышления, действия, уста-
новки (эти ресурсы выходят за пределы референциальных выра-
жений). Однако это не то же самое, что превращать «я» в 
существительное с предшествующим определенным или неопре-
деленным артиклем. Здесь находит отражение специфика модер-
нового чувства агентности. 

В языках, которыми пользуются в целях самопонимания, 
оппозиция «внутренний / внешний» играет важную роль. Мысли, 
чувства, идеи считаются находящимися «внутри», а предметы – 
«вовне». 

Но сколь бы сильной и укорененной в самой природе чело-
века такая локализация ни представлялась, это в значительной ме-
ре характеристика мира западного модерного человека. Это лока-
лизация не является универсальной. Это «функция от исторически 
ограниченного способа самоинтерпретации», которая стала гос-
подствующей на Западе эпохи модерна, а затем распространилась 
в другие части планеты, но которая, однако, имела начало во вре-
мени и пространстве и у которой может быть конец. 

 
*** 



Кимелев Ю.А. 

36 

Как видно, Ч. Тэйлор стремится охарактеризовать модерн 
как «моральный мир модерна». Это составляет специфику его 
подхода к теории модерна. 

Такой подход сохраняется и в усилиях предложить теорети-
ческую характеристику нынешнего социального мира. Эта харак-
теристика опирается на концептуальную схему, реконструирован-
ную выше, а также на результаты исторических исследований 
классического модерна. Имеет смысл подчеркнуть, что данное об-
стоятельство служит четким указанием на то, что современный 
социальный мир для Ч. Тэйлора – это мир модерна, разумеется, 
претерпевший и претерпевающий существенные изменения. Риск-
ну высказать предположение, что эти изменения предстают в пер-
спективе Ч. Тэйлора как моральный мир нынешнего модерна. 

Анализ актуального социального состояния как «морального 
мира» означает прежде всего выявление преобладающих в этом 
мире ценностей. По Ч. Тэйлору, выявленные посредством историче-
ского анализа тенденции присутствуют и в современной культуре. 
В современной культуре, с одной стороны, преобладают ценности 
экономической эффективности и материального благосостояния, 
опирающиеся на способность к рациональной калькуляции. Эти 
ценности реализуются посредством социально-кодифицированных 
моделей производственной системы. С другой стороны, утвер-
ждаются ценности самореализации индивида. Они выбираются 
индивидом, исходя из его собственной идентичности, и могут да-
же противостоять господствующим в обществе ценностям. 

Современный индивид отказался от представлений о косми-
ческом или божественном порядке, который наделял человека оп-
ределенным местом в обществе, наделял его, соответственно, ро-
лью и статусом в этом обществе. А главное – индивид знал о 
смысле своей жизни. 

Свобода, приобретенная индивидом в условиях модерна, 
привела в конце концов к дискредитации воли подобных пред-
ставлений об иерархических порядках. Утверждение обычной 
жизни, проанализированное в рамках исторических исследований 
классического модерна, означает для многих утрату представле-
ний о высших измерениях человеческого существования. Ч. Тэй-



Аксиология модерна. Философия Чарльза Тэйлора 

37 

лор определяет свой исследовательский интерес как «изучение по-
следствий десакрализации для человеческой жизни в ее смысле»1. 

К негативным проявлениям современного общества как обо-
стрившимся изъянам модерна Ч. Тэйлор относит прежде всего ут-
рату смысла существования, исчезновение целей для индивида, 
утрату свободы. Основными причинами он считает индивидуа-
лизм как сосредоточение индивида исключительно в самом себе; 
мощное утверждение инструментального разума как первичность 
средств по отношению к человеческим целям; кризис гражданства 
и политического участия. У этих причин разные источники, одна-
ко в сочетании они представляют значительную опасность. 

В современной цивилизации очень важную роль играет ин-
струментальный разум – как технологии, управление, стремление 
к эффективности. Многие проблемы с необходимостью восприни-
маются как технические, решение таких проблем считается делом 
экспертов или функциональных систем. Создается впечатление, 
что из этой ситуации нет выхода. Это порождает цинизм или чув-
ство бессилия. «Таков современный вызов: как вновь увязать че-
ловеческие цели с механизмами, которыми управляется наша 
жизнь?» 

Вместе с тем Ч. Тэйлор оспаривает правомерность метафоры 
«железной клетки», в которой оказалось человечество в следствие 
использования технологии экономического разума. По его мне-
нию, это выражение в известной мере верно, однако, общее виде-
ние технологического общества как чего-то фатального упускает 
нечто существенное. В этом обществе существует определенная 
мера свободы, в то же время следует помнить о том, что битвы 
идей нерасторжимо связаны с политическими битвами относи-
тельно способов социальной организации. Можно выразиться и 
таким образом, что мощное демократическое движение является 
единственной силой, способной противостоять усиливающейся 
гегемонии инструментального разума. 

В этом вопросе и в других ключевых политических вопросах 
главную опасность представляет «фрагментация», под которой 
следует понимать неспособность людей сформировать какой-либо 

                                                      
1 Taylor Ch. Individu et modernité // Identité (s) / Coondonné par Catherina 

Halpern. – Paris : Sciences Humaines Editions, 2009. – P. 96. 



Кимелев Ю.А. 

38 

масштабный совместный проект и воплотить его в жизнь. «Фраг-
ментированное общество» – это общество, члены которого во все 
возрастающей мере оказываются неспособными идентифициро-
вать себя со своим политическим коллективом как с сообществом. 

Как подчеркивает Ч. Тэйлор, во всех демократических стра-
нах люди говорят о том, что политика ведет в никуда, что демо-
кратия не является подлинной. Тот, кто заявляет, что он уже не 
интересуется политикой, поскольку все политики коррумпирова-
ны, не просто выражает свое персональное отвращение, он осуще-
ствляет также акт делегитимизации государства. 

Вместе с тем указанные проблемы и трудности, которые в 
той или иной момент кажутся непреодолимыми, могут стать под-
контрольными посредством долговременного политического вос-
питания. 

Основные моменты философско-политических воззрений 
Ч. Тэйлора стали важной частью большинства главных дискуссий 
в англоязычной политической философии последних десятилетий, 
оказавших заметное влияние на политическую философию других 
стран, причем не только западных1. 

Следует подчеркнуть, что весьма трудно квалифицировать 
различные коммунитаристские позиции и подходы как единую 
теорию. Правильнее будет выделить ряд основных коммунитари-
стских аргументов, критических по отношению к философско-
политической нормативной теории неолиберализма. Совокупность 
подобных аргументов в состоянии выполнять функцию норматив-
ной философско-политической теории коммунитаризма. 

Один критический аргумент направлен против понятия лич-
ности, который лежит в основе либеральных теорий. Он направ-
лен, в частности, против методологического индивидуализма. 

Майкл Сандел был одним из зачинателей коммунитарист-
ской критики либерализма. М. Сандел утверждал, что контрактуа-
листская теория базируется на «пустом» понятии личности. Субъ-
ект у Джона Ролса – «развоплощенный» субъект. 

Еще один аргумент критикует провозглашаемую либераль-
ными теориями «нейтральность» справедливости. Подчеркнем 

                                                      
1 Кимелев Ю.А. Западная политическая философия в конце ХХ – начале 

XXI века. – Москва : РАН, ИНИОН, 2021. – 100 с.  



Аксиология модерна. Философия Чарльза Тэйлора 

39 

значение критического аргумента, адресованного либеральной 
теории прав, ее нормативной, соответственно, мотивационной не-
адекватности. 

Прежде всего коммунитаризм указывает на необходимость 
рассматривать коммунитарные контексты существования индиви-
да (семья, соседские отношения, различные добровольные ассо-
циации, политические объединения и т.п.) в качестве социально-
практических условий формирования идентичности этого индивида. 

Эти условия, считают коммунитаристы, следует учитывать и 
при подходе к философско-политической проблематике. А либе-
ральная перспектива, указывает коммунитаристская критика, фак-
тически полностью абстрагируется от всяких форм индивидуально-
партикуляристской укорененности в пользу контрактуалистских 
конструкций, которые являются на деле нереалистичными, игно-
рирующими реальные социальные условия жизни индивидов. 

Один из базовых тезисов коммунитаризма гласит, что инди-
виды в такой мере встроены в сообщества, в которых живут, что 
их идентичность конституируется в лингвистическом и культур-
ном планах этими сообществами. Ответ на вопрос «кто есть я» 
может быть получен посредством перечисления моих родственных 
и аффективных связей, перечисления исполняемых мной социаль-
ных ролей, а также различных групп, к которым я добровольно 
или невольно принадлежу. 

Мы постоянно осуществляем, отмечает Ч. Тэйлор, самоин-
терпретацию, и такая самоинтерпретация влечет за собой установ-
ление коммунитарных отношений между субъектами самоинтер-
претации, поскольку предполагает общий язык, посредством 
которого осуществляется самоинтерпретация. 

Коммунитаристы считают, что индивид всегда принадлежат 
определенному сообществу. Только посредством такой принад-
лежности конституируется идентичность индивида, причем иден-
тичность, стабильная во времени и позволяющая индивидам при-
знавать друг друга, признавать наличие друг у друга особых 
потребностей, предпочтений и целей. 

Ч. Тэйлор уделяет значительное внимание проблемам «при-
знания». Эти проблемы должны, как он полагает, получать преоб-
ладание над экономическими и техническими проблемами. Совре-



Кимелев Ю.А. 

40 

менная политика должна быть политикой признания и мульти-
культурализма. 

В дискуссии о мультикультурализме Ч. Тэйлор занял сле-
дующую позицию. Следует позволить различным этнокультурным 
группам свободно и добровольно существовать в рамках наличных 
политических границ. На смену многонациональным империям 
должны прийти демократические и многонациональные государ-
ства. Ч. Тэйлор обосновывает свою позицию посредством утвер-
ждения о том, что нация, обладающая четко выраженным чувст-
вом своей идентичности и желающая сама распоряжаться своими 
делами, будет готова примкнуть к какому-то многонациональному 
государству только при условии, что это государство однозначно 
признает ее. 

Осуществленный в статье анализ философско-теоретических 
позиций Ч. Тэйлора опирался на предложенную реконструкцию 
концептуальной схемы, задающей единство и системность много-
образию этих позиций. Эта схема составляет нерасторжимое един-
ство с историко-философским экскурсом. Этот экскурс с полным 
правом можно считать образцом историко-философского мастер-
ства, в том числе и потому, что он дает ответы на вопросы о со-
вместимости системного и исторического подходов, о сочетаемо-
сти различных методов, об использовании источниковедческой 
базы в историко-философском исследовании. 

Историко-философский экскурс, о котором идет речь, – это 
не просто историческое исследование. Это и философская теория 
модерна – философско-историческая, социально-философская, мо-
рально-философская, философско-политическая. 

В этом своем качестве разносторонней философской теории 
классического модерна она послужила основой многих анализов 
актуальной социальной ситуации в западном мире. Эти теоретиче-
ские усилия Ч. Тейлора носят не только диагностический, но и 
нормативный характер. Усиление критического начала – примеча-
тельная черта творчества Ч. Тэйлора последних десятилетий. 

Список литературы 

1. Кимелев Ю.А. Современная философская онтология. – Москва : РАН, ИНИОН, 
2015. – 99 с. 



Аксиология модерна. Философия Чарльза Тэйлора 

41 

2. Кимелев Ю.А. Философия и социологическая теория. Сферы взаимодействия / 
РАН, ИНИОН. – Москва, 2016. – 98 с. 

3. Кимелев Ю.А., Полякова Н.Л. Модерн и процесс индивидуализации: истори-
ческие судьбы индивида модерна. – Москва : Праксис, 2017. – 491 с. 

4. Amartya Sen The Idea of Justice. – London : Penguin, 2010. – 468 p. 
5. D’Alessandro R. L’uomo neoliberale. – Verona : Ombre corte, 2016. – 141 p. 
6. Dortier J. Les Sciences politiques // Les Sciences Humaines. – Paris : Sciences 

Humaines Edition, 2009. – P. 377–401. 
7. Frank G. Mentaler Kapitalismus. – München : Carl Hanser, 2017. – 287 S. 
8. Galli C. Filosofia politica // Problemi d’oggi / A cura di G. Cambiano, L. Fonnesu, 

M. Mori. – Bologna : il Milano, 2015. – P. 75–99. 
9. Cari P. La vulnerabile. – Roma-Bari : Laterza, 2003. – 107 p. 
10. Croce M., Salvatore A. Filosofia politica. Le nuove frontiere. – Roma-Bari : 

Laterza, 2012. – 184 p. 
11. Habermas J. Theorie des kommunikativen Handelns. – Frankfurt am Main : Suhr-

kamp, 1997. – Bd. 1 : Handlungsrationalität und gesellschaftliche Rationalisie-
rung. – 534 S. 

12. Habermas J. Theorie des kommunikativen Handelns. – Frankfurt am Main : 
Suhrkamp, 1997. – Bd. 2 : Zur Kritik der funktionalistischen Vernunft. – 641 S. 

13. Habermas J. Nachmetaphysisches Denken. – Frankfurt am Main : Suhorkamp, 
1992. – 286 S. 

14. Mordacci R. La condizione Neomoderno. – Terino : Einaudi, 2017. – XIII, 130 p. 
15. Petrucciani S. Modelli di filosofia politica. – Torinno : Einaudi, 2003. – 282 p. 
16. Veca S. La filosofia politica. – Roma-Bari : Laterza, 2005. – 135 p. 
 



Летов О.В. 

ЭТИКА 

 
ЛЕТОВ О.В. ЭТИЧЕСКИЕ АСПЕКТЫ РАЗВИТИЯ ГЕНЕТИКИ. 
(Обзор).       DOI: 10.31249/rphil/2022.03.08 

Аннотация. Обзор посвящен этическим проблемам развития 
генетических технологий. Указывается, что главная научная про-
блема заключается в нахождении механизмов, обеспечивающих 
гуманную деятельность врача-генетика. Генная инженерия под 
видом блага для пациентов чаще всего используется как инстру-
мент в геополитических интересах. Сконцентрированное внимание 
на медикаментозных процедурах и генетических вмешательствах, 
оздоравливающих организм пациентов, не дает широту философ-
ского осмысления макросоциальных явлений. При сохранении су-
ществующей системы патентования и правовой охраны патентных 
прав для мировых технологических лидеров отпадет необходи-
мость грозить внешнеполитическим оппонентам военной силой. 
Питательные вещества могут воздействовать на гены и изменять 
генетическую экспрессию, тем самым меняя фенотип человека. 

Ключевые слова: гуманная деятельность; сверхчеловек; ког-
нитивная война; консциентальный подход; биологическое разно-
образие; нутригенетика; нутригеномика. 

LETOV O.V. Ethical aspects of the development of genetics. (Review) 

Annotation. The review is devoted to the ethical problems of the 
development of genetic technologies. It is indicated that the main 
scientific problem is to find mechanisms that ensure the humane 

                                                      

42 

 Летов Олег Владимирович – кандидат философских наук, старший науч-
ный сотрудник отдела философии Института научной информации по общест-
венным наукам РАН. E-mail: mramor59@mail.ru 



Этические аспекты развития генетики 

43 

activity of a geneticist. Genetic engineering, under the guise of a boon 
for patients, is most often used as a tool for geopolitical interests. The 
concentrated attention on medical procedures and genetic interventions 
that improve the health of the patient's body does not give a broad 
philosophical understanding of macrosocial phenomena. By 
maintaining the existing system of patenting and legal protection of 
patent rights, there will be no need for world technology leaders to 
threaten foreign policy opponents with military force. Nutrients can act 
on genes and alter genetic expression, thus changing the human 
phenotype. 

Keywords: humane activity; superman; cognitive warfare; 
conscientious approach; biodiversity; nutrigenetics; nutrigenomics.  

Для цитирования: Летов О.В. Этические аспекты развития генети-
ки. (Обзор) // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зару-
бежная литература. Сер. 3: Философия : РЖ / РАН, ИНИОН. – Москва, 
2022. – № 3. – С. 42–49.               DOI: 10.31249/rphil/2022.03.08 

А.Е. Шишкин отмечает, что главная научная проблема за-
ключается в нахождении механизмов, обеспечивающих гуманную 
деятельность врача-генетика. Генная инженерия под видом блага 
для пациентов, чаще всего, используется как инструмент в геопо-
литических интересах. Исследовательская цель статьи направлена 
на установление причины, вследствие которой благое дело закан-
чивается либо коммерческим проектом, либо геополитическими 
амбициями, либо правовыми коллизиями, по которым Россия вы-
нуждена следовать за международными установками в ущерб на-
циональному саморазвитию. 

Известны злоупотребления в области генной инженерии. 
Фантастические возможности появились в связи с использованием 
информационного поля, где с помощью электромагнитного, тор-
сионного, акустического и продольного полей передаются ДНК. 
Большинство стран мира ведут попытки клонировать сверхчелове-
ка в военных целях. Научились искусственно оплодотворять жен-
щин-доноров. Имеются проблемы выживания эмбрионов при им-
плантации. Примерно каждая пятая женщина беременеет и, как 
правило, с развитием нескольких плодов, но заказчик просит оста-
вить одну зиготу, а это означает, что другие прижившиеся эм-



Летов О.В. 

44 

брионы предстоит абортировать. К сожалению, появление на свет 
не означает, что дети будут здоровыми и нормальными. 

Когнитивная война стала возможной по причине идущего 
«века людей» (Дж. Вико), «обскурационной фазы развития обще-
ства» (Л. Гумилёв), «чувственной эпохи» (П. Сорокин). Из чего 
следует, что общество не развивается, а деградирует. Надежды на 
прогресс сместились на понимание регресса, а эволюция превра-
тилась в инволюцию. Отсюда все заверения о добрых намерениях 
должны подлежать тщательному анализу и контролю со стороны 
неангажированных аутентичных биоэтических комитетов. 

Применяемые герменевтический, сотериологический и экзи-
стенциональный подходы позволили обнаружить не буквальный, а 
сакральный смысл генезиса генной инженерии. Скептический, 
стратификационный, антропологический, геополитический и 
консциентальный подходы помогли вскрыть заданность техноло-
гий по принципу «окон Овертона», когда изначально правильные 
установки искажаются в момент перевода из области возможного 
в моделирование конструкций при реализации проектов через ус-
тановление аннигиляционных механизмов в интересах политиче-
ских противников. 

Метод скептицизма помогает сомневаться в том, что клони-
рование животных и отдельных органов человека будет использо-
ваться исключительно в медицинских целях, а также улучшения 
здоровья и жизни человечества в целом. Олигархи и бизнесмены 
поддерживают эксперименты в области генетики, клонирования и 
трансплантологии, потому что рассчитывают жить как Кощей бес-
смертный – «вечно». Усилия биотехнологий и генетики обещают 
существенный прорыв в сверхфизических способностях по «вы-
плавке» человека с возможностью передвигаться как автомобиль – 
50 км в час, проводить под водой несколько часов без аквалангов, 
не иметь склонности к усталости. Только современный человек в 
погоне за консюмеризмом потерял свой божественный дар сорас-
творяться с природой и понимать ее. Леви-Стросс критиковал 
«ложный эволюционизм», «правильные вопросы ученых, но не 
правильные ответы», «западную одновекторность» и ратовал за 
сохранение самобытных древних цивилизаций, живущих в един-
стве чувственного и рационального начал. 



Этические аспекты развития генетики 

45 

Генетическая наука не может развиваться иначе, как только 
в рамках имитации утилитаристского подхода по причине обску-
рационной фазы развития человечества. Феномен консциенталь-
ной войны рассматривается как способ преодоления когнитивного 
диссонанса, как средство противостояния имитационной действи-
тельности в политике (выборы), экономике (демпинговые цены, 
отказ на ренту автохтонным народам), идеологии (Конституция 
РФ ст. 13, п. 2), финансах (девальвация рубля допускается, а ре-
вальвация – нет). Консциентальная или «смысловая война» пред-
полагает формирование нового типа поведения масс, когда чело-
век, «оглушенный» потоками информационного шума, а также 
генномодифицированной пищей (продовольственная война) и дез-
ориентацией (идеологическая война), начинает убежденно свиде-
тельствовать против самого себя. 

Сконцентрированное внимание на медикаментозных проце-
дурах и генетических вмешательствах, оздоравливающих орга-
низм пациентов, не дает широту философского осмысления мак-
росоциальных явлений, отчего получается эффект энтропии. 
Использование генной инженерии легко представить как в служе-
нии человечеству, так и в виде биологического оружия для пропа-
ганды вседозволенности. Поэтому, во-первых, следует расширить 
междисциплинарный подход к генной инженерии с привлечением 
социологии, философии, геополитики и антропологии; во-вторых, 
методология науки должна предложить новый тип учебника по 
биоэтике, чтобы материал был представлен не столько в рамках 
академической дисциплины, сколько социального института, спо-
собного противостоять консциентальной войне. 

«После мер консциентальной безопасности и условий циви-
лизационного прорыва в «век героев» (Дж. Вико), «акматическую 
фазу развития общества» (Л. Гумилёв), «идеационную эпоху» 
(П. Сорокин) возможно ожидать применение генетики в лечении 
иммунной системы, врожденной слепоты или болезни Альцгейме-
ра без энтропийных технологий, ведущих не к аннигиляции обще-
ства, а его духовному преображению» [3, с. 45]. 

А.В. Лисаченко указывает на тот факт, что современное об-
шество живет в эпоху активного раздела «патентного пирога» в 
области генных и геномных технологий. При активной поддержке 
своего государства лидируют в этом прежде всего американские 



Летов О.В. 

46 

правообладатели. Страны ЕС, даже взятые в совокупности, серьез-
но отстают, Китай постепенно догоняет США, но все равно при-
близительно трехкратно им уступает даже без учета американских 
союзников. Доля же России на диаграмме с результатами генети-
ческих и геномных исследований, воплощенными в патенты, не 
видна невооруженным глазом. 

Риски подобного положения также очевидны. «При сохра-
нении существующей системы патентования и правовой охраны 
патентных прав для мировых технологических лидеров отпадет 
необходимость грозить внешнеполитическим оппонентам военной 
силой» [1, с. 53]. Можно будет даже не морить население неугод-
ной страны голодом, лишив ее сельскохозяйственных производи-
телей права выращивать модифицированную пшеницу, рис, куку-
рузу и прочие основные культуры. Достаточно в нужный момент 
просто не продлить этим производителям лицензии на использо-
вание модифицированных семян бобовых и кормовых растений, 
оставив население без необходимых белков. Пример подобного рода 
войны можно наблюдать в сегодняшней патентно-технологичес-
кой конфронтации США и Китая. Западные авторы совершено от-
крыто говорят о «новом империализме», построенном в том числе 
на патентных правах в области геномики. 

Закономерный вопрос: что можно сделать, чтобы перело-
мить ситуацию? Разумеется, стимулировать отечественные иссле-
дования и стать мировым технологическим лидером – превосход-
ный вариант, но насколько он сейчас осуществим? Если быть 
честными, россияне проигрывают патентную гонку. И если не 
жить по правилам, диктуемым победителем, значит нужно... ме-
нять правила! 

В 2012 г. Россия не воспользовалась, к сожалению, возмож-
ностью подписать Нагойский протокол регулирования доступа к 
генетическим ресурсам и совместного использования на справед-
ливой и равной основе выгод от их применения к Конвенции ООН 
о биологическом разнообразии 1992 г., в которой Россия участвует 
с 1995 г. Почему? Данное восемь лет назад объяснение звучит се-
годня явно неубедительно: протокол якобы не актуален для Рос-
сии, так как имеет чисто сельскохозяйственную направленность, 
рассчитан на защиту бедных стран от расхищения их генетических 
ресурсов и предназначен для разрешения и предотвращения кон-



Этические аспекты развития генетики 

47 

фликтных ситуаций – тогда как у России с ведущими патентооб-
ладателями конфликтов быть не может. 

Между тем Нагойский протокол, по своей сути, – те самые 
альтернативные мировому патентному порядку правила, потреб-
ность в которых с каждым днем лишь увеличивается. Если в самой 
конвенции лишь провозглашается недопустимость передачи таких 
объектов общемирового значения, как генетические ресурсы, в 
руки какого-либо лица с возможностью извлечения им выгоды для 
себя, то Нагойский протокол предлагает конкретные механизмы и 
принципы справедливого использования таких ресурсов и распре-
деления выгод. В частности, предлагается получение согласия 
стран происхождения генетических ресурсов на их использование 
(ст. 6), передача соответствующих интеллектуальных прав в со-
вместное пользование (п.п. 1.j статьи 10), создание патентных пу-
лов и «совместное владение патентами и другими соответствую-
щими формами прав интеллектуальной собственности» (п.п. 2.q 
статьи 10). Не ломая основу мировой патентной системы, ООН 
предлагает сбалансировать ее на основе принципа учета интересов 
всего человечества, а не основных патентообладателей. Неслучай-
но ни Нагойский протокол, ни базовая конвенция не ратифициро-
ваны США – основным сегодняшним бенефициаром в области 
биотехнологий. 

А.А. Степанова, Л.К. Асякина и Н.С. Величкович подчерки-
вают, что питание играет доминирующую и заметную роль в обес-
печении здоровья. Питание может прямо или косвенно способст-
вовать патогенезу или появлению болезни. «Питательные 
вещества и продукты питания обычно взаимодействуют с генами 
без вреда для здоровья, но иногда это взаимодействие может отри-
цательно сказываться на здоровье человека» [2, с. 57]. 

Нутригеномика и нутригенетика – это двунаправленные 
термины, которые взаимосвязаны между собой. Геномика питания – 
это достаточно новая научная дисциплина, в которой используют-
ся современные технологии геномики для изучения взаимосвязи 
между генами, питанием и здоровьем. Она исследует влияние пи-
тательных веществ на весь генетический материал (геном), протеом. 
Другими словами, нутригеномика определяет, как питание воздей-
ствует на гены и изменяет экспрессию генов, которая обычно про-
является в виде заболеваний. Нутригенетика объясняет, как гены 



Летов О.В. 

48 

влияют на питание, усвоение питательных веществ, что позволяет 
обнаружить предрасположенность к различным заболеваниям. 

В настоящее время основными тенденциями нутригенетики 
и нутригеномики являются составление персонализированного 
питания, заключающегося в подборе индивидуального рациона в 
зависимости от генетического материала, разработка инновацион-
ных функциональных продуктов питания на основе генетических 
моделей, а также производство биомаркеров, позволяющих в бу-
дущем прогнозировать и распознавать болезни на ранних стадиях 
развития. 

Питательные вещества могут воздействовать на гены и из-
менять генетическую экспрессию, тем самым меняя фенотип чело-
века. Существуют следующие пути воздействия пищи на генотип. 
На пути 1, питательные вещества действуют как лиганд для фак-
торов транскрипции и влияют на нормальный рост клеток. Кроме 
того, питание может влиять на экспрессию генов посредством ме-
таболизма, как показано на пути 2. Также нормальный рост клеток 
может происходить за счет потребления пищи по пути передачи 
сигнала 3. Определенные питательные вещества могут регулиро-
вать ген и влиять на генетическую экспрессию, чтобы предотвра-
тить развитие таких заболеваний, как рак, ожирение и т.д. 

Появление и развитие раковых клеток происходит в резуль-
тате метилирования ДНК, оказывающего сильное влияние на экс-
прессию генов. Было обнаружено, что гипометилирование ДНК 
можно предотвратить путем приема фолиевой кислоты. Флаво-
ноиды исследуются как средство профилактики развития рака. 
Прогресс в изучении особенностей нужды организма в тех или 
иных нутриентах позволил индивидуализировать потребности и 
разрабатывать персональный рацион. Для индивидуального (пер-
сонифицированного) питания необходимо учитывать влияние 
употребляемой пищи на обмен веществ и влияние генотипа на раз-
витие заболеваний обмена веществ. 

Однако при назначении персонифицированного питания 
может возникнуть ряд сложностей. Например, основную роль при 
выборе продуктов питания пациенты отводят цене и индивидуаль-
ным предпочтениям, при этом убирая на второй план влияние на 
генотип нутриентов, поступающих в организм с пищей. Таким об-
разом, анализ генома не гарантирует отказ от пищевых привычек. 



Этические аспекты развития генетики 

49 

Нутригеномное тестирование возможно использовать в качестве 
дополнительного рычага к ведению правильного и здорового об-
раза жизни, которое позволило бы улучшить рацион питания и 
способы профилактики различных заболеваний. 

В эпоху современных технологий составить рацион питания 
может как диетолог, так и сам индивид, используя при этом мо-
бильные приложения. Само определение здорового образа жизни 
подразумевает регулярную физическую активность, правильные 
режимы питания и сна, поддержания баланса воды в организме и 
так далее. С помощью спортивных приложений на гаджетах можно 
контролировать правильное питание и сон, бег и ходьбу, баланс воды 
организма, регулярность тренировок и многое другое. Такой подход 
к проблеме правильного образа жизни доступен почти каждому. 

Пищевая геномика – это наука, которая помогает адаптиро-
вать питание с учетом человеческой генетики. Эта область про-
должает развиваться и помогает употреблять в рационе продукты 
в соответствии с генотипом. Нутригеномика обладает огромным 
потенциалом для улучшения рекомендаций по питанию. Но преж-
де всего нужно каждому самостоятельно задуматься о рационе пи-
тания, поскольку первый шаг на пути к здоровому образу жизни – 
это преодоление себя и воспитание воли. 

Список литературы 

1. Лисаченко А.В. Нагойский протокол к Конвенции ООН о биологическом раз-
нообразии: упущенный шанс или перспектива развития правового регулиро-
вания? // Биоэтические проблемы развития генетических технологий в Рос-
сийской Федерации : cборник тезисов научной конференции / под общ. ред. 
А.Ю. Просекова ; ФГБОУ ВО «Кемеровский государственный университет». – 
Кемерово, 2020. – С. 53–55. 

2. Степанова А.А., Асякина Л.К., Величкович Н.С. Нутригеномика и нутригене-
тика в персонифицированном питании : мобильные приложения для ведения 
здорового образа жизни // Биоэтические проблемы развития генетических 
технологий в Российской Федерации : cборник тезисов научной конференции / 
под общ. ред. А.Ю. Просекова ; ФГБОУ ВО «Кемеровский государственный 
университет». – Кемерово, 2020. – С. 57–59. 

3. Шишкин А.Е. Консциентальные технологии в области генетических исследо-
ваний // Биоэтические проблемы развития генетических технологий в Россий-
ской Федерации : cборник тезисов научной конференции / под общ. ред. 
А.Ю. Просекова ; ФГБОУ ВО «Кемеровский государственный университет». – 
Кемерово, 2020. – С. 43–45. 



Цибизова И.М. 

ФИЛОСОФИЯ РЕЛИГИИ  
И РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ 

ЦИБИЗОВА И.М. ПРОБЛЕМАТИКА СЕМЬИ В СОВРЕМЕН-
НОЙ КАТОЛИЧЕСКОЙ МЫСЛИ. (Обзор).  
DOI: 10.31249/rphil/2022.03.16 

Аннотация. Обзор посвящен проблеме понимания института 
семьи в современном католицизме. Особое внимание уделяется 
анализу влияния современного общества на деформацию традици-
онных семейных ценностей. Рассматриваются как работы католи-
ческих мыслителей, так и официальные документы Ватикана.  

Ключевые слова: католицизм; семья; теория генерации; фи-
лософия человека. 

TSIBIZOVA I.M. The theme of the family in Modern Catholic thought. 
(Review).  

Annotation. The review is devoted to the problem of understand-
ing the institution of the family in modern Catholicism. Special atten-
tion is paid to the analysis of the influence of modern society on the 
deformation of traditional family values. Both the works of Catholic 
thinkers and official documents of the Vatican are considered. 

Key words: catholicism; family; generation theory; human phi-
losophy. 

Для цитирования: Цибизова И.М. Проблематика семьи в современ-
ной католической мысли (обзор) // Социальные и гуманитарные науки. 
Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3, Философия: РЖ / РАН. 
ИНИОН. М., 2022. № 3. – С. 50–74.    DOI: 10.31249/rphil/2022.03.16 

                                                      

50 

 Цибизова Ирина Михайловна – кандидат исторических наук, науч-
ный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам РАН. E-mail: itsibizova@mail.ru 



Проблематика семьи в современной католической мысли 

51 

Семья 

Тема семьи является одной из важнейших для католических 
мыслителей. Это объясняется рядом объективных причин. В пер-
вую очередь она актуальна в свете морально-этического кризиса, 
связанного с переходом к постмодерну. 

27 ноября 2020 г. госдепартамент США создал вопиющий 
прецендент – выдал «гендерно-нейтральный» паспорт с отметкой 
«средний» гендер «Х». Было объявлено, что подобные документы 
с 1 января 2022 г смогут получить все желающие. К этому времени 
однополые браки разрешены уже в 28 странах мира. Усыновление 
детей однополыми парами узаконено на о. Гуам, в Андорре, Бель-
гии, Нидерландах, Швеции, Южной Африке, Испании, Велико-
британии, некоторых округах Канады и штатах США. Законода-
тельство Дании, Германии, Исландии и Норвегии разрешает 
однополым парам усыновление родного или приемного ребенка 
второго партнера, состоящего в гражданском союзе. Более того, 
гендерная проблема затронула ряд христианских церквей. Старо-
католические церкви1, в основном в Германии, Нидерландах, 
Швейцарии и Австрии, считают однополые браки морально при-
емлемыми и благословляют их. Либеральные лютеранские церкви 
не считают гомосексуализм грехом, дают благословение однопо-
лым парам и разрешают служение людям нетрадиционной ориен-
тации. Среди пресвитериан, баптистов и квакеров нет единого 
мнения по этим вопросам. 

В официальной латинской редакции Катехизиса Католиче-
ской церкви (ККц) отдельный раздел посвящен целомудрию и го-
мосексуализму2. Последний признается «глубоко укорененной 
тенденцией»3 в обществе. Опираясь на Священное Писание, ККц 
признает гомосексуальные акты безусловно беззаконными, проти-
воречащими естественному закону, лишающими половой акт 
функции дарования жизни и не вытекающими из эмоциональной и 

                                                      
1 Ряд западноевропейских католических церквей, в 1870 г. вышедших из-

под управления Ватикана по доктринальным причинам: неприятия догматов о 
непогрешимости Папы Римского и Непорочном зачатии.  

2 Катехизис Католической церкви (п. 2357–2359). – URL: http://ccconline.ru/ 
3 Там же, п. 2358. 

http://ccconline.ru/


Цибизова И.М. 

52 

сексуальной взаимодополняемости1. Подобные акты ни в коем 
случае не подлежат одобрению. Склонность к гомосексуализму 
интерпретируется как «трудное испытание»2, которое должно пре-
одолевать посредством целомудрия, добродетели, самообладания, 
бескорыстной дружбы, молитв и христианских таинств3. К под-
верженным этой склонности следует относиться с уважением, так-
тичностью и состраданием, избегая любого проявления дискрими-
нации4. 

Бенедикт XVI, проводивший жестко консервативную поли-
тику в отношении гомосексуализма и известный благодаря кон-
цепции антропологической или человеческой экологии, сравнивал 
гомо- и транссексуализм с экологическими бедствиями и призывал 
избавить от них человечество, поскольку последнее таким образом 
уничтожает само себя5. 

От Франциска, объявлявшего 2016 г Юбилейным годом Ми-
лосердия и призывавшего проявлять милосердие к представителям 
сексуальных меньшинств, ждали уступок по данному вопросу. Бо-
лее того, представляется, что была организована расчетливо про-
думанная провокация. 21 октября 2020 г. на Римском кинофести-
вале состоялась премьера документального фильма «Франческо», 
посвященная истории жизни Хосе Марио Бергольо и некоторым 
проблемам, связанным с его понтификатом. Уже в тот же и на сле-
дующий день пресса пестрела сенсационными заголовками: «Папа 
Римский Франциск высказался за легитимизацию однополых бра-
ков»6 или «Папа Римский окончательно предал Бога, Евангелие и 
христианское учение»7. Ватикану пришлось в срочном порядке 

                                                      
1 Катехизис Католической церкви, п. 2357. 
2 Там же, п. 2358. 
3 Там же, п. 2359. 
4 Там же, п. 2358. 
5 Папа Римский сравнил секс-меньшинства с экологическим бедствием // 

Интерфакс. – 2008. – 23 декабря. – URL: https://www.interfax.ru/russia/53360. (дата 
обращения: 31.10.2021). 

6 Francis becomes 1 st pope to endorse same-sex civil unions // ABC News. – 
2020. – 22 октября. – URL: https://abcnews.go.com/Entertainment/wireStory/pope-
endorses-sex-civil-unions-documentary-film-73736065 (дата обращения: 06.05.2022). 

7 Папа Римский окончательно предал Бога, Евангелие и христианское уче-
ние // Канал «Завтра». – 2020. – 22 октября. – URL: https://zavtra.ru/events/ 

https://www.interfax.ru/russia/53360
https://zavtra.ru/events/papa_rimskij_okonchatel_no_predal_boga_evangelie_i_hristianskoe_uchenie


Проблематика семьи в современной католической мысли 

53 

сделать разъяснение для папских нунциев1: отдельные цитаты из 
выступлений кардинала Буэнос-Айреса были вырваны из контек-
ста, а затем смонтированы. В интервью понтифик говорил о праве 
детей нетрадиционной ориентации не подвергаться дискримина-
ции в собственной семье со стороны родителей, братьев и сестер. 
Римский престол неизменно продолжает придерживаться позиции, 
одобренной Синодом епископов по вопросам семьи в 2014–2015 гг. 
и подтвержденной в постсинодальном апостольском обращении 
Папы Римского Франциска «Amoris laetitia» («Радость любви») от 
19 марта 2016 г.: браком считается лишь союз между мужчиной и 
женщиной и не считается таковым, закрытый для продолжения 
жизни2. 

Реакция Ватикана вызвала бурю протестов правозащитников 
из Вашингтона. Ситуация еще более обострилась, когда группа 
епископов обратилась в Рим за разъяснениями по данному вопро-
су. 15 марта 2021 г. Конгрегация доктрины веры сделала офици-
альное разъяснение в пояснительной ноте, подписанной ее главой 
кардиналом Луисом Ладарией Феррером и секретарем архиепис-
копом Джакомо Моранди: «Недопустимо давать благословение 
однополым союзам, поскольку брак является неразрывным союзом 
мужчины и женщины, заключаемым для рождения новой жизни». 
Одновременно подчеркивалось, что решение связано отнюдь не с 
дискриминацией сексуальных меньшинств, но с истинностью об-
рядов и сути богослужения3. 

Постоянное давление, оказываемое на Ватикан, в очередной 
раз показало важность корректного и точного использования Сло-

                                                                                                                     
papa_rimskij_okonchatel_no_predal_boga_evangelie_i_hristianskoe_uchenie. (дата 
обращения: 01.11.2021). 

1 Нунций – высший дипломатический представитель Святого Престола, 
соответствует чрезвычайному и полномочному послу. 

2 Папа Римский Франциск Первый. Послесинодальное апостольское об-
ращение «Amoris Laetitia» святейшего отца Франциска к епископам, пресвитерам 
и диаконам, людям, посвященным Богу, супругам-христианам и всем верным 
мирянам «О любви в семье». – URL: http://cathmos.h803113385.nichost.ru/wp-
content/uploads/2019/02/amoris_laetitia_ok.pdf (дата обращения: 15.11.2021).  

3 Ефимова А., Штурма Я. Благословения не будет: Ватикан отказал геям в 
венчании // Газета. ru. – 2021. – 16 марта. – URL: https://www.gazeta.ru/social/2021/ 
03/16/13513322.shtml?updated. (last downloaded: 02.12.2021). 

https://zavtra.ru/events/papa_rimskij_okonchatel_no_predal_boga_evangelie_i_hristianskoe_uchenie
http://cathmos.h803113385.nichost.ru/wp-content/uploads/2019/02/amoris_laetitia_ok.pdf
http://cathmos.h803113385.nichost.ru/wp-content/uploads/2019/02/amoris_laetitia_ok.pdf
https://www.gazeta.ru/social/2021/03/16/13513322.shtml?updated
https://www.gazeta.ru/social/2021/03/16/13513322.shtml?updated


Цибизова И.М. 

54 

ва и слов, различения между семьей в широком смысле слова 
(объединяющей разные поколения и совместно проживающих 
родственников) и браком или супружеством. 

Отстаивание собственных позиций в отношении семьи для 
Святого престола – дело чести. Это касается самих оснований цер-
ковной доктрины – Священного Писания и требования истины. 
Кроме того, в качестве семьи также интерпретируются церковные 
приходы, монастырские общины, ордена католической церкви, 
клир, сама Церковь как семья семей, непрерывно обогащаемая 
жизнью домашних1, люди римско-католического вероисповеда-
ния, Европейское сообщество и в свете энциклики Франциска I 
«Все – братья» – население Зе 2мли . 

                                                     

В здоровом моральном климате в семье европейских наро-
дов уже давно появились сомнения3. Однако христианские диаг-
носты, не требуя шоковой терапии, выражали надежды на вовремя 
начатое лечение, заключающееся в адекватном осмыслении евро-
пейского прошлого, культуры, их плодов4 и принятии на его осно-

 
1 Amoris Laetitia, § 87. 
2 Характеризующая их глава в энциклике названа «Тени закрытого мира». 

Lettera enciclica Fratelli tutti del Santo Padre Francesco sulla fraternità e amicizia 
sociale. – URL: 
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-
francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html (last downloaded: 19.11.2021). Тема 
братства и «социальной дружбы» была заложена уже в предыдущей энциклике 
«Laudato si’». – Энциклика Laudato si’ святейшего отца Франциска о заботе об 
общем доме. – URL: https://www.vatican.va/content/francesco/ru/encyclicals/docu 
ments/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html (дата обращения: 
15.11.2021). – Если же учитывать и необходимость заботы о наших «братьях 
меньших» в свете жития Франциска Ассизийского и «концепции Франциск», 
семью можно интерпретировать в еще более широком смысле.  

3 Свидетельством этого стала конференция «Европа, болезнь христианст-
ва», материалы которой опубликованы в одноименном тематическом сборнике. – 
L’Europa, la malatia di cristianesimo / Ed. Colombo G. – Milano : Vita e pensiero, 
2015. – P. 25–34. См. также: Цибизова И.М. Ландшафты души: символические 
изображения Европы. (Обзор) // Социальные и гуманитарные науки. Отечествен-
ная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия : РЖ / ИНИОН, РАН. – 2018. – 
№ 3. – С. 110–124; Еврософия: Перспективы личной и коммунитарной идентич-
ности // Человек: Образ и сущность. Гуманитарные аспекты / ИНИОН, РАН. – 
2018. – № 4(35). – С. 41–67. 

4 Цибизова И.М. Ландшафты души, с. 110–111.  

https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/ru/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/ru/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


Проблематика семьи в современной католической мысли 

55 

ве адекватных мер. Такова была политика Бенедикта XVI, уро-
женца играющей центральную роль в ЕС Германии (точнее, Бава-
рии), до избрания на престол святого Петра звавшегося Йозефом 
Алоизом Ратцингером. Его преемник, неоднократно демонстриро-
вавший свои глобалистские универсалистские склонности, в оцен-
ке роли Европейского сообщества проявил значительно большую 
категоричность. Вопреки препятствиям на пути формирования 
«всеобщего братства» – разбитых надеждах на ЕС (§ 10–12), краху 
исторической сознательности (§ 13–14), новым формам культур-
ной колонизации (§ 14), отсутствию всеобщих проектов развития 
(§ 15–17), – он предлагает получивший широкую известность про-
ект «человечество без границ» (§ 18). Понтифик постоянно под-
черкивает, что его святой покровитель Франциск Ассизский от-
крывал свое сердце всем, независимо от происхождения, 
национальности, цвета кожи и вероисповедания, рекомендовал 
избегать любых форм агрессии (§ 3), не навязывал «диалектиче-
скую войну доктрин», но объединял всех в любви Божией (§ 4)1. 
Более того, в глобальную универсальную семью включается даже 
«сестра»- или «мать»-земля, так как человеческое тело состоит из 
элементов планеты, люди дышат ее воздухом, а ее вода поддержи-
вает жизнь и восстанавливает их (§ 2)2. 

Глубоко поразивший западные семьи кризис католические 
философы также рассматривают как часть анамнеза3 «больной 
христианством Европы»4. Помимо деформации самого понятия 
«семья» в связи с гендерным вопросом наблюдается также дегра-
дация семьи традиционной. Уже в 1979 г. Конференция епископов 
Испании констатировала наличие «антропокультурных перемен, 
из-за которых индивиды получают меньшую, чем в прошлом, под-
держку социальных структур в эмоциональной и семейной жиз-
ни»5. Ныне подобная тенденция лишь усилилась. Все более воз-

                                                      
1 Fratelli tutti. 
2 Laudato si’. 
3 Анамнез – совокупность сведений, получаемых при медицинском обсле-

довании. 
4 Carera A., Locatelli A.M. Le periferie urbane nei mondi che cambiano // Vita 

e pensiero. – Milano, 2020. – A. 103, N 5. – P. 107. 
5 Цит. по: «Amoris Laetitia», § 32.  



Цибизова И.М. 

56 

растает усугубляющаяся «опасность чрезмерного индивидуализма, 
искажающего природу семейных отношений: в итоге каждый член 
семьи воспринимается как самостоятельный “островок”»1. В за-
ключении Синода по делам семьи подчеркивается: «Трения, вы-
званные не ограничиваемой индивидуалистической культурой об-
ладания и удовольствия, порождают внутри семей ситуацию 
нетерпимости и агрессивности». Понтифик добавляет к этому 
«ритм современной жизни, стресс, организацию социальной и тру-
довой сфер, так как эти культурные факторы ставят под угрозу 
возможность принимать неизменное решение». Негативно влияют 
на нравственное здоровье семей также двойственные феномены: 
нацеленная на аутентичность, не на заданное поведение персона-
лизация, способная создать атмосферу подозрительности и поощ-
рять «бегство от обязательств, закрытость в комфорте, спесь»; 
свобода выбора при отсутствии благородных задач и личной дис-
циплины, вырождающаяся в неспособность к бескорыстной само-
отдаче. Все это ведет к снижению количества браков, увеличению 
числа людей сожительствующих, не разделяющих постоянного 
места жительства2. 

Растут негативные тенденции и в традиционной семье. При 
неверном понимании «последняя может трансформироваться в 
переходное место, куда обращаются только тогда, когда это пред-
ставляется удобным, либо куда идут отстаивать свои права, а узы 
остаются отданными на произвол переменчивых желаний и об-
стоятельств». «Брачный идеал, требующий взять на себя обяза-
тельство исключительности и постоянства, в итоге разрушается 
случайными сожительствами либо капризами чувственности»3. 
Нарциссизм, хрупкость отношений, доминирование «культуры 
временного», толкающего переходить от одной связи к другой, 
нежелание детей, вызванное «антинаталистическим мышлением и 
поощряемый всемирной политикой в сфере репродуктивного здо-
ровья», отношение к пожилым людям как к бремени, рождение 
детей вне брака, разрушающие семьи вынужденные миграции, по-
нимание брака, как бремени, которое надлежит нести всю остав-

                                                      
1 Цит. по: «Amoris Laetitia», § 33. 
2 Там же, § 33. 
3 Там же, § 34. 



Проблематика семьи в современной католической мысли 

57 

шуюся жизнь, предпочтение «автономии» идеалу «совместного 
старения в атмосфере заботы друг о друге и взаимной поддержки» – 
лишь некоторые из «язв современной эпохи», уродующих и раз-
рушающих семью1. Особая тревога вызвана распространением не-
гативных «заскоков» повседневности2, типичных для неблагопо-
лучных окраин, на семьи, прежде считавшимися благополучными. 
Среди них – связи, лишенные этического качества, латентные 
конфликты, постоянное жертвование женской ролью3, нарушение 
преемственности между поколениями, что отразилось и в ослабле-
нии так называемой большой или расширенной семьи, «понимае-
мой как общность людей, связанных кровными и социальными 
узами, т.е., от родителей, дядей, тетей, двоюродных братьев и сес-
тер и даже соседей». «Индивидуализм нашей эпохи порой застав-
ляет закрываться в маленьком гнездышке и воспринимать других 
как неизбежную угрозу. Однако изоляция не приносит мир и сча-
стье, а закрывает сердце семьи и лишает ее открытого горизонта 
бытия»4. Предчувствовавший нравственный упадок семьи еще в 

                                                      
1 Цит. по: «Amoris Laetitia», §§ 39, 41, 42, 43, 45, 37, 38, 46. 
2 Термин использован в статье А. Кареры и А.М. Локателли. Carera A., 

Locatelli A.M. Op. cit., p. 107.  
3 Усугублению данной проблемы способствовали феминистические тео-

рии и движения, борющиеся за женскую эмансипацию и равномерное распреде-
ление семейных обязанностей. Для нахождения тонкой грани между двумя край-
ностями католические философы рекомендуют в духе Г. Андерса больше 
исходить из конкретной повседневной ситуации, чем из абстрактных теоретиче-
ских моделей. – Papa A. Op. сit., p. 194. Теория генерации Ф. Боттури также пред-
полагает в таких случаях руководствоваться антропологической конкретикой. 
Папа Римский Франциск указывает на еще одну грань проблемы – сокращение 
материнского присутствия в жизни ребенка, становящееся «серьезной угрозой». 
Вслед за Иоанном Павлом II понтифик настаивает: «Именно женские способно-
сти – в особенности материнство – налагают на нее обязанности, поскольку быть 
женщиной – значит исполнить на этой земле особую миссию, которую общество 
должно защищать и сохранять ради блага всех». Папа Римский Франциск Пер-
вый. Послесинодальное апостольское обращение «Amoris Laetitia» святейшего 
отца Франциска к епископам, пресвитерам и диаконам, людям, посвященным 
Богу, супругам-христианам и всем верным мирянам «О любви в семье». Amoris 
Laetitia, § 173. 

4 Там же, § 187. Интересно, что понтифик приводит пример стран Африки, 
где «после заключения брака создается крепкий союз родственников обоих суп-
ругов, сохраняющий четко определенную систему решения конфликтов и труд-



Цибизова И.М. 

58 

середине XX в. епископ Милана Джованни Батиста Монтини1 пы-
тался его предотвратить, значительно увеличив число проповед-
ников в городе, особенно в новых районах2. 

Проблемы семьи достигли такой остроты, что были затрону-
ты в энциклике Laudato si’ в разделе «экологии повседневности» в 
духе Бенедикта XVI, введшего понятие «экология человека»3. 

Католические мыслители постоянно подчеркивают, что ин-
ститут семьи теснейшим образом связан с человеческой способно-
стью к генерации. Семья определяется ими как специфическая ре-
ляционная организация, занятая драматической и полной вызовов 
работой по поддержанию связей, в основе которых лежат различия 
полов, поколений и происхождения. Цель этих связей – генерация, 
порождение4. 

Символика генеративного семейного развития – «дар, дос-
тижение, обмен» – необходима для понимания совокупного мира 
человеческих взаимоотношений. Философские категории, связан-
ные с семьей как парадигматической областью человеческих от-
ношений, во всей широте их значений, порождают важные анало-
гии со всеми аспектами существования5. 

Авторы теории генеративности постоянно позиционируют 
себя как продолжающих отстаивать благо / цель семейных уз во-
преки почти абсолютному господству конструктивизма, пытаю-
щему их разрушить6. Семейное благо рассматривается ими как 
                                                                                                                     
ностей». Там же, § 38. – Если учитывать, что вуду официально признается одной 
из разновидностей католицизма, можно только гадать, о каких способах «реше-
ния конфликтов» идет речь.  

1 Будущий Папа Римский Павел VI.  
2 Carera A., Locatelli A.M. Op. cit., p. 105. 
3 Laudato si’, § 155.  
4 Cigoli V., Scabini E. La matrice drammatica della relazione: Il caso del 

famigliare // Critica della ragione generativa / a cura di Gomarasca P. – Milano : Vita e 
pensiero, 2016. – P. 52. – (Filosofia morale ; 48).  

5 Botturi F. Postfazione // Critica della ragione generativa / a cura di 
Gomarasca P. – Milano : Vita e pensiero, 2016. – P. 277. – (Filosofia morale ; 48). 

6 Cigoli V., Scabini E. Op. cit., p. 50. Папа Римский Франциск особо винит в 
этом индивидуализм, искажающий природу семейных отношений, превращаю-
щий члена семьи в отдельный «островок» и создающий в семье обстановку не-
терпимости и агрессивности. К этому он добавляет «ритм современной жизни, 
стресс, организацию социальной и трудовой сфер, так как эти культурные факто-



Проблематика семьи в современной католической мысли 

59 

хрупкое, так как его генерирование подвергает риску личность, 
становящуюся уязвимой, беззащитной перед неконтролируемыми 
обстоятельствами как неожиданными, так и предусматриваемыми1. 

В семейной психологии ныне доминируют две концепции 
семейного благосостояния. Первая рассматривает его с точки зре-
ния аффективного удовлетворения (удовольствия) индивида, под-
черкивая гедоническую составляющую. Вторая считает эти со-
ставляющие бедными, лишенными цели, перспектив, обязательств, 
обмена, способности к жертве, интерпретирующейся позитивно 
как «реляционное дарение / реляционная уступчивость», при под-
черкивании эвдемонического аспекта отношений, рассмотренного 
Аристотелем. Данные концепции считаются взаимодополняющи-
ми с учетом видения Ф.Д. Финчема и С. Бичем супружеского бла-
га как интриги / сочетания позитивных и негативных аспектов 
взаимоотношений. Термин «процветающее супружество» семей-
ные психологи используют для характеристики нормативного / 
ценностного аспекта взаимоотношений, их оптимального функ-
ционирования, совершенствования с целью, определяющейся зна-
чимостью и направлением жизни. Однако они зачастую ставят в 
центр благополучие взаимоотношений, не взаимоотношения как 
источник благополучия индивидуума. При сведении качество суп-
ружества к аффективным / эмоциональным аспектам упускается 
его этос, выражающий смысл, направление, целевой аспект и бла-
го реляций (эвдемонию)2. Пренебрежение аффективным аспектом 
также недопустимо. Стремясь подчеркнуть, что они отнюдь не не-
дооценивают чувственный аппетит души, осмысленный Фомой 
Аквинским, католические биоэтики за исключением случаев необ-
ходимости по медицинским предписаниям не одобряют искусст-

                                                                                                                     
ры ставят под угрозу возможность принимать неизменное решение». Персонали-
зация, нацеленная на аутентичность, «при неверных ориентирах создает атмосфе-
ру постоянной подозрительности, поощряет бегство от обязательств, закрытость 
в комфорте, спесь». Свобода выбора при отсутствии благородных задач и личной 
дисциплины вырождается в неспособность к бескорыстной самоотдаче». – Amoris 
Laetitia, § 32 

1 Cigoli V., Scabini E. Op. cit., p. 48. 
2 Ibid., p. 51. 



Цибизова И.М. 

60 

венного оплодотворения, «вызывающего отделение практики по-
рождения от таковой сексуальной»1. 

В теории генеративности подчеркивается, что семейные от-
ношения, отличаясь богатством и одновременно ограничениями, 
превосходят правила, а также простое взаимодействие. Дабы благо 
отношений не противоречило благу индивидуальному, особое 
внимание уделяется каждому члену семьи. Само понимание семьи, 
согласно Ф. Боттури, должно «включать парадигму человечности, 
согласно которой каждый человек обладает собственной реляци-
онной генеративной идентичностью»2. 

С точки зрения теории нарративности создание семьи – не 
только появление реляционной подсистемы, состоящей из супру-
гов и ребенка / детей, но и объединение семейных историй двух 
родов ради возникновения третьей3. С одной стороны, супруги 
ограничены историей предков. С другой – их взаимоотношения 
становятся эмерджентной реальностью, не вытекающей автомати-
ческ  из особенностей поддерживающих их индивидуумов и 
предшествующих поколений. Они двусмысленны и загадочны, 
поскольку одновременно выделяют и объединяют жизненное про-
странство и все, что существует «между» супругами, а также свя-
щенны по происхождению

и  

                                                     

4. 
Данные отношения отличаются хрупкостью, объясняющейся 

не только тем, что неизменно прервутся, но и тем, что при их осу-
ществлении и стремлении к цели невозможно избежать драматиз-
ма. Для оптимального их поддержания – достижения процветаю-
щей супружеской жизни, включающей нормативные и ценностные 
аспекты, оптимальное функционирование семьи, улучшение от 
совершенствования отношений, общих целей, определяющих зна-
чимость и образ жизни5, – важно различать идеализацию и стрем-
ление к идеалу. Первая приводит к не улучшению, но деградации 

 
1 Agostino D’ F. Una percezione soggettiva della bioetica // Critica della 

ragione generativa / a cura di Gomarasca P. – Milano : Vita e pensiero, 2017. – P. 190. – 
(Filosofia morale ; 48). 

2 Cigoli V., Scabini E. Op. cit., p. 53. 
3 Ibid., p. 51. 
4 Ibid., p. 52. 
5 Ibid., p. 51. 



Проблематика семьи в современной католической мысли 

61 

отношений в силу отсутствия цели, которую желают достичь. Вся-
кое же отступление от «идеала» будет трактоваться как снижение 
качества и являться таковым. Второе вызывает напряженность и 
одновременно развитие отношений, как продвижение к идеально-
му супружеству, заслуживающему выполнения обязательств и за-
боты. Драматическая напряженность неизбежно присутствует в 
них, поскольку это связи между различными. Драматичными они 
представляются и при осмыслении их качественных характери-
стик. Последнее отсылает в область символического. Именно сим-
волическое объединяет многие аспекты различного в единую пер-
спективу, придавая ей смысл. Это и ткань, и этическая / аффективная 
подпитка супружеских, родительских и межпоколенческих отноше-
ний. Критически важные чувства – доверие, надежда и ощущение 
справедливости – постоянно борются со своими противоположно-
стями, создавая драматическое измерение семейной жизни. 

Семантика семьи касается нематериальных благ, основопо-
лагающих для семейных взаимоотношений. Генерация добра озна-
чает успех символического / реляционного семейного предпри-
ятия, генерация зла – провал, хотя и то и другое в какой-то мере 
постоянно присутствуют в каждой семье. 

Среди необходимых для семьи качеств Папа Римский выде-
ляет терпение, означающее недопущение дурного обращения с 
собой или физической агрессии, но умение сдерживаться в ответ 
на раздражающие обстоятельства, удалив от себя «всякое раздраже-
ние, и ярость, и гнев, и крик, и злоречие со всякою злобою» (Еф 4, 
31)1; милосердное отношение2; исцеление ревности и зависти3; 
отказ от превозношения себя и ложной гордости4; доброжелатель-
ность в духе поучения Фомы Аквинского быть обходительным с 
окружающими5; бескорыстное самоотречение при учете того, что 
неспособному любить себя самого, трудно полюбить и других: 
«Кто зол для себя, для кого будет добр? [...] Нет хуже человека, 

                                                      
1 Amoris Laetitia, § 91–92. 
2 Ibid., § 93–94. 
3 Ibid., § 95–96. 
4 Ibid., § 97–98. 
5 Ibid., § 99–100. 



Цибизова И.М. 

62 

который недоброжелателен к самому себе» (Сир 15, 5–6)1; недо-
пущение внутреннего ожесточения2; доверие3; умение радоваться 
с другими4; всепрощение5; надежда6; умение переносить все пре-
вратности в положительном ключе7; возрастание в супружеском 
милосердии8; забота о радости любви и красоте другого9; сочета-
ние браком только по любви10; проявляющаяся и возрастающая 
любовь11, в том числе страстная12; плодотворный диалог13; обра-
щение эмоциональной жизни, трансформирующейся в чуткость, на 
благо семьи14; радость от семейной жизни, интерпретируемая как 
любимой Богом, в сочетании страстей с щедрой самоотдачей, тер-
пеливой надеждой, неизбежной усталостью, стремлением к идеа-
лу15; воспитание и развитие сексуального измерения любви, пони-
маемого как дар Божий16; недопущение насилия и манипуляций, а 
также использования сексуальности в этих целях при отрицании 
любой формы сексуального подчинения17; развитие любви при 
трансформации со временем ее физической формы18. Понимая, что 
христианская семья неверно ассоциируется в обществе с аскетиз-
мом и воздержанием, как и то, что «секуляризация затуманила 
ценность союза на всю жизнь и обесценила богатство брачной 
преданности», католическая церковь намерена «глубже исследо-

                                                      
1 Amoris Laetitia, § 101–102. 
2 Amoris Laetitia, § 103–105. 
3 Ibid., § 105–108. 
4 Ibid., § 109–110. 
5 Ibid., § 111–113. 
6 Ibid., § 116–117. 
7 Ibid., § 118–119. 
8 Ibid., § 120–122. 
9 Ibid., § 126–130. 
10 Ibid., § 131–133. 
11 Ibid., § 133–135. 
12 Ibid., § 142. 
13 Ibid., § 136–141. 
14 Ibid., § 143–146. 
15 Ibid., § 147–149. 
16 Ibid., § 150–152. 
17 Ibid., § 153–157. 
18 Ibid., § 163–164. 



Проблематика семьи в современной католической мысли 

63 

вать положительные аспекты супружеской любви»1. Все эти каче-
ства прекрасно коррелируются с теорией генеративности. 

В межличностном и межпоколенческом обмене, опреде-
ляющем генеративное развитие семьи, выделяются отдача, полу-
чение и отдача / возвращение. Отдаваемое непосредственно отсы-
лает к термину «дар» – безвозмездному и рискованному поступку, 
открывающий возможность этого обмена2. Однако другой аспект 
семейных отношений связан с долгом и обязанностями, что под-
черкивает сложность и драматичность семейных взаимоотноше-
ний. Дар жизни, первостепенный и являющийся прототипом всех 
остальных даров, католические мыслители никогда не понимают 
как исключительно часть супружеских отношений. Ребенок не 
принадлежит породившим, так как они тоже были порождены, 
следовательно, обязаны своими жизнями другим, им предшество-
вавшим. Папа Римский Франциск напоминает, как Евангелие ил-
люстрирует то, что дети не являются собственностью родителей: 
им уготован свой собственный жизненный путь. Иисус – образец 
послушания родителям на Земле, Он был у них в подчинении (см. 
Лук 2, 51), но верно и то, что Он показывает нам: жизненный вы-
бор ребенка и само его христианское призвание могут требовать 
отделения от родителей ради воплощения преданности Царству 
Божию (ср. Матф 10, 34–37; Лук 9, 59–62)3. 

Дар/долг жизни лежит в центре генеративных отношений, 
являясь добродетельным продуктом движения по кругу между от-
дачей, получением и обменом: когда циркуляция прерывается и 
останавливается, начинается дегенерация, вырождение. В таком 
случае отдают без осознания принятия (если конципируют себя 
как порождающих, но не порожденных), а также без стимула к об-
мену или возвращению в будущем лишь в силу привлекательности 
генеративности. Подобное поведение приводит либо к самоизоля-
ции при стагнации отношений, либо к взрывам нарциссизма, ти-
пичного для эпохи «прославленного» или самовлюбленного «эго», 

                                                      
1 Такова позиция Папского Совета по делам семьи. – Ibid., § 157. 
2 Cigoli V., Scabini E. La matrice drammatica della relazione: Il caso del 

famigliare // Critica della ragione generativa / a cura di Gomarasca P. – Milano : Vita e 
pensiero, 2016. – P. 53. – (Filosofia morale ; 48). 

3 Amoris Laetitia, § 18. 



Цибизова И.М. 

64 

характерных форм извращения взаимоотноше-
ний/генеративности1. 

Генеративность в данном случае понимается как плод обме-
на между поколениями, т.е. способность предшественников, рас-
сматриваемых в родственном и социальном плане, создать благо-
приятные условия, дабы потомки могли созидать пространство для 
придания смысла жизни и узам из желания в свою очередь обеспе-
чить их передачу новым поколениям. 

Э. Скабини и В. Чиголи выделяют три вида межпоколенче-
ского трансфера: передачу наследства в юридическом смысле и 
связанного с ним символического (итал. trasmettere), передачу 
особенностей рода (итал. tramandare) и трансгрессию (итал. 
trasgredire). Внимание привлекается к общей для трех глаголов 
смысловой части «tra», означающей «между» как что-то опосре-
дующее и соединяющее2. Первая касается символических/матери-
альных благ, наследия, в том числе генетического, и семейного 
статуса. Это позволяет осмысливать модальность управления на-
следством и нормы, сохраняющие его в семье. Данная область – 
вотчина исследований историков, в первую очередь этноантропо-
логов, но итальянские авторы рекомендуют психологам также за-
интересоваться ей. Символика справедливости / несправедливости 
связана в основном с передачей наследства при предусмотренных 
привилегиях, процедурах включения и исключения3. 

Передача особенностей рода (tramandare) касается имени, 
происхождения, сходства. Ребенку дают имя, и этот процесс обре-
тает символические очертания, являющиеся критическими для 
идентичности. В подготовленной Бенедиктом XVI энциклике 
«Свет веры», дополненной и обнародованной Папой Римским 
Франциском, подчеркивается то обстоятельство, что имя является 
человеческим модусом придания жизни значимости: «Личность 
всегда с кем-то связана. Она происходит от других, принадлежит 
другим, ее жизнь достигает наибольшего величия во встрече с 
другими. И даже познание себя, самосознание, является формой 

                                                      
1 Cigoli V., Scabini E. Op. cit., p. 54. 
2 Контекст использования этой смысловой части в теории генеративности 

в выгодном смысле отличается от такового у постгендерных идеологов. 
3 Ibid., p. 54. 



Проблематика семьи в современной католической мысли 

65 

взаимоотношений и связано с другими, с теми, кто нас предварил: 
в первую очередь с нашими родителями, давшими нам жизнь и 
имя. Даже язык, слова, которыми мы интерпретируем нашу жизнь 
и реальность, достигает нас через других, будучи сохранен живой 
памятью других. Познание самого себя возможно только при ус-
ловии участия в превосходящей нас памяти»1.  

Присвоение имени является либо очевидной атрибуцией 
значимости и указывает место, занимаемое новорожденным в се-
мейной и / или культурной генеалогии (как представляли прежде, 
нарекая в честь предка, святого или ангела-хранителя), либо вы-
ражает мимолетный порыв (дань моде) – признак рушащегося 
времени, либо, как принято в некоторых африканских культурах, 
обеспечивает связь между живущими и давно почившими могуще-
ственными предками. Имя и его присвоение – форма признания. 
Человек знает, кто он, если признан другими – помещен в симво-
лическую среду, (при)знающую его и в этом открывающую новиз-
ну опыта – признания, нового познания и понимания признанного 
бытия. Не случайно Ф. Боттури связывает благо признания с при-
знанными отношениями2. 

Присвоение имени означает включение и одновременно от-
деление, помещение между прошлым и будущим, придание фор-
мы уникуму, начинающему свою историю не с нуля. Имя конно-
тируется со сходством. Эта тема постоянно поднимается 
родственниками, сравнивающими генеалогию супругов в присут-
ствии ребенка в связи с возможностью его включения в семью. 
Ныне вопрос признания может обретать еще более драматический 
характер при поиске неизвестного родителя (как в случаях донор-
ства спермы или яйцеклетки) и попытках отыскать в нем следы 
подобия3. 

                                                      
1 Папа Римский Франциск. Энциклика «Lumen Fidei». Епископам, пресви-

терам и диаконам, людям, посвященным Богу, и всем верным мирянам «О вере». – 
URL: https://www.vatican.va/content/francesco/ru/encyclicals/documents/papa-frances 
co_20130629_enciclica-lumen-fidei.html (дата обращения: 14.11.2021). – § 38. 

2 Cigoli V., Scabini E. Op. cit., p. 55. 
3 Ibid. – Эти темы подробно рассматриваются М. Селвини Палаццоли в 

статье с провокационным названием «Расизм в семье». Selvini Palazzoli M. 
Il razzismo nella famiglia // Archivio di psicologia, neurologia e psichiatria. – 1971. – 
N 6. – P. 549–557. – Цит. по: Cigoli V., Scabini E. Op. cit., p. 55.  

https://www.vatican.va/content/francesco/ru/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://www.vatican.va/content/francesco/ru/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html


Цибизова И.М. 

66 

Трансгрессия интерпретируется двояко: как сопротивление 
или девиация (отклонение) и как выход за пределы. Разработчиков 
теории генерации особо интересует второй аспект, открывающий 
пространство для нового. 

Межпоколенческий трансфер часто понимается в детерми-
нистском смысле как передача запретов, табу, негативной памяти – 
всего того, от чего необходимо освободиться. Скамбини и Чиголи 
же рассматривают переход наследия как ограничение и ресурс, не 
являющиеся заранее заданным знанием и предназначенные для 
сознательной передачи. Последствия этого связывающего поколе-
ния процесса, всегда драматичного и амбивалентного, могут быть 
самыми разными. Исследователи считают крайне негативным пре-
обладание репликации, оставляющей молодому поколению мало 
места для самовыражения словом и делом. Подобная опасность 
существовала в прошлом и поныне сохраняется в обществе. 
Склонность к самовыражению/самостоятельной генерации иногда 
заставляет молодежь воспринимать себя как «самосозданную», 
абсолютно новое начало, хотя в итоге этот бунт оказывается бурей 
в стакане воды, опасность, угрожающая ныне современной запад-
ной культуре. Это тупиковые пути, не создающие ничего нового и 
ведущие к дегенерации. Однако может открыться и дорога переда-
чи ценностей, диалога, пусть и бессознательного, между поколе-
ниями, состоящая в непрерывности инноваций. Она позволяет ге-
неративности процветать и создает генеративное благополучие – 
залог возрождения и (ре)генерации1. 

Автор теории генерации Ф. Боттури отмечает сложность 
придания ценности в социальных науках холистической идее и 
предметной динамике, необходимых для введения категории «бла-
го» в исследование семейных отношений. Превалирование конст-
руктивистского подхода и субъективистской редукции позитивиз-
ма, выражающихся в термине «благосостояние», не дает 
удовлетворительных результатов. Однако философ отмечает появ-
ление перспектив, позволяющих переместить оптику рассмотре-
ния с субъективного блага – благосостояния индивидуума, – на 
«благосостояние отношений», подразумевающее не только аффек-
тивные, но и этические аспекты – «смысл и направление» семей-

                                                      
1 Cigoli V., Scabini E. Op. cit., p. 56. 



Проблематика семьи в современной католической мысли 

67 

ных реляций и их вселенную1. Таким образом, внутри социального 
исследования появляется пространство для антропологической 
проблематики, пересекающейся с философской2. 

Осмысление специфики семейных отношений несет расши-
рение и углубление категориального аппарата, необходимого для 
понимания реляционной реальности. Эти отношения интерпрети-
руются как изначальные и основополагающие, так как являются 
полностью внутренние для семьи, ее проекта жизни, истории по-
колений. Также основополагающую антропологическую данность, 
закладывающую этот сценарий, представляет факт рождения че-
ловека, не зависящий от его желания. Определяющим для семьи 
синтетическим фактором называется генеративность: человек по-
рождается, вносится в историю поколений и его интимные реля-
ции также связаны с генеративным проектом, обусловленным 
встречей с противоположным полом. Семейная генеративность 
состоит в реляциях генерированный/генерировавший наряду с раз-
витием и результатом добродетельных семейных отношений, ста-
новящихся идеальными, заслуживающими обязательств и заботы, 
поскольку ценны и связаны с ценностью отдельных индивидуу-
мов. В этом смысле она обладает символической тканью, состоя-
щей из связей и направленности к идеальной полноте на всех 
уровнях: супружеских, родительских, межпоколенческих. Эта 
символика постоянно присутствует во всем генеративном процес-
се «отдачи, получения и обмена», который объясняли мыслители, 
начиная с М. Мосса, и в котором происходит «межпоколенческий 
трансфер» материального и нематериального наследства семьи3.  

Рассмотренное выше категориальное богатство указывает на 
семью как парадигматическое место в структуре человеческой ге-
неративности с широким спектром значений, содержащих важные 

                                                      
1 Подразумеваются заключения III внеочередной Генеральной ассамблеи 

Синода епископов, Relatio Synodi, от 18 октября 2014 г., XIV очередной Гене-
ральной ассамблеи Синода епископов, Relatio finalis, от 24 октября 2015 г. и по-
слесинодальное апостольское обращение «Amoris Laetitia». 

2 Botturi F. Postfazione // Critica della ragione generativa / a cura di 
Gomarasca P. – Milano : Vita e pensiero, 2016. – P. 276. – (Filosofia morale ; 48). 

3 Ibid., p. 276–277. 



Цибизова И.М. 

68 

аналогии во всех сферах опыта и одновременно свидетельствую-
щих о драматичной дегенерации в случае ее краха1. 

Пониманием семьи как порождающего, генеративного союза 
проникнуто апостольское послание Папы Римского Франциска 
«Amoris laetia» «О радости любви в семье» от 19 марта 2016 г. 
Особо подчеркивается то обстоятельство, что в Бытии поясняю-
щей параллелью к образу Божиему выступает именно пара «муж-
чина и женщина» (Быт. 1, 27). Любящая пара, рождающая жизнь, 
представляет собой настоящее, живое «изображение» (а не запре-
щенные Декалогом изваяния из камня либо золота), способное 
явить собой Бога – Творца и Спасителя. Поэтому плодовитая лю-
бовь становится символом сокровенных Божиих реалий (см. Быт 1, 
28; 9, 7; 17, 2–5.16; 28, 3; 35, 11; 48, 3–4). Человеческая пара спо-
собна порождать жизни, и с этим связана история спасения (§ 10)2. 
Одна из причин создания семьи – беспокойство человека, ищуще-
го «помощника, соответственного ему» (см. Быт 2, 18.20), способ-
ного развеять мучающее его одиночество. Это встреча с ликом, с 
«ты», отражением Божественной любви и с «первым из благ, соот-
ветствующим помощником, столпом опоры» (Vlg.: Сир 36, 26), как 
гласит библейская мудрость. Брачный союз вызывает мысли не 
исключительно о сексуальном и телесном измерении, но о добро-
вольной самоотдаче любви. Плод такого союза – «стать одною 
плотью» – как в физическом объятии, так и в единстве двух сер-
дец, жизни и, возможно, в ребенке, который родится у двоих и по-
несет в себе, объединяя и генетически, и духовно, две «плоти»3. 
Родители в Библии уподобляются «основанию дома», дети же – 
«живым камням» или оливковым ветвям, окружающим отца и 
мать. Присутствие детей всегда – знак полноты семьи в непрерыв-
ности самой истории спасения, от поколения к поколению4. Пон-
тифик цитирует Иоанна Павла II: «Супруги, вверяясь друг другу, 

                                                      
1 Возникают аналогии с высказыванием Папы Римского Франциска, кото-

рый в еще в свою бытность архиепископом Буэнос-Айреса в книге «На небе и на 
земле» (2013 г.) называл однополые браки «антропологической регрессией». Рос-
сийская газета. – 2020. – 22.10. – URL: https://rg.ru/2020/10/22/kak-vyskazyvani 
ia-papy-rimskogo-mogut-raskolot-hristianskij-mir.html (дата обращения: 10.11.2021).  

2 Послесинодальное апостольское обращение «Amoris Laetitia». 
3 Там же, §§ 11–13. 
4 Там же, § 14. 



Проблематика семьи в современной католической мысли 

69 

производят на свет новую реальность – дитя, живой образ их люб-
ви, неизменное знамение их супружеского единства, живое и не-
отъемлемое свидетельство их отцовства и материнства»1, напоми-
ная и его предупреждение о том, что ответственное родительство – 
«не неограниченное воспроизводство и не отсутствие понимания 
того, что значит – вырастить детей, но в первую очередь возмож-
ность, данная парам, мудро и ответственно использовать их не-
прикосновенную свободу с учетом социальных и демографических 
реалий, равно как собственного положения и законных пожела-
ний»2. 

Обращает на себя внимание важное уточнение понтифика-
реформатора, начавшего решать многие животрепещущие вопро-
сы современности путем создания прецедентов. Позиция в отно-
шении гендерных и квир-теорий сформулирована в этом уточне-
нии недвусмысленно: «Одно дело – понимать человеческую 
слабость и сложность жизни, а другое дело – принимать идеоло-
гии, претендующие на раздел двух нераздельных актов реально-
сти»: сексуального акта и рождения3. Именно в силу этого совре-
менная католическая биоэтика не принимает искусственного 
оплодотворения, как вызывающего отделение практики порожде-
ния от сексуальной4. Примечательно развитие католической этики, 
касающейся сексуальной жизни в семье. Новые ее положения бы-
ли сформулированы в постсинодальном апостольском обращении 
«О любви в семье», понимающем «сексуальный союз, переживае-
мый по-человечески и освященный таинством, для супругов» как 
«путь возрастания в жизни по благодати»5. 

К удивлению многих философов морали, привыкших вос-
принимать католическое отношение к сексу в духе бессмертного 
романа Г.Г. Маркеса «Сто лет одиночества», в котором жена ге-
роя, набожная католичка, укладывалась на супружеское ложе в 

                                                      
1 Послесинодальное апостольское обращение «Amoris Laetitia», § 165. 
2 Там же, § 167. 
3 Там же, § 56. 
4 Agostino D’ F. Una percezione soggettiva della bioetica // Critica della 

ragione generativa / a cura di Gomarasca P. – Milano : Vita e pensiero, 2017. – P. 189–
190. – (Filosofia morale ; 48). 

5 Amoris Laetitia, § 74. 



Цибизова И.М. 

70 

чем-то напоминающем наглухо зашитый пододеяльник с дыркой 
на причинном месте, в тексте уделяется значительное внимание 
миру эмоций (§ 143). В параграфе, посвященном страстной любви, 
подчеркивается, что «лишенная удовольствия и страсти любовь 
несостоятельна». Понтифик напоминает: согласно А. Сертильян-
жу1, «сверхъестественная любовь и небесная любовь обретают ис-
комые символы в большей мере именно в супружеской любви» и 
причина заключается именно в ее всестороннем характере (§ 142)2. 
Объединяя учение о страстях Фомы Аквинского с южным темпе-
раментом своей основной паствы3, Франциск констатирует: все, 
что человек совершает и чего ищет, наполнено страстями (§ 143), 
супружеская же любовь обращает всю эмоциональную жизнь на 
благо семьи и служит совместной жизни (§ 146). В разделе «Бог 
любит радость чад своих» (§ 147–149) даже предлагается «принять 
предложение некоторых восточных учителей – расширить грани-
цы сознания ради избавления от оков ограниченного опыта, за-
крывающего перспективы». Это аргументируется тем, что «рас-
ширение границ сознания – не отрицание и не разрушение 
желания, а, скорее, его увеличение и совершенствование» (§ 149). 
В совершенно революционном духе, отвергающем искаженный 
аскетизм (§ 147), отдельный раздел посвящается «Эротическому 
измерению любви» (§ 150–152). 

Концепция желания, присущая теории генеративности, от-
ражена в обращении понтифика в достаточно полной мере. 

При интерпретации супружества в качестве взаимного «под-
чинения», добровольно избранной взаимной принадлежности с 
совокупностью всех качеств верности, уважения и заботы сексу-
альность понимается как неотделимая от служения супружеской 
дружбе, поскольку стремится делать так, чтобы другой жил в пол-
ноте совершенства (§ 156). Она становится «полным и кристально 
чистым утверждением любви», показывающим, на какие чудеса 
способно человеческое сердце (§ 152). В духе высказывания Бене-

                                                      
1 Французский католический философ и духовный писатель, преподава-

тель философии морали в Парижском католическом институте.  
2 Amoris Laetitia, § 74. 
3 Основная масса католиков проживают в странах Центральной и Южной 

Америки, а также Италии и Испании.  



Проблематика семьи в современной католической мысли 

71 

дикта XVI: «Если человек стремится быть лишь духом и желает 
отвергнуть плоть как некое исключительно животное наследие, 
тогда дух и тело утрачивают свое достоинство»1. Утверждается, 
что истинная любовь «умеет брать от другого» и «с искренней и 
счастливой благодарностью не отказывается от телесных знаков 
любви: ласки, объятия, поцелуя и сексуального соития» (§ 157). 
Эротизм представляется специфически человеческим проявлением 
сексуальности, так как в нем можно обнаружить «супружеское 
значение тела и истинное достоинство дара» (§ 151). При этом сек-
суальная телесность понимается как «не только источник плодо-
витости и продолжения рода», но и способность «выражать лю-
бовь – именно ту любовь, в которой человек-личность становится 
даром» (§ 151)2. 

Акты, присущие сексуальному союзу супругов, отвечают 
природе сексуальности, угодной Богу, если «совершаются воисти-
ну по-человечески» (§ 154)3. Таким образом заявляется о недопус-
тимости в супружестве любых форм насилия и манипуляций, в 
том числе сексуальных (§ 153–154). Отдельно предупреждается о 
недопустимости обрушивающегося в некоторых семьях на жен-
щин вербального, физического и сексуального насилия, как проти-
воречащего самой природе супружеского союза: только «идентич-
ное достоинство мужчины и женщины» позволяет радоваться 

                                                      
1 Энциклика Deus caritas est верховного понтифика Бенедикта XVI епи-

скопам, пресвитерам и диаконам, монашествующим и всем верным мирянам 
«О христианской любви» 25 декабрь 2005 г., § 221 // Ruthenia Catholica. – URL: 
https://catholichurch.ru/index.php/files/file/212-%D1%8D%D0%BD%D1%86%D0%B 
8%D0%BA%D0%BB%D0%B8%D0%BA%D0%B0-deus-caritas-est/. (дата обраще-
ния: 03.02.2022). – См. там же. Тема необходимости заботы о теле неоднократно 
поднималась католическими мыслителями, в том числе мистиками. Тереза 
Авильская в трактате «Мистический замок» говорит не только о душе, но и ее 
центре. Речь идет не только о мистической глубине, но и самой личности, теле, 
говорящем о неведомом другим и себе. – Causse J.-D. Il corpo e la mistica da Lacan 
e de Certu // Vita e pensiero. – Milano, 2018. – An. 101, N 4. – P. 91. Ж. Лакан же 
считал бегство от тела формой истерии, отвергая также чрезмерно холодное от-
ношение к нему. – Ibid., p. 87.  

2 Иоанн Павел II. Катехистическая беседа (16 января 1980 г.), 1: Insegna-
menti III, 1 (1980), 151. – Цит. по: Amoris Laetitia. 

3 II Ватиканский Собор, Пастырская конституция Gaudium et spes, 49. – 
Цит. по: Amoris Laetitia. 

https://catholichurch.ru/index.php/files/file/212-%D1%8D%D0%BD%D1%86%D0%B8%D0%BA%D0%BB%D0%B8%D0%BA%D0%B0-deus-caritas-est/
https://catholichurch.ru/index.php/files/file/212-%D1%8D%D0%BD%D1%86%D0%B8%D0%BA%D0%BB%D0%B8%D0%BA%D0%B0-deus-caritas-est/


Цибизова И.М. 

72 

преодолению старых форм дискриминации, развитию в лоне семьи 
взаимности (§ 54). Католическая церковь возвращается к трактовке 
супружества в духе Александра Гэльского, ставившего брак выше 
прочих таинств в силу того, что последний символизирует нечто 
высокое – «союз Христа с Церковью или союз Божественной при-
роды и человеческой» (§ 159)1. 

Важность семьи была подчеркнута также в проповеди Фран-
циска, претворяющей молитву Angelus 30 января 2022 г. В ней 
подчеркивалась тщетность поиска Бога в чудесах, так как Он явля-
ет себя неожиданным образом в повседневной жизни, конкретных 
нуждах людей, в семейных проблемах, в родителях, детях, стари-
ках – именно в этом следует принимать Бога2. 

В современной политике католической церкви последова-
тельно проявляется намерение представить генеративность, в том 
числе семейную, не только как позитивную характеристику лич-
ности, но и ее привлекательность, причем большую, чем простое 
самостоятельно реализующееся благосостояние3. 

Список литературы 

1. Ефимова А., Штурма Я. Благословения не будет: Ватикан отказал геям в вен-
чании // Газета. ru. – 2021. – 16 марта. – URL: https://www.gazeta.ru/social/2021/ 
03/16/13513322.shtml?updated (дата обращения: 02.12.2021). 

2. Катехизис Католической Церкви. – URL: https://credonews.org/download/pdf/ 
katehezis.pdf/ (дата обращения: 31.10.2021). 

3. Мазурина Н. Католическая церковь смягчила свое отношение к разводам // 
Вести. ru. – 2016. – 14 сентября. – URL: https://www.vesti.ru/article/1613595 
(дата обращения: 5.01.2022). 

4. Папа Римский Бенедикт XVI. Энциклика Deus caritas est Верховного Понти-
фика Бенедикта XVI епископам, пресвитерам и диаконам, монашествующим 
и всем верным мирянам «О христианской любви» 25 декабрь 2005 г, § 221 // 

                                                      
1 II Ватиканский Собор, Пастырская конституция Gaudium et spes, 49. – 

Цит. по: Amoris Laetitia. 
2 Халходжаева С. Папа: Бог – не в чудесах, а в реальности каждого дня // 

Vatican News. – 2022. – 30.01. – URL: https://www.vaticannews.va/ru/pope/news/ 
2022-01/papa-bog-ne-v-chudesah-a-v-realnosti-kazhdogo-dnia.html. (дата обращения: 
03.02.2022). 

3 Cigoli V., Scabini E. La matrice drammatica della relazione: Il caso del 
famigliare // Critica della ragione generativa / a cura di Gomarasca P. – Milano : Vita e 
pensiero, 2016. – P. 52. – (Filosofia morale ; 48). 

https://www.gazeta.ru/social/2021/03/16/13513322.shtml?updated
https://www.gazeta.ru/social/2021/03/16/13513322.shtml?updated
https://credonews.org/download/pdf/katehezis.pdf
https://credonews.org/download/pdf/katehezis.pdf
https://www.vesti.ru/article/1613595
https://www.vaticannews.va/ru/pope/news/2022-01/papa-bog-ne-v-chudesah-a-v-realnosti-kazhdogo-dnia.html
https://www.vaticannews.va/ru/pope/news/2022-01/papa-bog-ne-v-chudesah-a-v-realnosti-kazhdogo-dnia.html


Проблематика семьи в современной католической мысли 

73 

Ruthenia Catholica. – URL: https://catholichurch.ru/index.php/files/file/212-
%D1%8D%D0%BD%D1%86%D0%B8%D0%BA%D0%BB%D0%B8%D0%BA
%D0%B0-deus-caritas-est/ (дата обращения: 03.02.2022). 

5. Папа Римский окончательно предал Бога, Евангелие и христианское учение // 
Канал Завтра. – 2020. – 22 октября. – URL: https://zavtra.ru/events/papa_ 
rimskij_okonchatel_no_predal_boga_evangelie_i_hristianskoe_uchenie (дата об-
ращения: 01.11.2021). 

6. Папа Римский Франциск высказался за легитимизацию однополых браков // 
канал «Медуза» 21 октября 2020. – Mode of access: https://meduza.io/news/ 
2020/10/21/papa-rimskiy-vyskazalsya-za-legalizatsiyu-odnopolyh-soyuzov. (last 
downloaded: 01.11.2021). 

7. Папа Римский разрешил священникам отпускать грех аборта // Delfi.ru. – 
2016. – 21 ноября. – URL: https://www.delfi.lt/ru/abroad/global/papa-rimskij-
razreshil-svyaschennikam-otpuskat-greh-aborta.d?id=72930706 (дата обращения: 
21.01.2022). 

8. Папа Римский сравнил секс-меньшинства с экологическим бедствием // Ин-
терфакс. – 2008. – 23 декабря. – URL: https://www.interfax.ru/russia/53360 (дата 
обращения: 31.10.2021). 

9. Папа Римский Франциск Первый. Послесинодальное апостольское обращение 
«Amoris Laetitia» святейшего отца Франциска к епископам, пресвитерам и 
диаконам, людям, посвященным Богу, супругам-христианам и всем верным 
мирянам «О любви в семье». – URL: http://cathmos.h803113385.nichost.ru/wp-
content/uploads/2019/02/amoris_laetitia_ok.pdf (дата обращения: 15.11.2021). 

10. Папа Римский Франциск Первый. Энциклика «Laudato si’» святейшего отца 
Франциска о заботе об общем доме. – URL: https://www.vatican.va/content/ 
francesco/ru/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si. 
html (дата обращения: 22.11.2021). 

11. Папа Римский Франциск. Энциклика «Lumen Fidei». Епископам, пресвитерам 
и диаконам, людям, посвященным Богу, и всем верным мирянам «О вере». – 
URL: https://www.vatican.va/content/francesco/ru/encyclicals/documents/papa-fran 
cesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html (дата обращения: 14.11.2021). 

12. Халходжаева С. Папа: Бог – не в чудесах, а в реальности каждого дня // 
Vatican News. – 2022. – 30.01. – URL: https://www.vaticannews.va/ru/pope/news/ 
2022-01/papa-bog-ne-v-chudesah-a-v-realnosti-kazhdogo-dnia.html (дата обраще-
ния: 03.02.2022) 

13. Цибизова И.М. Некоторые аспекты современной католической философии и 
теологии / под ред. Г.В. Хлебникова. – Москва : ИНИОН, 2020. – 139 с. – 
(Проблемы философии). 

14. Agostino D’ F. Una percezione soggettiva della Bioetica // Critica della ragione 
generativa / a cura di Gomarasca P.– Milano : Vita e pensiero, 2016. – P. 185–198. – 
(Filosofia morale ; 48). 

15. Botturi F. La generazione del bene : Gratuità ed esperienza morale. – Milano : Vita 
e pensiero, 2009. – 400 p. – (Filosofia morale). 

https://zavtra.ru/events/papa_rimskij_okonchatel_no_predal_boga_evangelie_i_hristianskoe_uchenie
https://zavtra.ru/events/papa_rimskij_okonchatel_no_predal_boga_evangelie_i_hristianskoe_uchenie
https://www.delfi.lt/ru/abroad/global/papa-rimskij-razreshil-svyaschennikam-otpuskat-greh-aborta.d?id=72930706
https://www.delfi.lt/ru/abroad/global/papa-rimskij-razreshil-svyaschennikam-otpuskat-greh-aborta.d?id=72930706
https://www.interfax.ru/russia/53360
http://cathmos.h803113385.nichost.ru/wp-content/uploads/2019/02/amoris_laetitia_ok.pdf
http://cathmos.h803113385.nichost.ru/wp-content/uploads/2019/02/amoris_laetitia_ok.pdf
https://www.vatican.va/content/francesco/ru/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/ru/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/ru/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/ru/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://www.vatican.va/content/francesco/ru/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://www.vaticannews.va/ru/pope/news/2022-01/papa-bog-ne-v-chudesah-a-v-realnosti-kazhdogo-dnia.html
https://www.vaticannews.va/ru/pope/news/2022-01/papa-bog-ne-v-chudesah-a-v-realnosti-kazhdogo-dnia.html


Цибизова И.М. 

74 

16. Carera A., Locatelli A.M. Le periferie urbane nei mondi che cambiano // Vita e 
pensiero. – Milano, 2020. – A. 103, N 5. – Р. 103–108. 

17. Causse J.-D. Il corpo e la mistica da Lacan e de Certu // Vita e pensiero. – Milano, 
2018. – An. 101, N 4. – P. 84–91.  

18. Cigoli V., Scabini E. La matrice drammatica della relazione: Il caso del famigliare // 
Critica della ragione generativa / a cura di Gomarasca P. – Milano : Vita e pensiero, 
2017. – P. 47–56. – (Filosofia morale ; 48). 

 



Реф. ст.: Бромелл Н. «Третья и более мрачная мысль»: афроамерикан-
ские вызовы политическим теориям Жака Рансьера и Акселя Хоннета 

СОЦИАЛЬНАЯ ФИЛОСОФИЯ 

Реф. ст.: БРОМЕЛЛ Н. «ТРЕТЬЯ И БОЛЕЕ МРАЧНАЯ МЫСЛЬ»: 
АФРОАМЕРИКАНСКИЕ ВЫЗОВЫ ПОЛИТИЧЕСКИМ ТЕОРИ-
ЯМ ЖАКА РАНСЬЕРА И АКСЕЛЯ ХОННЕТА. 
DOI: 10.31249/rphil/2022.03.11 
BROMELL N. «That Third and Darker Thought»: African-American 
Challenges to the Political Theories of Jacques Rancière and Axel 
Honneth // Critical Philosophy of Race. – 2019. – Vol. 7, N 2. – P. 261–
288. 

Ключевые слова: раса; философия; афроамериканская поли-
тическая мысль; Чарльз Миллс; Аксель Хоннет; Жак Рансьер. 

Ник Бромелл – профессор английского языка в Университе-
те Массачусетса (в городе Амхерст). Исследователь политической 
мысли борца за права чернокожего населения Америки Фредерика 
Дугласа1. Автор книги «Время всегда сейчас: черная мысль и 
трансформация американской демократии» (Оксфорд) (р. 283). 

В своей статье Бромелл исследует несколько проблем аф-
роамериканской политической мысли в контексте их критики дву-
мя выдающимися теоретиками – Жаком Рансьером2 и Акселем 

                                                      
1 Фредерик Дуглас (наст. имя – Фредерик Огастес Уошингтон Бейли; 

1818–1895) – американский писатель, просветитель, аболиционист, редактор и 
оратор. Один из известнейших борцов за права чернокожего населения Америки, 
руководитель негритянского освободительного движения. 

75 

2 Жак Рансьер (род. 1940) – французский философ и политический теоре-
тик. Для его политической философии характерны следующие ключевые поня-
тия: политика, несогласие, полиция, равенство, постдемократия (консенсусная 
система современности, основанная на тождестве общества и индивида и рас-
смотрении общества как суммы его частей). 



Гранин Р.С.  

76 

Хоннетом1 – представителями континентальной традиции евро-
пейской политической философии (р. 261). Бромелл пишет, что 
если привнести некоторый ряд афроамериканских политических 
мыслителей в полемику между ними, эта полемика выявит опре-
деленные контуры и ограниченность мышления последних. Глав-
ным из них является их неосведомленность или безразличие к сво-
ей расовой принадлежности. Они не «видят», что они белые в том 
смысле, в каком это подразумевал Шарль Миллс2, писавший, что 
«раса для них не имеет значения, так как они уже по умолчанию 
позиционируются как белые люди, культурно и когнитивно являю-
щиеся европейцами, расово привилегированными представителями 
Запада» (р. 281). Почему это важно, задается вопросом автор. И по-
чему у Рансьера и Хоннета наблюдается явное безразличие к расе? 
Здесь, пишет Бромелл, следует провести различие между теорети-
ками, пишущими об африканской истории и мысли черной амери-
канской диаспоры, и теоретиками, чьи работы и исследования со-
средоточены на других темах. Бромелл показывает, что многие 
авторы, работающие в рамках рансьеровской и хоннетовской тео-
рии, просто не критически используют ее, отказываясь от возмож-
ности обогатить свои собственные аргументы за счет более диалек-
тического подхода. Поэтому в некоторых наихудших сценариях 
они рискуют в корне неверно истолковать мысль черных, объясняя 
ее теориями, столь радикально игнорирующими вопрос расы во-
обще и собственной «белизны» в частности. Вместо того чтобы 
рассматривать «черную мысль» через призму англо-европейских 

                                                      
1 Аксель Хоннет (род. 1949) – немецкий философ и социолог, продолжа-

тель идей Франкфуртской школы. Глава Франкфуртского института социальных 
исследований, профессор философии Франкфуртского университета (Германия) и 
Колумбийского университета (США). Работает в сфере социальной и политиче-
ской философии. Занимается темой «моральной грамматики» социальных кон-
фликтов, а также вопросом социального «признания». 

2 Чарльз Уэйд Миллс (1951–2021) – физик, философ, профессор нравст-
венной и интеллектуальной философии. Считается пионером критической расо-
вой теории и расовой философии, его называли «черным Сократом». В книге 
«Расовый договор» (1997) утверждает, что общественный договор на самом деле 
является договором, основанным на понятии господства белых. Такие классиче-
ские договорные теории, как предложенные Томасом Гоббсом, Джоном Локком, 
Жан-Жаком Руссо и Иммануилом Кантом, были построены на допущении гос-
подства белой расы, расового договора. 



Реф. ст.: Бромелл Н. «Третья и более мрачная мысль»: афроамерикан-
ские вызовы политическим теориям Жака Рансьера и Акселя Хоннета 

77 

теорий, почему бы не обратиться к теоретическим работам самих 
черных мыслителей? Самые глубокие предположения Рансьера и 
Хоннета стали бы более выпуклыми (для других и, возможно, для 
них самих), если бы они имели практический опыт общения с чер-
нокожими мыслителями. 

Такое взаимодействие дало бы больше, чем разоблачение 
окклюзий (сокрытий) и ограничений многих европейских филосо-
фов. Это также указывало бы на новые возможности реконфигура-
ции с новыми метафорами и идеями некоторых традиционных де-
батов и дилемм, из которых составилась европейская философия. 
Причем на сегодняшний день большинство европейских полити-
ческих философов так и не смогли решить собственные расовые 
проблемы в Европе, так как вопрос расы не был связан напрямую с 
собственной традицией политической философии. Тогда как диа-
лектическая встреча с черной политической мыслью могла бы из-
менить эту ситуацию к лучшему (р. 282). 

Р.С. Гранин* 
 

                                                      
* Гранин Роман Сергеевич – кандидат философских наук, старший науч-

ный сотрудник отдела философии Института научной информации по общест-
венным наукам РАН. 



Цибизова И.М. 

 

ЦИБИЗОВА И.М.* ГИПЕРМОРАЛЬ, ОСОБЕННОСТИ ИДЕОЛО-
ГИЙ ПОСТМОДЕРНА И ИНФОРМАЦИОННЫЕ ВОЙНЫ. (Об-
зор).     DOI: 10.31249/rphil/2022.03.12 

Аннотация. В статье рассматриваются проблемы гипермо-
рали глобализированного мира и вытекающих из нее проблем ин-
формационной войны. 

Ключевые слова: Ватикан; гипермораль; индивидуализм; 
информационная война; культура отмены; христианство; элита. 

TSIBIZOVA I.M. Hypermorality, pecalarities of post-modern 
ideologies and the informational wars. (Review) 

Abstract. The article reviews the problem of hyper-morality in 
the globalized world and resulting problems of the informational war. 

Keywords: Christianity; culture of cancellation; elite: hyper-
morality; ideological war; individualism; Vatican. 

Для цитирования: Цибизова И.М. Гипермораль, особенности 
идеологий постмодерна и информационные войны // Социальные и гума-
нитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Фило-
софия. – 2022. – № 3. – С. 78–95.       DOI: 10.31249/rphil/2022.03.12 

Немецкий мыслитель, колумнист журнала «Цицерон», пред-
ставитель «технологического консерватизма» А. Грау, развив вы-
двинутую концепцию А. Гелена, осмыслил особенности совре-
менного общества как общества «гиперморали» [19]. 

                                                      

78 

* Цибизова Ирина Михайловна – кандидат исторических наук, научный 
сотрудник отдела философии Института научной информации по общественным 
наукам РАН. E-mail: itsibizova@mail.ru 



Гипермораль, особенности идеологий постмодерна  
и информационные войны 

79 

Еще в 1949 г. Мирча Элиаде отмечал, что «современный че-
ловек живет в разрушенном, десакрализованном однородном мире, 
лишенном всяких ориентиров. Дом вследствие индустриализации 
превратился в жилище, «машину для жилья», а мир – в «совокуп-
ность ресурсов». Человек более не живет в «реальном». Возвы-
шенное восприятие мира человеком архаики для него – набор ин-
фантильных сказок. Однако современный человек постоянно 
ощущает ностальгию по утраченному пониманию жизни, выли-
вающуюся в крипторелигиозность [13, с. 176]. 

Двадцать лет спустя в 1969 г. в книге «Мораль и гипермо-
раль» Гелен, трактующий гуманизм как любовь к человеку, возве-
денную в обязанность, и «культ человечества», заменивший культ 
Бога и религии, предупреждал о серьезных рисках слияния его с 
гипертрофированной моралью, а также идеологией процветания, 
утверждающего прямую связь морализаторского аргумента с соб-
ственным карманом и дискредитацией роли институтов в общест-
ве. Институтам же, по его мнению, принадлежит решающая роль в 
хранении и развитии общественного этоса [19, с. 55]. 

Ныне во времена постмодерна ситуация стала гротесковой. 
А. Грау констатирует тот факт, что мы живем во времена гипермо-
рали. Гиперморализм стал ведущей идеологией западного общест-
ва. Это напрямую связано с успешностью идеологии в открытом 
плюралистическом обществе лишь при эксплуатации жизненных 
ощущений людей наряду с готовыми (точнее, заготовленными за-
ранее) основанием и «культурным и эмоциональным жизненным 
пространством» [19, с. 7]. Завоевание этих позиций гиперморализм 
обязан обещаниям «сделать жизнь менее мучительной и более ос-
мысленной» и повсеместным проникновением в повседневную 
культуру [19, с. 8]. 

Принципиальная новизна идеологии гиперморализм заклю-
чается в его основании [19, с. 10] и замкнутости [курсив мой. – 
И. Ц.] на самом себе. В моральном дискурсе не принимаются иные 
аргументы, кроме моральных. Экономические, политические, на-
учные и технологические вопросы рассматриваются исключитель-
но с моральной перспективы. Иные взгляды расцениваются не как 
законное право на собственную точку зрения, но как моральное 
отступничество. Морализация социально-политических проблем 
служит разжиганию эмоций и массовой мобилизации в борьбе за 



Цибизова И.М. 

80 

общественное мнение [19, с. 12]. В обществе, сформированном 
СМИ, любые предметные вопросы вызывают лишь досаду и раз-
дражение. Убежденному моралисту не нужны аргументы: он ап-
риорно выступает на стороне добра. Мораль – последнее, во что 
верят те, кто больше ни во что не верит, – стала религией [19, 
с. 14]. Даже многие церкви редуцируют религию до морали. 

Единственных общечеловеческих морали и этики не сущест-
вует. Их множество, и все они отличаются не плюрализмом и то-
лерантностью, а авторитарностью [19, с. 23–24], иначе не выпол-
няли бы своих функций. Напрашивается не озвученный Грау 
вывод: вооруженный идеологией гиперморализма либерализм ста-
новится тоталитаризмом. Если ранее существовал конфликт между 
моральными норм и стремлением к повышению уровня жизни, а 
также потребностью торговать с теми, кто придерживается иных 
представлений о нравственности [19, с. 29], ныне все обязаны под-
чиняться единственно правильной идеологии. 

Христианство, по мнению Грау, создало предпосылки для 
появления гиперморали, и само от него пострадало [19, с. 37]. 
Идея наступление «царства всеобщего блага» и разумного универ-
сального порядка оказалась для обывателя настолько привлека-
тельнее предлагаемых христианством смысла и спасения, что «пе-
режила самого Бога» [19, с. 37–38]. Его заменили обоготворяемые 
институты основания рациональной индивидуалистической мора-
ли. Результат – господство секуляризованных идеологий и сакра-
лизация светского: нации, культуры, искусства, истории, классо-
вой борьбы, расы, человека, экономики. 

Попытки рационализации и универсализации морали приве-
ли к появлению претендующих на универсальность моральных 
учений, вступивших в конфликт между собой и вылившихся в 
«кровавую войну идеологий» за воплощение собственного виде-
ния блага – создание секуляризованной версии Царствия Божиего. 
Это означало кризис не только потуг основания единой морали, но 
и ее самой [19, с. 41]. Встала проблема основания морали вне 
идеологии. Создав видимость отсутствия такой связи, мораль пре-
вратилась в идеологию, породив морализаторство. Ранние мораль-
ные идеологии выводились из высших систем – религии или тра-
диции. «Постидеологическая мораль» возжелала зиждиться на 
самой себе, стать моралью в чистом виде без мировоззренческих 



Гипермораль, особенности идеологий постмодерна  
и информационные войны 

81 

предпосылок. Без иллюзий «чистого блага», служащих ее основой, 
существование подобной морали немыслимо. Она игнорирует от-
носительность добра и его связь с культурой, историей, общест-
венной ситуацией. Пытаясь дистанцироваться от идеологий, эта 
мораль становится все строже и нетерпимее. Из ее понимания себя 
как объективного учения о благе, реализующегося независимо от 
времени и пространства, следуют экспансионизм и стремление 
дискредитировать противника, низводящегося до пациента, кото-
рый нуждается не в аргументах, а в лечении. Непринятие объявля-
ется патологией, и это загодя дискредитирует несогласных. Когда 
мораль становится единственным значимым мерилом норматив-
ных дебатов [19, с. 47], все общественно-политические вопросы 
сводятся к нравственным. 

Тотальный характер морализма не признает временных и 
пространственных границ, не способен к дифференциации истори-
ческих и культурных условий. Он считает каждого индивидуума 
ответственным за все происходящее в мире независимо от его дис-
танцирования. Вневременность моралистической «истины» ведет 
к моралистическому обращению с прошлым, которое в любой мо-
мент можно осудить из-за расизма, женоненавистничества, мили-
таризма, дискриминации. Морализм постмодерна считает себя 
вершиной человеческого нравственного развития, оправдывая су-
ровость своего мессианизма. Под его прицелом оказалась вся ев-
ропейская культурная история. 

Нетрудно установить связь между идеологией гипермора-
лизма с национал-мазохизмом и автошовинизмом. Более 20 лет 
назад Б. Штраус заметил: интеллектуалы настроены против ино-
странцев не из-за иностранного, а из-за ненависти к собственному. 
Непризнание пространственных и временных границ делает ги-
перморализм «интеллектуальной надстройкой экономической гло-
бализации». Ближним становится даже далекий [19, с. 54]. 

Как составная идеологии глобализации гиперморализм пе-
ренимает ее риторику и «безальтернативность»: культурная исто-
рия необходимо ведет к реализации «гуманистического максиму-
ма» или лозунгу «один мир, одна страна, один рынок, одна 
мораль». Веря в достижение последней фазы человеческого нрав-
ственного развития, гиперморализм показывает себя как квазиэс-
хатологическое учение. 



Цибизова И.М. 

82 

Превращение морали в религию и гиперморализма – в ее 
теологию возымело катастрофические последствия для традици-
онных религии и нравственности. Религия стала китчем и отделена 
от своих тем, мораль приобрела не принадлежащие ей позиции, а 
также – авторитарные и инквизиторские черты [19, с. 57]. Церкви 
утратили роль культурных и духовных институтов, сохранившись 
как моральные. Их все меньше интересует содержание веры и тео-
логия и все больше – политическая корректность, открытость, 
диалог. Это не связано с христианством, так как символ милости 
Божией не раскрытые объятия, а крест [19, с. 64]. Однако даже в 
«эко-социально-пацифистском раю человеку нужно спасение» [19, 
с. 65]. Христианство несовременно, это протест против современ-
ного [19, с. 67], так как современность ныне означает ориентиро-
ванность на будущее в мире, где Царство Христово будущего за-
быто. Церкви недостает смелости отказаться от адаптации ко 
времени и происходящему. Следуя гиперморали, она предает уче-
ние Христа. 

В центре гиперморали – не Бог, а «современное «Я», к кото-
рому относятся как к Богу [19, с. 68]: спасение обретается лишь в 
себе. Если человек – Бог, божественное становится нечестивым, 
зло сводится к «социальной несправедливости» или «экологиче-
ской катастрофе». Проблема зла решается снижением эмиссии уг-
лекислого газа или введением «гендерно чувствительного» языка. 
На место милостивого Бога приходит милостивое общество, из-
бавляющее от зла. Моралистическая редукция христианского по-
слания – производная обоготворения человека под знаком индиви-
дуализма [19, с. 71]. 

«Брак» глобального либерализма экономики с гиперморали-
стическими ценностями левых определил характер морализма как 
религии обоготворенного «эго» [19, с. 80]. Человек эмансипирует, 
когда позволяют технологические и экономические условия. Ин-
дустриализация сделала индивидуализм и самоопределение массо-
выми феноменами. Все желают быть уникальными, но становятся 
одинаковыми. Индивидуальность инсценирует свою уникальность 
как копию [19, с. 77] благодаря индустрии мод, досуга и развлече-
ний. Самореализация понимается как право человека, которое не 
должно быть выстраданным, так как индивидуум имеет право на 
помощь и поддержку общества [19, с. 79]. 



Гипермораль, особенности идеологий постмодерна  
и информационные войны 

83 

Индивидуализм ведет к морализации социального дискурса. 
Каждый делегирует свои требования анонимному обществу под 
прикрытием морального права. Связь прав и обязанностей отбра-
сывается. Отсюда одержимость меньшинствами: каждый желает 
быть иным, принадлежность к меньшинству становится идеалом, 
так как меньшинство – не масса [19, с. 81]. Меньшинству принад-
лежат особые права. Определяющий себя частью меньшинства 
переходит в «моральное наступление». Противники клеймятся как 
занимающиеся дискриминацией. Статистическое понятие нор-
мальности заменяется нормативным в обществе, где все желают 
быть иными, не быть нормальными, но считаться ими, и все нор-
мально, даже если совсем не нормально [19, с. 83]. Встает вопрос, 
сколько можно терпеть «нормализацию ненормальности». Инди-
видуализм постмодерна становится «нарциссической идеологией 
потребительства в ущерб универсальности». Современный инди-
видуализм стал гедонизмом, подаваемым эмансипационной рито-
рикой. Игнорируя последствия, индивидуалисты возводят в культ 
собственную ложь и инфантильность [19, с. 84]. Изменилось по-
нимание истины. Теперь оно требует поступать с аналогичными 
вещами не определенным образом, а полностью инклюзивно, и 
диктует всем быть одинаковыми, даже если они ими не являются. 
Из культа социальной справедливости, интерпретируемой как ут-
верждение справедливости там, где ее прежде не было [19, с. 85], 
вытекает императив «тотальной толерантности», подразумеваю-
щий принятие всего и ответственность за все. Воздержание – дис-
криминация. Разнообразие становится целью самого себя. Послед-
ствие громких многоголосых требований плюрализма – слияние 
их в одноголосие. 

Культура лишается субстанциональности и уподобляется 
«культурному протезу», так как ее содержание исчерпывается 
идеологией абсолютной открытости [19, с. 86]. Все живут иллюзи-
ей, что благодаря подобной открытости достигли высшей ступени 
нравственной рефлексии. 

Гиперморализм немыслим без потребительства. Жизнь ста-
новится бессмысленной, когда ее смысл уже не в том, чтобы жить 
[19, с. 89], но в том, чтобы как тратить. На место идеала воздержа-
ния приходит идея чувственно наполненной жизни. Капитализм 
больше не базируется на аскетической этике, требуя массового 



Цибизова И.М. 

84 

потребления. Это влияет на общественную и экономическую 
структуру, а также социальную эмансипацию индивидуума. Обще-
ство становится мобильным. Разделение труда через автоматиза-
цию и цифровизацию приводит к тому, что «у людей больше нет 
профессии, только работа» [19, с. 92]. Благодаря пространственной 
и социальной мобильности растет эгалитарность, и все становятся 
частью среднего сословия. Люди желают все большего [19, с. 93]. 
Аналогичные возможности потребления увеличивает невроз из-за 
фактических различий. Когда потребительство становится смыслом 
жизни, ничто не раздражает так, как мысль о том, что сосед имеет 
больше. Поиск себя путем потребления благ и приключений стано-
вится правом в массовом обществе и, таким образом, – моральным 
[19, с. 93]. Политическое последствие этого – приобретение всеми 
партиями социально-демократической окраски. Прекращается слу-
жение «классовым интересам». Происходит редефиниция полити-
ки, которая должна служить публичным интересам [19, с. 94]. Го-
сударство становится помощником в реализации личного 
благосостояния, редуцируясь до «сервиса для граждан». 

Изменяется понимание элиты, представители которой леги-
тимизируются не как хранители традиционного порядка, а как 
пророки «гиперморалистических социальных утопий» [19, с. 102], 
а также инноваторы, реформаторы и мессии. Новое хорошо лишь 
потому, что ново. Массовое общество структурно антиконсерва-
тивное, его элита впервые зарекомендовала себя не как консерва-
тор, а как авангард [19, с. 99]. Общество с обновляющимися идеа-
лами обречено на постоянные перемены: в нем элита определяется 
через «отступничество» [19, с. 98]. Для принадлежности к ней 
важны не происхождение, собственность и образование, а симво-
лика и габитус1. Причисление к элите – вопрос убеждения и стиля 
жизни» [19, с. 103]. Эта элита космополитическая, леволибераль-
ная, мобильная и гибкая, не укорененная и противостоящая идее 
национального государства. Ее идентичность и образ жизни состо-
ят из разнородных частей глобального культурного предложения. 
Носители новой глобальной этики и культуры определяются по-
средством не мест, а социальных сетей, включающих людей ана-

                                                      
1 Одно из основных понятий, введенных П. Бурдье; система приобретен-

ных схем, служащих для восприятия и оценивания.  



Гипермораль, особенности идеологий постмодерна  
и информационные войны 

85 

логичных убеждений. «Излюбленные ее убеждения приносит 
эгоистичная потребность в эмансипации, тоска по максимальному 
радикальному интеллектуальному разрыву с собственным проис-
хождением» [19, с. 104]. «Фабрично пошитые индивидуальности» 
ведут войну против собственных истории и происхождения [19, 
с. 105]. Это одновременно и культурная война не за смену куль-
турной модели, а за редефиницию понятия культуры. «Культура 
ныне уже не система символов, ценностей и норм, в которых рож-
дается человек, но потребительское предложение из глобального 
арсенала светского фольклора в цикле индивидуальной самореали-
зации [19, с. 106]. Локальные традиции превосходятся или сводят-
ся к одному из компонентов шитой из лоскутков (patchwork) иден-
тичности. Индивидуум сам решает, что и как комбинировать и 
вставлять. Все противоречащее индивидуальному гедонистиче-
скому проекту отбрасывается. Все можно комбинировать, забирая 
с полок культурного гипермаркета. Культурную войну элита ведет 
во имя себя, понимая себя как идеал, воплощение человека нового 
типа и венец истории [19, с. 106]. Возникает очевидная аналогия: 
все тоталитарные режимы стремились именно к этому. 

СМИ, основное средство распространения гиперморали, 
представляют мир как деревню, предполагая близость там, где ее 
нет. Их цель – не информирование, а привлечение наибольшего 
внимания, пронизанного эмоциями [19, с. 111], упрощение в целях 
обострения и поляризации. СМИ представляются хранителями 
коммуникативной морали, способствуя интригам и конфликтам, 
благодаря которым существуют. Иллюзия близости способствует 
восприятию любой «угрозе прав человека» как беды у своих две-
рей. Конфликты не способствуют морали, разделяя людей на хо-
роших и плохих. СМИ и мораль подвержены биполярной логике. 
В делении на добро и зло они подражают церкви, демонизируя 
других и давая готовые моральные инструкции. Грау перефрази-
рует высказывание Р. Декарта: «Я чувствую и осуждаю, следова-
тельно существую» [19, с. 119]. Моральный дискурс вытесняет 
рациональность. При любой катастрофе следует найти виновных и 
направить на них гнев: СМИ существуют благодаря грехам и 
грешникам. Модус их деятельности – негодование [19, с. 115]. 
Благодаря социальным сетям оно становится постоянным, общест-
во же – сообществом негодующих [19, с. 115]. Медийный раздра-



Цибизова И.М. 

86 

житель отражается в гражданской ангажированности. «Святая 
месса гиперморализма» призывает к бдительность и шествиям [19, 
с. 115]. Участники уверяют, что они на стороне добра и против 
зла, последнее же легко умиротворить. Борьба со злом никогда не 
представлялась столь легкой: больше не нужны ни риск, ни храб-
рость, ни жертвы. Достаточно зажечь свечи, создать цепочку лю-
дей или обеспечить «перформанс», дабы «оказать поддержку» и 
«направить наказ». СМС с рассказами о катастрофах способствуют 
превращению западных обществ в общества паники, устраняю-
щиеся считаются или плохо информированными, или циниками 
[19, с. 119]. Логика СМИ убивает рациональную дискуссию. От 
политиков требуются не предметные аргументы, а эмпатия и сопе-
реживание, сводящиеся к моральному кичу. «Нарциссический аль-
труист, самовлюбленно убежденный в собственном альтруизме, 
становится массовым феноменом времен масс-медиа» [19, с. 124]. 
СМИ освобождают от излишних размышлений: обладая верной 
нравственной позицией, не нужно владеть аргументами [19, 
с. 123]. Господствующая гипермораль – средство обуздания нер-
возного общества. Это медийно предписанное прозябание, которое 
обеспечивает ощущение стабильности и успокаивает встревожен-
ного пользователя [19, с. 124]. Плюралистическое общество не 
способно к плюрализму, навязывая лишь уравнивающий плюра-
лизм во имя высших ценностей. Стремясь остаться радужным, оно 
вынуждено обесцветиться. Толерантность во имя «эмансипации 
индивидуума» диктует выстраивание всех по линеечке, становясь 
тотальной и репрессивной. Противник исключается из граждан-
ского общества. Путь в авторитаризм для индивидуалистического 
эмансипационного общества имманентен: из стремления к само-
реализации вырастает диктат открытости [19, с. 125]. Освобожде-
ние от традиции приносит новую тяжкую разновидность рабства. 
В качестве идеологии гипермораль доходит до редефиниции всех 
понятий: свободы, истины/справедливости, нормальности, элиты, 
политики, дискуссии и культуры. Плюрализм становится одного-
лосием, толерантность – предписанием, элиты выдают себя за аут-
сайдеров, СМИ не информируют, в дискуссии отсутствуют аргу-
менты, церковь отступает от учения Иисуса Христа. Мораль не 
является аутентичной, так как в ее основе – нарциссизм обожеств-
ления индивидуума, влюбленного в собственный альтруизм. Он 



Гипермораль, особенности идеологий постмодерна  
и информационные войны 

87 

знает лишь о правах, утратил любую связь с реальностью и обре-
менен собственным мессианизмом. Встает вопрос, способно ли 
общество, отягощенное гиперморалью, к долгосрочному обеспе-
чению собственного существования, особенно в контексте посто-
янной войны против собственных истории и культуры. При ос-
мыслении серьезных политических проблем, несущих очевидные 
политические последствия для стран Запада, необходимо учиты-
вать гипермораль. 

Идеология гиперморали теснейшим образом связана с куль-
турой отмены, так как позволяет попросту отбросить все, объяв-
ляемое аморальным. 

Можно только поражаться пророческому таланту мыслите-
ля, пять лет назад давшему основные ключи к интерпретации со-
временной информационной войны. 

Если забота у М. Хайдеггера при переходе через реку загля-
дывает в воду, ловя собственное отражение, и, найдя на берегу бе-
лую глину, лепит из нее свое подобие [15, с. 56], гиперморализм 
идет гораздо дальше. Не отрываясь от зеркала, он наслаждается 
звуками собственного голоса как токующий тетерев, не только не 
воспринимая любые доводы разума, но и попросту не желая их 
слышать. Все предписано заранее, причем определенной стороной. 
Это делает гиперморализм превосходным оружием информацион-
ной войны с неоднократно применявшимся и уже хорошо знако-
мым сценарием. Пресса заранее уведомлена о готовящемся ин-
формационном вбросе. Даже если противоположная сторона 
предупреждает о возможной дезинформации, требуя проверки и 
доказательств, ничто не принимается во внимание. Быть по-дру-
гому не может, потому что попросту невозможно. Доказательства 
на этом исчерпываются. Вброс оказывается чрезмерно эмоциональ-
ным, способным поразить «психологию домохозяек». Материалы, 
которые могли бы осветить события с другой точки зрения, публи-
ковать возбраняется. Можно не добавлять, что подобные акции 
щедро оплачиваются заказчиком, претендующим на господство в 
мировом общественном мнении. СМИ же живут сенсациями, и чем 
больше они подогреют эмоции, тем больше подписчиков получат. 

Одним из последствий современной медийной войны идео-
логий является включение в нее Ватикана, который сам становил-
ся ее объектом. Речь идет об организованной медийной атаке на 



Цибизова И.М. 

88 

Папу Франциска за «поддержку однополых меньшинств» после 
выхода документального фильма «Франческо» с вырванными из 
контекста и искаженными высказываниями. См. подр. [18, с. 13–
15]. Тогда Ватикану пришлось делать разъяснения, дабы выйти из 
двусмысленного положения. Эти разъяснения были выслушаны и 
приняты, вызвав вялое недовольство заокеанских защитников прав 
меньшинств. Казалось бы, была проиллюстрирована важность 
слов и приводимых аргументов… 

Сразу же после начала специальной военной операции по 
защите Донецка и Луганска Папа Римский попытался выступить 
миротворцем. Уже 25 февраля понтифик, несмотря на плохое са-
мочувствие и предписанный врачом покой, посетил российское 
посольство [11]. Вечером того же дня на завершение покаянного 
богослужения в базилике святого Петра Папа Франциск вместе с 
католическими епископами и священниками всего мира торжест-
венно посвятил Россию и Украину Непорочному Сердцу Пресвя-
той Богородицы, говоря от лица «народа России» и «народа Ук-
раины» [8]. О беспрецедентном давлении на Ватикан и 
непосредственно на архиепископа Рима свидетельствуют неодно-
кратные пояснения кардиналов, подчеркивавших, что Папа Рим-
ский молится о мире и не может называть конкретных имен. Это 
было представлено как миротворческая позиция с возможностью 
становления посредником в конфликте. К сожалению, на этой по-
зиции Святой престол продержался недолго. 

Односторонняя направленность западной пропаганды изна-
чально проявилась в том факте, что в многочисленных протестах 
против войны не упоминалось о необъявленной войне, которая 
восемь лет велась против Донецка и Луганска, когда под обстре-
лами гибли и получали увечья тысячи мирных жителей. В запад-
ном медийном пространстве для нее не нашлось места. Ни слова о 
гибели людей в Доме профсоюзов Одессы, ни слова о деятельно-
сти не просто националистических, но неофашистских формиро-
ваний, открыто призывающих к убийствам «сепоров» (сепарати-
стов) и «москалей». Однако множество свидетельств «военных 
преступлений» российских войск там, где их не было, и вопреки 
опубликованным предупреждениям российской стороны о гото-
вящихся информационных вбросах, подготовленных не без помо-
щи страны с самой развитой киноиндустрией мира. 



Гипермораль, особенности идеологий постмодерна  
и информационные войны 

89 

На новостном сайте Ватикана статья о недопустимости бом-
бардировки, которая «уничтожила больницу в Мариуполе с ро-
дильным и педиатрическим отделениями: речь идет о кровопроли-
тии детей и рожениц» [9] появляется с фотографией известной 
украинской блогерши. То обстоятельство, что больница уже давно 
была переоборудована под опорный пункт боевиков и не было в 
ней ни врачей, ни рожениц, совершенно не принимается во внима-
ние. К чести Ватикана, стоит отметить, что через некоторое время 
снимок «засветившейся» фотомодели был все же удален с офици-
ального новостного сайта. 

Следующий эпизод – Буча. Всего несколькими днями ранее 
президент США Д. Байден открыто называет российского прези-
дента «мясником» (англ. butcher). Воздерживаясь от комментариев 
относительно допустимости подобного лексикона со стороны гла-
вы государства и его влияния на двусторонние отношения, можно 
заметить, что это слово прозвучало подозрительно похожим на 
команду. Через четыре дня после отвода российских войск появ-
ляются «доказательства» «зверств», «бесчисленных жертв» среди 
«беззащитных гражданских лиц, женщин и детей» [7]. В том числе 
и услужливо предоставленное видео со спутника с явными несты-
ковками с «ведшейся с земли» записью. Фабрика грез работает 
превосходно. Гиперморализм не слышит доводов противополож-
ной стороны о том, что на видеозаписях отвода войск и речи мэра 
Бучи никаких жертв не было. К тому же немногих погруженных в 
ситуацию настораживают белые повязки на рукавах: так мирные 
жители дают знать российским войскам – не стрелять. Не завуали-
рованный ли это намек «коллаборационистам»? Именно к такому 
выводу пришел американский военный эксперт С. Риттер, счи-
тающий, что люди в Буче были убиты вернувшимися украинскими 
военными. Эксперт утверждает, что располагает видеозаписью, 
где украинская полиция, а именно группа «Азов», гордо заявляет, 
что направляется на «сафари». Название украинского специально-
го полицейского подразделения, вошедшего в Бучу, – «Сафари». 
Оно проводило «сафари», чтобы зачистить пророссийских колла-
борационистов. Потом же полицейские ходили и снимали трупы, 
заявляя, что это сделали российские войска [7]. Масштабно тира-
жировать эту информацию на Западе никто не собирается. Инфор-



Цибизова И.М. 

90 

мационный вброс был сделан с вполне определенной целью и до-
бился ее, оставив жуткий отпечаток в массовом сознании. 

Удар украинской ракеты «Точка У» по Краматорску не ос-
вещается в западной прессе. Украине можно бить по гражданским, 
особенно собирающимся уехать из зоны боевых действий, и при-
крываться ими. Таков героизм в духе гипертрофированной морали. 
Западной прессе не интересно то, что ракета с предусмотрительно 
написанными русскими буквами принадлежит к серии, используе-
мой ВСУ. Взрывы и минирование гражданских объектов собст-
венной инфраструктуры, в том числе с опасными химическими 
веществами, допускаются как «героические» деяния. 

Самое страшное заключается в готовности страны уничто-
жать собственных граждан, лишь бы приписать «военные престу-
пления» противнику. Это, отнюдь не украинское изобретение от-
кровенной медийной войны, уже не раз применялось в войнах на 
Ближнем Востоке и хотя впоследствии разоблачалось, в полной 
мере использовалось для обработки общественного мнения и пре-
доставления карт-бланш одной стране, желающей определять и 
контролировать мировой порядок. Страшно то, что, продолжая 
накачивать Украину наступательным вооружением, глава дипло-
матии ЕС Ж. Боррель открыто заявляет, что «эта война должна 
быть выиграна на поле боя» [2]. Гиперморалист, вероятно, забыл, 
для чего предназначена дипломатия. Как и о том, что Европейский 
союз создавался не как военная, а экономическая и политическая 
организация. 

Страшно и то, что Папа Франциск открыто перешел на лич-
ности, заявив на Мальте, что «некто влиятельный, к сожалению, 
замкнутый в анахроничных притязаниях националистических ин-
тересов, провоцирует и разжигает конфликт» [14]. Возможно, сто-
ит задаться вопросом, не стоит ли другой «некто влиятельный» за 
последовательным превращением Украины в «анти-Россию» с 
размещением там запрещенных на собственной территории воен-
ных биологических лабораторий и натаскиванием вооруженных 
сил собственными инструкторами. К тому же занимающийся ин-
формационными войнами и готовящийся «мягко» сделать государ-
ство однонациональным: не замечаемыми на Западе обстрелами и 
даже открытым геноцидом либо «зачистить» население Донецка и 
Луганска, либо заставить его «убраться» в Россию. Подобная по-



Гипермораль, особенности идеологий постмодерна  
и информационные войны 

91 

литика проводилась в отношении всего русскоязычного населения, 
признанного «чистокровными украинцами» низшей расой. Рус-
ский язык запрещалось использовать не только в политике, но и в 
научных изданиях. Фашистская символика и пропаганда, напро-
тив, поощрялись. Были созданы ультранационалистические воени-
зированные формирования, открыто использующие свастику. 
Произошла героизация виновных в геноциде коллаборационистов 
Второй мировой войны. Представляющие гипермораль правоза-
щитники молчали об этом. Протесты раздавались лишь со стороны 
Израиля, прекрасно помнящего, что такое Холокост. Гипермора-
листам можно не замечать того, что они не хотят. 

Избравший своим покровителем Франциска Ассизийского 
понтифик подчеркивал, что этот святой не вел словесных войн [20, 
§ 4]. Архиепископ Рима, к сожалению, к этой войне присоединил-
ся на вполне определенной стороне, хотя прежде произносил про-
роческие слова об узких кругах, способствующих распростране-
нию фальсифицированных новостей и ложной информации и 
сеющих предубеждение и ненависть [20, § 45]. Как оценить мно-
жество украинских сайтов с призывами «убивать всех москалей»? 
Как достойную снисхождения реакцию «молодой нации» с «уста-
ревшими национальными чувствами»? Только часть греческих де-
путатов возмутило видеообращение президента Зеленского вместе 
с двумя членами неонацистского батальона «Азов» к парламенту 
страны. Вероятно, в этой стране еще помнят, что такое фашизм. 
Или свою роль сыграла информация о расправе над несколькими 
этническими греками в Донецке? Или сравнение Мариуполя с 
Фермопилами? Зеленского отказались слушать депутаты нидер-
ландского «Форума за демократию» после запрета им одиннадцати 
оппозиционных партий. Скандально восприняли президентскую 
речь, прозвучавшую «на грани отрицания Холокоста», и в изра-
ильском Кнессете [9]. Создается впечатление, что все тексты ко-
гда-то неплохому актеру написали авторы посредственных голли-
вудских блокбастеров, не знающие контекста и совершенно не 
заботящиеся о чувствах других. Вернее, стремящиеся вызвать 
вполне определенные чувства, но не всегда успешно. 

Со ссылкой на свое апостольское обращение «Gaudete et 
Exultate» Франциск повторял то, что порой даже католические 
средства массовой информации «пересекают границы морали», 



Цибизова И.М. 

92 

отбрасываются «все этические нормы и уважение к доброму име-
ни других» [20, § 46]. Как и подчеркивал то, что «мудрость требу-
ет информации» [20, § 47], скорее, информированности. К сожале-
нию, практически вся информация на коллективном Западе 
подается с одной определенной и даже заказанной стороны. Если 
же другой стороне удается ее опровергнуть, это уже не интересно 
для СМИ, достигших своих целей. Вброс шокирующей информа-
ции уже произведен и оставил свой отпечаток в общественном 
мнении. 

Даже итальянские пользователи, обычно поддерживающие 
понтифика, выразили недоумение в связи с тем, что тот, кто дол-
жен держать в руках флаг мира, целует флаг Украины. «Война на 
Украине началась не 40 дней назад, поэтому я не могу быть на 
стороне украинского президента, который допустил, чтобы 15 тыс. 
мирных жителей были убиты в своей стране нацистами, постав-
ленными туда в 2014 году американцами», – констатирует один из 
комментаторов. «Странно, не видел заявлений ООН, осуждающих 
украинскую армию за массовые расстрелы военнопленных и раз-
личные пытки и насилие над пророссийскими мирными жителями. 
Какая прекрасная вещь демократическая информация», – иронич-
но замечает другой. Еще один задает вопрос стороннику экумени-
стического диалога, назвавшего католиков и православных «почти 
братьями»: ««А бедные жертвы Донбасса не были христианами?» 
Для обработки мнения верующих католиков использовали «тяже-
лую артиллерию», – заключает корреспондент новостного портала 
ИА REGNUM В. Бадмаев [1]. 

Подрывают экуменистический диалог и слова кардинала Па-
ролина: заявления Патриарха Русской православной церкви Ки-
рилла «не способствуют взаимопониманию, напротив, они риску-
ют еще больше накалить настроения и привести к эскалации, не 
позволяющей разрешить кризис мирным путем» [7]. 

Ватикан не устает предлагать себя посредником в перегово-
рах. Однако можно ли объявлять себя нейтральной стороной, це-
луя украинский флаг и полностью принимая дезинформацию о 
действиях российских войск? 

Совсем недавно Ватикан позиционировал как мудрую ней-
тральную позицию Ватикана в Первой мировой войне, хотя выбор 
Бенедикта XV, предвидевшего, что война станет «самоубийством 



Гипермораль, особенности идеологий постмодерна  
и информационные войны 

93 

Европы», оставил Святой престол в изоляции. Была проигнориро-
вана даже призывавшая к миру папская нота 1917 г., ряд положе-
ний которой был включен в «четырнадцать пунктов» Вудро Виль-
сона. Тогда понтифик не мог поддержать ни один из лагерей, так 
как на обеих сторонах сражалось множество католиков, и каждая 
из них приняла кажущееся бездействие за слабость и предательст-
во собственных интересов [17, с. 86–89]. 

Оптимизм вселяют лишь слова Франциска, понимающего, 
что «миром правят как на шахматной доске, где власть имущие 
изучают ходы для расширения господства в ущерб другим» и «на-
стоящий ответ – это не дальнейшее вооружение, не дальнейшие 
санкции». «Настоящий ответ» – «не очередное оружие, не другие 
санкции, не очередные военно-политические альянсы, но другой 
подход, иной способ управления миром – теперь уже глобализо-
ванным, – и иные установки в международных отношениях, – а не 
«показывание зубов», как это происходит сейчас, – иная модель. 
Модель заботы…» Понтифик, один из немногих в Западной Евро-
пе, понимает, к чему ведут обязательства ряда стран потратить 2% 
из ВНП на вооружения. Как и то, что на любое подобное действие 
будет противодействие. Между тем дирижера хора гиперморали-
стов подобное положение вполне устраивает. Понятно, где будет 
закупаться вооружение и как эти закупки повлияют на развитие 
корпораций и курс доллара. Завершая эту логическую линию, гос-
секретарь США Э. Блинкен заявил, что США призывают все стра-
ны не приобретать оружие у России [3]. 

Конечно, хочется поддержать пасхальный призыв Папы 
Римского: «Да будет сложено оружие, да начнется пасхальное пе-
ремирие, но не для того, чтобы перезарядить оружие и возобно-
вить борьбу, вовсе нет! Да начнется перемирие для достижения 
мира путем реальных переговоров, с готовностью пойти даже на 
некоторые уступки во благо людей. Действительно, что это будет 
за победа, которая водрузит флаг на груду развалин?» [5] 

Только возникают небеспочвенные опасения, что решивший 
вести войну до последнего украинца использует подобное переми-
рие, как это было уже не раз, для доставки новой партии оружия и 
подготовки очередной провокации, «свидетельствующей» о «звер-
ствах» российских войск. Словно не понимает, что стремящийся 



Цибизова И.М. 

94 

демонизировать и «расчеловечить» противника подобными мето-
дами демонизирует и «расчеловечивает» самого себя. 

Список литературы 

1. Бадмаев В. «Ватикан разжигает войну» – в Италии раскритиковали Папу за 
украинский флаг // ИА REGNUM. – 2022. – 8 апреля. – URL: https://yandex.ru/ 
turbo/regnum.ru/s/news/3558726.html (дата обращения: 10.04.2022). 

2. Блинкен заявил, что США призывают все страны не приобретать оружие у 
России // ТАСС. – 2022. – 12 апреля. – URL: https://tass.ru/mezhdunarodnaya-
panorama/14349377?utm_source=yxnews&utm_medium=desktop (Дата обраще-
ния: 12.04.2022). 

3. Боррель заявил, что Украина победит Россию «на поле боя» // Радио Sputnik. – 
2022. – 09.04. – (дата обращения: 09.04.2022). – URL: https://radiosputnik.ria.ru/ 
20220409/borrel-1782700367.html (дата обращения: 10.04.2022). 

4. Владимиров В. Папа молится о жертвах резни в Буче. «Хватит сеять смерть и 
разрушения!» // Vatican News. – 2022. – 06.04. – URL: https://www.vaticannews. 
va/ru/pope/news/2022-04/papa-molitsya-o-zhertvah-rezni-v-buche.html (дата об-
ращения: 09.04.2022). 

5. Владимиров В. Украина. Папа призвал к переговорам и пасхальному переми-
рию // Vatican News – 2022. – 10.04. – URL: https://www.vaticannews.va/ru/ 
pope/news/2022-04/ukraina-papa-prizval-k-peregovoram-i-pashalnomu-peremiriyu. 
html (дата обращения: 12.04.2022). 

6. В США обвинили украинские войска в убийстве жителей Бучи. Американ-
ский военный аналитик Скотт Риттер: люди в Буче погибли от рук украин-
ских военных // Известия. – 2022. – 7 апреля. – https://iz.ru/1316855/2022-04-
07/v-ssha-obvinili-ukrainskie-voiska-v-ubiistve-zhitelei-buchi?utm_source=yxnews 
&utm_medium=desktop (дата обращения: 10.04.2022). 

7. Кардинал Паролин: бомбардировка детской больницы недопустима // Vatican 
News. – 2022. – 10.03. – URL: https://www.vaticannews.va/ru/vatican-city/news/ 
2022-03/kardinal-parolin-bombardirovka-detskoj-bolnicy-nedopustima.html (дата 
обращения: 09.04.2022). 

8. Папа посвятил Россию и Украину Непорочному Сердцу Марии // Vatican 
News. – 2022. – 25.02. – URL: https://www.vaticannews.va/ru/pope/news/2022-
03/papa-posvyatil-rossiyu-i-ukrainu-neporochnomu-serdcu-marii.html (дата обра-
щения: 09.04.2022). 

9. Резчиков А., Фахрутдинов Р., Мошкин М. Зеленский оскорбил греков высту-
плением с нацистами // Взгляд. Деловая газета. – 2022. – 7 апреля. – URL: 
https://vz.ru/world/2022/4/7/1152611.html (дата обращения: 10.04.2022). 

10. Руткевич A.M. Теория институтов А. Гелена // История философии. – Москва : 
ИФ РАН, 2000. – № 5. – С. 35–69. – URL: https://iphlib.ru/library/collection/artic 
les/document/HASH019d23e9541f5d3726daee79 (дата обращения: 07.04.2022). 

https://yandex.ru/turbo/regnum.ru/s/news/3558726.html
https://yandex.ru/turbo/regnum.ru/s/news/3558726.html
https://tass.ru/mezhdunarodnaya-panorama/14349377?utm_source=yxnews&utm_medium=desktop
https://tass.ru/mezhdunarodnaya-panorama/14349377?utm_source=yxnews&utm_medium=desktop
https://radiosputnik.ria.ru/20220409/borrel-1782700367.html
https://radiosputnik.ria.ru/20220409/borrel-1782700367.html
https://www.vaticannews.va/ru/pope/news/2022-04/ukraina-papa-prizval-k-peregovoram-i-pashalnomu-peremiriyu.html
https://www.vaticannews.va/ru/pope/news/2022-04/ukraina-papa-prizval-k-peregovoram-i-pashalnomu-peremiriyu.html
https://www.vaticannews.va/ru/pope/news/2022-04/ukraina-papa-prizval-k-peregovoram-i-pashalnomu-peremiriyu.html
https://iz.ru/1316855/2022-04-07/v-ssha-obvinili-ukrainskie-voiska-v-ubiistve-zhitelei-buchi?utm_source=yxnews&utm_medium=desktop
https://iz.ru/1316855/2022-04-07/v-ssha-obvinili-ukrainskie-voiska-v-ubiistve-zhitelei-buchi?utm_source=yxnews&utm_medium=desktop
https://iz.ru/1316855/2022-04-07/v-ssha-obvinili-ukrainskie-voiska-v-ubiistve-zhitelei-buchi?utm_source=yxnews&utm_medium=desktop
https://www.vaticannews.va/ru/vatican-city/news/2022-03/kardinal-parolin-bombardirovka-detskoj-bolnicy-nedopustima.html
https://www.vaticannews.va/ru/vatican-city/news/2022-03/kardinal-parolin-bombardirovka-detskoj-bolnicy-nedopustima.html
https://www.vaticannews.va/ru/pope/news/2022-03/papa-posvyatil-rossiyu-i-ukrainu-neporochnomu-serdcu-marii.html
https://www.vaticannews.va/ru/pope/news/2022-03/papa-posvyatil-rossiyu-i-ukrainu-neporochnomu-serdcu-marii.html
https://vz.ru/world/2022/4/7/1152611.html
https://iphlib.ru/library/collection/articles/document/HASH019d23e9541f5d3726daee79
https://iphlib.ru/library/collection/articles/document/HASH019d23e9541f5d3726daee79


Гипермораль, особенности идеологий постмодерна  
и информационные войны 

95 

11. Сакун О. Визит Папы в российское посольство // Vatican News. – 2022. – 
25.02. – URL: https://www.vaticannews.va/ru/pope/news/2022-02/vizit-papy-v-
rossiyskoe-posolstvo.html (дата обращения: 09.04.2022). 

12. Сакун О. Папа: превратить логику превосходства в логику служения // Vatican 
News. – 2022. – 24.03. – URL: https://www.vaticannews.va/ru/world/news/2022-
03/papa-prevratit-logiku-prevoshodstva-v-logiku-sluzhenia.html (дата обращения: 
11.04.2022). 

13. Самарина Т.С. Феноменология, ноуменология, постфеноменология религии. – 
Москва : ИФ РАН, 2019. – 296 с. 

14. Торниелли А. «Папа говорит о мире, но…» // Vatican News. – 2022. – 28.03. – 
URL: https://www.vaticannews.va/ru/vatican-city/news/2022-03/papa-govorit-o-
mire-no.html (дата обращения: 09.04.2022). 

15. Хайдеггер М. Бытие и время / пер. с нем. В.В. Бибихина. – Изд. 4-е, испр. – 
Москва : Академический проект, 2013. – 447 с. – (Академические техноло-
гии). – URL: https://search.rsl.ru/ru/record/01006688091 (дата обращения: 
10.03.2022). 

16. Халходжаева С. Папа: «Не дадим угаснуть мечте о мире» // Vatican News. – 
2022. – 02.04. – URL: https://www.vaticannews.va/ru/pope/news/2022-04/papa-ne-
dadim-ugasnut-mechte-o-mire.html (дата обращения: 10.04.2022). 

17. Цибизова И.М. Некоторые аспекты современной католической философии и 
теологии / под ред. Г.В. Хлебникова. – Москва : ИНИОН, 2020. – 139 с. – 
(Проблемы философии). 

18. Цибизова И.М. Некоторые аспекты и проблемы современной несхоластиче-
ской моральной философии и католической этики // Дискурсы этики. – Санкт-
Петербург, 2021. – № 2(12). – С. 13–40. – URL: http://theoreticalappliedethics. 
org/wp-content/uploads/2021/12/DE2021_2_12_11-40.pdf (дата обращения: 
10.04.2022). 

19. Grau A. Hypermoral: Die neue Lust an der Empörung. – München : Claudius 
Verlag, 2017. – 128 S. 

20. Lettera enciclica Fratelli tutti del Santo Padre Francesco sulla fraternità e amicizia 
sociale. – URL: https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/ 
papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html (last download: 10.04.2022). 

 

https://www.vaticannews.va/ru/pope/news/2022-02/vizit-papy-v-rossiyskoe-posolstvo.html
https://www.vaticannews.va/ru/pope/news/2022-02/vizit-papy-v-rossiyskoe-posolstvo.html
https://www.vaticannews.va/ru/world/news/2022-03/papa-prevratit-logiku-prevoshodstva-v-logiku-sluzhenia.html
https://www.vaticannews.va/ru/world/news/2022-03/papa-prevratit-logiku-prevoshodstva-v-logiku-sluzhenia.html
https://www.vaticannews.va/ru/vatican-city/news/2022-03/papa-govorit-o-mire-no.html
https://www.vaticannews.va/ru/vatican-city/news/2022-03/papa-govorit-o-mire-no.html
https://search.rsl.ru/ru/record/01006688091
https://www.vaticannews.va/ru/pope/news/2022-04/papa-ne-dadim-ugasnut-mechte-o-mire.html
https://www.vaticannews.va/ru/pope/news/2022-04/papa-ne-dadim-ugasnut-mechte-o-mire.html
http://theoreticalappliedethics.org/wp-content/uploads/2021/12/DE2021_2_12_11-40.pdf
http://theoreticalappliedethics.org/wp-content/uploads/2021/12/DE2021_2_12_11-40.pdf


Пущаев Ю.В. 

ПУЩАЕВ Ю.В.* КОНФЛИКТ НА УКРАИНЕ И СОВРЕМЕННАЯ 
ФИЛОСОФИЯ В РОССИИ И ВОКРУГ НЕЕ. ЧАСТЬ ЧЕТВЕР-
ТАЯ. (Обзор).   DOI: 10.31249/rphil/2022.03.13 

Аннотация. В четвертой части обзора обсуждается резко из-
менившаяся ситуация вокруг Украины из-за начавшейся специ-
альной военной операции России 24 февраля 2022 г. и некоторые 
связанные с этим проблемы философско-политического и этиче-
ского характера. Констатируется, что украинские события, кото-
рые ранее практически не замечала российская академическая и 
профессиональная философия, в итоге кульминировали в события 
эпохального масштаба, что стало по факту оглушительным прова-
лом академической философии, еще более оглушительным оттого, 
что это так никто почти и не замечает. 

Дается обзор первых идеолого-философских откликов на на-
чало «войны Z/V» России на территории Украины. 

Ключевые слова: специальная военная операция; война Z/V; 
конфликт на Украине; гражданская война на Украине; майдан; со-
циальная философия; философия истории; конец истории; Анри 
Бернар-Леви; Ф. Фукуяма; К.Н. Леонтьев. 

PUSHAEV Yu.V. The conflict in Ukraine and modern philosophy in 
Russia and around it. Part 4. (Review). 

Annotation. The fourth part of the review discusses the 
dramatically changed situation around Ukraine due to the beginning of 
a special military operation by Russia and some related philosophical 
and political problems. It is stated that the Ukrainian events, which 
were previously almost unnoticed by Russian academic and 

                                                      

96 

* Пущаев Юрий Владимирович кандидат философских наук старший на-
учный сотрудник отдела философии Института научной информации по общест-
венным наукам РАН. 



Конфликт на Украине и современная философия в России  
и вокруг нее. Часть четвертая  

97 

professional philosophy, eventually culminated in events of an epoch-
making scale, which in fact became a deafening failure of academic 
philosophy, all the more deafening because no one notices it so much. 

An overview of the first ideological and philosophical responses 
to the beginning of the «Z/V war» of Russia on the territory of Ukraine 
is given. 

Keywords: special military operation; war Z/V; conflict in 
Ukraine; civil war in Ukraine; maidan; social philosophy; philosophy of 
history; end of the history; Henri Bernard-Levy; Fukuyama; 
K.N. Leontiev. 

Специальная военная операция, которая была начата Росси-
ей 24 февраля 2022 г. против националистической и прозападной 
Украины, явилась полной неожиданностью и даже настоящим шо-
ком для всего мира. Хотя, в принципе, многие понимали, что вой-
на неизбежна, но никто не ждал ее именно сейчас. Как всегда, 
главное в мире, как к нему ни готовься в своем отвлеченном (абст-
рактном) воображении, случается неожиданно, вдруг. 

Когда я пишу эти строки в конце марта 2022 г., прошел всего 
месяц после начала событий, и итоги подводить, мягко говоря, рано. 
Тем не менее резкий политический, экономический, культурный 
разрыв России с Западом, который происходит прямо на наших 
глазах, воплощает заветные ожидания антизападно настроенных 
консерваторов. Должен признаться, что, вопреки прежним прогно-
зам о скорой Перестройке-2 и неизбежном либеральном реванше, 
и раньше был, напротив, уверен в неизбежности консервативного 
разворота, причиной которого должна быть неизбежная война за 
Украину. 

Можно сказать, что в данный момент само время леонтьев-
ствует и данилевствует (март-апрель 2022 г.). Именно К.Н. Леон-
тьев и Н.Я. Данилевский в истории отечественной мысли были 
настроены максимально антизападно, против современной им 
буржуазной Европы, противопоставляли Европу и Россию как чу-
ждые и даже враждебные друг другу культурно-исторические ми-
ры. Война на Украине – это в историософском и геополитическом 
смысле столкновение с Западом как с иным миром, где прозапад-
ная часть Украины – лишь его передовой отряд, брошенный на 
убой. Ведь ни НАТО, ни США, ни другие западные страны не ока-
зали Украине значимой военной помощи, практически оставив ее с 



Пущаев Ю.В. 

98 

Россией один на один и тем самым подставив Украину. В долго-
срочном плане это сильнейший удар по престижу Запада. Если 
Запад и готов воевать (в прямом смысле, а не гибридно), то, как 
говорят сейчас, лишь до последнего украинца. 

Как долго Россия будет леонтьевствовать и данилевствовать, 
как далеко она в этом зайдет? Никто сейчас не знает ответа на этот 
вопрос. Но, бросая ретроспективный взгляд на позицию россий-
ского руководства, теперь видно, что надо было со всей серьезно-
стью отнестись к следующим словам Путина: «Шаг за шагом Ук-
раину втягивали в опасную геополитическую игру, цель которой – 
превратить Украину в барьер между Европой и Россией, в плац-
дарм против России. Неизбежно пришло время, когда концепция 
“Украина- не Россия” уже не устраивала. Потребовалась “анти-
Россия”, с чем мы никогда не смиримся»1. Слова об Украине как 
анти-России, с чем невозможно смириться, прозвучавшие с самого 
верха российского политического Олимпа, как показали события, 
были черной меткой для киевского радикально-националисти-
ческого режима. 

Тут также следует исправить нашу ошибку, когда мы в пре-
дыдущей части обзора писали о позиции статус-кво или позиции 
официального ситуативного «консерватизма», что для нее харак-
терно отсутствие как четкого политического, так и идеологическо-
го и историософского взгляда и решения. В итоге оказалось, что 
российская власть инициировала решающие события, оказавшись 
при этом гораздо ответственнее перед лицом истории, чем значи-
тельная часть так называемого интеллектуального класса. Увы, 
старая традиция нашей истории – оппозиционность разной степе-
ни (та самая беспочвенность) так называемой думающей части 
общества к общенародным задачам. При этом начало СВО, если 
верить социологическим опросам, поддержало около 70% населе-
ния страны, а к концу марта рейтинг одобрения действий Путина 
по опросу «Левады» достиг уже 83%. При этом на традиционный 
вопрос «дела в стране идут сегодня в целом в правильном направ-
лении, или страна движется по неверному пути?» положительно 

                                                      
1 Путин В.В. Об историческом единстве русских и украинцев. Kremlin.ru 

12.06.2021. URL: http://www.kremlin.ru/events/president/news/66181 

http://www.kremlin.ru/events/president/news/66181


Конфликт на Украине и современная философия в России  
и вокруг нее. Часть четвертая  

99 

ответили 69% опрошенных. Это исторический рекорд. Даже после 
Крымской весны в 2014 г. этот показатель составлял 64%1. 

Если задаться вопросом, кто является сегодня главным носи-
телем консервативных идей, субъектом консерватизма, то прихо-
дится признать, что таковыми являются государство и власть, опи-
рающиеся на бюджетников в широком смысле слова (людей, 
работающих по найму на государство) и особенно силовиков. Так 
называемый же интеллектуальный класс в своем большинстве в 
решающий момент либо выступил с критикой власти, либо ушел 
от выражения своей позиции. 

В этой части обзора мы рассмотрим самые первые отклики 
на войну, сделанные западными идеологами-«философами» «пря-
мо с колес», по ходу событий. Но сначала мы хотим немного рас-
сказать о проблеме начала СВО, «кто начал первый», напал ли Пу-
тин неожиданно, поскольку это, на наш взгляд, затрагивает 
важные философско-политические и этические вопросы. 

Предварительные соображения об идущих событиях  
и проблема начала специальной военной операции 

Предварительными они являются хотя бы потому, что пока 
еще совершенно не ясны их итог и результат, мы находимся in 
statu nascendi каких-то новых времен. 

Напала ли первой Россия в феврале 2022 г.? И да, и нет. Нет 
в том смысле, что война и обстрелы Донбасса шли уже почти во-
семь лет. За эти годы, согласно статистике ДНР, погибли более 
14 тыс. человек, в том числе 200 детей. 

Еще в 2015 г. бард Игорь Сивак, родом из Одессы, написал 
песню «Горловка» (город Донецкой области примерно в 40 км от 
Донецка, в котором шли интенсивные боевые действия), где были 
такие слова: 

Прилетело и в больницу, и в клуб, 
И в хрущевках по убитым скорбят. 
А с экрана покупной «правдоруб» 

                                                      
1 Одобрение институтов, рейтинги партий и политиков. Аналитический 

центр Юрия Левады. 31.03.2022. URL: https://www.levada.ru/2022/03/30/odobrenie-
institutov-rejtingi-partij-i-politikov/ 

https://www.levada.ru/2022/03/30/odobrenie-institutov-rejtingi-partij-i-politikov/
https://www.levada.ru/2022/03/30/odobrenie-institutov-rejtingi-partij-i-politikov/


Пущаев Ю.В. 

100 

Говорит, что это сами себя. 
И опять на блокпосты мужики 
Потянулись, кто откуда, кто с чем, 
Карабины, топоры, кулаки, 
Супротив артиллерийских систем. 
<…> 
По ком, по ком, по ком? 
Звонит от осколков колокол? 
В горле – кровавый ком – 
Гор-лов-ка. 
За что? – За то, что другие! 
– За то, что, не шапито. 
Когда мы пойдем на Киев, 
Не спрашивайте: «за что?»  
(курсив мой. – Ю. П.)1. 
 
Тем не менее в феврале 2022-го именно Россия первой на-

несла удар, не дожидаясь атаки со стороны ВСУ на Донбасс. Был 
ли этот удар упреждающим или прямо атакующим, мы не знаем и 
знать по-настоящему сейчас не можем. Поэтому предварительно 
можно сказать, что именно Россия, взяв под официальную защиту 
ДНР и ЛНР, перевела вялотекущий конфликт, не имевший никаких 
перспектив мирного разрешения, в его горячую фазу. 

Этого почти никто не ожидал. С этим и был связан шок так 
называемого интеллектуального класса. Но в то же время этот ин-
теллектуальный класс, как и большинство населения Украины, 
были преимущественно равнодушны все восемь лет к войне на 
Донбассе и гибели там мирного населения. Но если война идет в 
относительно небольшом уголке страны, она легко может распро-
страниться и на всю страну в целом. 

Надо с некоторым стыдом за свою наивность признать, что 
американцы и Запад были правы, когда многократно предупреж-
дали, что «Путин нападет на Украину в феврале 2022-го», и спеш-
но вывозили свои посольства и своих граждан. У нас в России это 
породило ураган остроумных шуток, но в итоге всем очень скоро 
стало не до смеха. 

                                                      
1 https://i-sivak.livejournal.com/52567.html 

https://i-sivak.livejournal.com/52567.html


Конфликт на Украине и современная философия в России  
и вокруг нее. Часть четвертая  

101 

В связи с этим вспоминается один случай из жизни филосо-
фа Л. Витгенштейна, столь же, пожалуй, выразительный, что и 
«кочерга Витгенштейна»1, хотя и гораздо менее известный. Одна-
жды Витгенштейн и его более молодой коллега, друг и ученик 
Норман Малькольм обсуждали сообщение немецких газет о том, 
что английское правительство причастно к покушению на Гитлера 

                                                      
1 25 октября 1946 г. был единственный случай в истории, когда в одной 

аудитории встретились Бертран Рассел, Людвиг Витгенштейн и Карл Поппер. 
Это было одно из заседаний Морального клуба, главой клуба был Витгенштейн – 
признанный номер 1 британской философии того времени. Поппер, такой же вен-
ский эмигрант и еврей, как и сам Витгенштейн, специально приехал из Лондона в 
Кембридж, чтобы сделать доклад «Существуют ли философские проблемы?» Как 
уже видно из темы доклада, он явно полемически метил в философию Витген-
штейна. Поппер произнес тезисы, записей которых не сохранилось. Но их суть 
была в том, что подлинные метафизические проблемы существуют, это проблемы 
политической теории, познания и научного метода. И они не являются лингвис-
тическими загадками или «лингвистическими головоломками», как считал Вит-
генштейн, их невозможно вылечить прояснением языка и аналитическими прие-
мами. Затем состоялся короткий обмен репликами между Поппером и 
Витгенштейном, который, по показаниям свидетелей, длился примерно 10 минут, 
причем Витгенштейн в это время схватил кочергу и вертел ее в руках. Дальней-
шее изложим по версии Поппера, как он написал в своей автобиографии уже че-
рез двадцать лет после смерти Витгенштейна: «Я продолжал говорить, что если 
бы я думал, что не существует настоящих философских проблем, то определенно 
не стал бы философом; а тот факт, что многие, если не все, люди бездумно при-
нимают ошибочные решения многих, если не всех, философских проблем, явля-
ется единственным оправданием решения стать философом. Витгенштейн снова 
подпрыгнул, перебивая меня, и начал длинную речь о головоломках и не-
существовании философских проблем. В один из подходящих моментов я пре-
рвал его и зачитал заранее подготовленный мною список философских проблем, 
таких, как: познаем ли мы вещи посредством органов чувств?; получаем ли мы 
знания посредством индукции? Эти вопросы были отметены Витгенштейном на 
том основании, что они являются логическими, а не философскими. Тогда я упо-
мянул проблему существования потенциальных или, возможно, даже актуальных 
бесконечностей, которую он отмел как математическую. (Это отрицание вошло в 
протокол.) Тогда я сказал об этических проблемах и о проблеме оценки этических 
норм. В это мгновение Витгенштейн, который сидел рядом с камином и нервно 
поигрывал кочергой, которую он иногда использовал, как регулировщик палку, 
когда хотел подчеркнуть свои утверждения, воскликнул вызывающе: “Приведите 
мне пример этического правила!” Я ответил: “Никогда не угрожай кочергами 
приглашенным лекторам”. После чего Витгенштейн в ярости швырнул кочергу на 
пол и выскочил из аудитории, громко хлопнув за собой дверью» [2, с. 133]. 



Пущаев Ю.В. 

102 

в 1939 г. Витгенштейн сказал, что он бы не удивился, если бы это 
оказалось правдой. Малькольм на это возразил, что такие не-
джентльменские приемы не в национальном характере англичан, 
что они слишком порядочны и цивилизованы для того, чтобы за-
ниматься подобными закулисными делами. При этих словах Вит-
генштейн пришел в негодование от такой некритичности и даже на 
время прервал общение с Малькольмом. Суждение последнего он 
расценил как величайшую глупость и доказательство того, что за-
нятия философией под его, Витгенштейна руководством, ничему 
Малькольма не научили. Позже, правда, отношения между ними 
восстановились, хотя и не без трудностей [1, с. 39–40]. 

Тем не менее этот случай показывает, что не стоит так уж 
возвышенно думать о нравственных качествах своего правитель-
ства, даже если поддерживать его действия. Прав был К.Н. Леон-
тьев, когда считал, что христианская политика (которой так хотел 
В.С. Соловьев) вещь невозможная и даже фальшивая. Ведь поли-
тика, добавим от себя, это мирская забота о мирских делах, она, в 
принципе, не может быть вообще без примеси греха, который не-
отделим от мира сего. 

Леонтьев говорил, что «известная степень лукавства в по-
литике, замечу, есть обязанность; ибо политика есть дело меха-
ническое; это есть ничто иное как естественная взаимная пондера-
ция общественно-государственных сил... Старомосковские князья 
и бояре наши были все очень искренние православные люди и 
вместе с тем очень лукавые и очень искусные политики» [3, 
с. 244]. 

Называть ли действия России в феврале 2022-го военно-
политической хитростью или коварством – дело вкуса и партийно-
политических пристрастий. Как известно, у нас разведчики, у них – 
шпионы. Но приходится констатировать: успешная политика (и 
война как ее продолжение другими средствами) невозможна без 
хитрости, обмана и коварства. Представляется поэтому, что с хри-
стианской точки зрения любая политика, любая война, и особенно 
война гражданская, все же сущностно связаны и с грехом тоже, с 
греховной природой человека. Даже так называемая справедливая 
война – в том числе потому, что из-за боевых действий обеих сто-
рон гибнут мирные люди. 



Конфликт на Украине и современная философия в России  
и вокруг нее. Часть четвертая  

103 

Это, впрочем, не отменяет того, что одна из сторон будет 
более права в идущем конфликте, в том числе и в гражданском. 
Повторимся, для нас идущий на Украине конфликт носит смешан-
ный, внутренне-внешний характер, имеет явственные признаки 
гражданской войны хотя бы по трем основаниям. Первое: еще три-
дцать лет назад все его участники или их родители жили в одной 
стране – СССР. Второе: еще восемь лет назад многие его участни-
ки жили тоже в одном государстве – Украине. Третье: ментальная, 
культурная, языковая и этническая близость русских и украинцев. 
Кстати, верное наблюдение: множество людей с русскими фами-
лиями воюют на стороне ВСУ и множество людей с украинскими 
фамилиями на стороне союзных сил (ВС РФ, ДНР и ЛНР). Также 
многие люди, оказавшись на Украине, благодаря пропаганде про-
никаются майданной идеологией и наоборот. 

Да, ответственность за войну и связанный с ней грех с выс-
шей точки зрения лежит на обеих сторонах, но далеко не всегда 
эта ответственность является равной и даже сопоставимой, в том 
числе и в гражданских конфликтах. 

В то же время реальная невозможность нелукавой, чистой 
христианской политики, необходимость военной хитрости и поли-
тического обмана не означает, что не остается вообще нравствен-
ных преград в борьбе с врагом. Конечно, остается. Недопустимы 
садизм, издевательства над пленными и пытки, сознательное при-
чинение вреда мирному населению и т.д. Два главных качества 
для успеха войны – мужество и стремление остаться человеком, не 
переступить нравственную грань. 

Западные идеологи о войне Z/V 

С начала войны на Украину приехал Бернар Анри-Леви, ко-
торого в прессе часто называют известным философом, хотя ника-
кие его философские труды никому неизвестны. На самом деле это 
французский публицист и журналист, призванный создать нужную 
медийную картинку и видимость интеллектуализма. Он за послед-
ние несколько десятилетий всегда занимал радикально глобалист-
ские позиции в разных конфликтах. В 1999 г. он призывал под-
держать «Армию Косово» и бомбить Югославию. Тогда же после 
нападения банд Басаева на Дагестан рекомендовал Западу при-



Пущаев Ю.В. 

104 

знать власть боевиков и самопровозглашенного «президента Че-
ченской Республики Ичкерия» Масхадова. Позже поддержал «ре-
волюцию роз» в Грузии, а потом Саакашвили в войне 08.08.08. 
В 2011-м яростно призывал расправиться с Каддафи. Не менее го-
рячо участвовал в яростной кампании против Асада, а в феврале 
2014 г. обратился с ободряющей речью к участникам евромайдана 
в Киеве с речью. Она содержала русофобские мотивы и была со-
вершенно безграмотной с исторической точки зрения («Украина 
блистала, когда России еще не было и в помине»): «Ваша сила за-
ключается в вашей высокой цивилизации, пусть вас, как и все ев-
ропейские народы, преследует трагический и преступный период 
истории. Украина и Киев блистали, когда России еще не было и в 
помине. Поэтому в каждом гражданине майдана больше культуры 
и истории, чем в сочинском хвастуне, этом дутом Тарзане, кото-
рый является врагом святой Софии и ее мудрости»1. 

За то, что Бернар-Леви почти всегда появляется там, где бе-
да, и всегда занимает позиции воинствующего радикального либе-
рализма и глобализма, его прозвали «всадником Апокалипсиса» 
(все-таки слишком громко для него, я считаю). 

В начале марта 2022 г. он появился в Одессе, где фотогра-
фировался вместе с военным комендантом Одессы Максимом 
Марченко, командиром карательного добровольческого батальона 
«Айдар». Увы, как можно предположить, его появление не сулит 
Одессе ничего хорошего, является своего рода черным предзнаме-
нованием (дай Бог, чтобы это не сбылось). Кстати, Бернар-Анри 
вдохновил Виктора Пелевина. Тот в своем романе «S.N.U.F.F.» 
(2011) изобразил его под слегка измененным именем – БАММ или 
Бернар-Анри Монтень Монтескье. А именно, там описаны люди 
особой профессии, для которой автор придумал новое название – 
дискурсмонгеры – торговцы дискурсом. Эта торговля имеет чет-
кую цель или заказ, поскольку они на самом деле разжигатели 
войн и лишь по совместительству – «философы» и публицисты. 
Они умеют строить дискурс так, так им торговать, чтобы под мас-
кой морализирующей публицистики разжечь и оправдать очеред-

                                                      
1 Цит. по: «Всадник апокалипсиса» уже на Украине : Для чего идеолог 

цветных революций прибыл в зону спецоперации // Life.ru. – 2022. – 16.03. – 
URL: https://life-ru.turbopages.org/life.ru/s/p/1479325 

https://life-ru.turbopages.org/life.ru/s/p/1479325


Конфликт на Украине и современная философия в России  
и вокруг нее. Часть четвертая  

105 

ной военный и революционный пожар в интересах транснацио-
нальных западных элит. Вот выразительная цитата из романа: 
«Последние несколько войн в паре со мной работал Бернар-Анри 
Монтень Монтескье... Сам он предпочитал называть себя филосо-
фом. Так же его представляли в новостях. Но в платежной ведомо-
сти, которую составляют на церковноанглийском, его должность 
называется однозначно: “crack discourse-monger first grade”1. To 
есть на самом деле он такой же точно военный. Но противоречия 
тут нет – мы ведь не дети и отлично понимаем, что сила современ-
ной философии не в силлогизмах, а в авиационной поддержке...» 
(4, с. 20). 

В своих по-прежнему трескучих статьях, посвященных вой-
не на Украине и своему «героическому» визиту в Одессу, этот 
«торговец трескучим дискурсом» остается верен себе. В интервью 
изданию Jewish Chronicle он призывает НАТО создать беспилот-
ную зону над Украиной, не взирая на риск Третьей мировой вой-
ны, которая будет ядерной. Про тех, кто резонно этого опасается, 
он говорит, что «их ждет, как сказал Черчилль, и бесчестье, и вой-
на. В любом случае, как может цивилизованный мир жить с таким 
дамокловым мечом над головой? Если мы не остановим Путина 
сейчас, Путин будет угрожать Молдове, Польше, Литве. И мы 
снова скажем: “Если мы будем сопротивляться, мы рискуем ядер-
ным конфликтом...”»2. 

Также он хвалит военного коменданта Одессы, командира 
батальона «Айдар» Марченко, говоря, что встретил его впервые 
еще на Донбассе два года назад и что он мужественный, смелый 
человек и никакой не экстремист или фашист. Кстати, его фото-
сессия с Марченко – и правда, яркое визуальное подтверждение 
смычки радикального либерализма и радикального национализма с 
элементами нацизма. Конечно, неправильно и слишком идеоло-
гично было бы говорить, что Россия воюет там с нацизмом и на-
цистами. Это можно списать по ведомству пропаганды. Главное – 
                                                      

1 В переводе с английского – первоклассный торговец трескучим дискур-
сом. 

2 Нам нужна сейчас бесполетная зона, – говорит Бернар-Анри Леви из 
Одессы // Jewish Chronicle. – 2022. – 17.03. – URL: https://www.thejc.com/news/ 
world/we-need-no-fly-zone-now-bernard-henri-levy-tells-jc-from-odessa-Et7H2J15BU 
hnI5lfAlF5G 

https://www.thejc.com/news/world/we-need-no-fly-zone-now-bernard-henri-levy-tells-jc-from-odessa-Et7H2J15BUhnI5lfAlF5G
https://www.thejc.com/news/world/we-need-no-fly-zone-now-bernard-henri-levy-tells-jc-from-odessa-Et7H2J15BUhnI5lfAlF5G
https://www.thejc.com/news/world/we-need-no-fly-zone-now-bernard-henri-levy-tells-jc-from-odessa-Et7H2J15BUhnI5lfAlF5G


Пущаев Ю.В. 

106 

Россия, как Восток Европы, вступила в борьбу с западным миром 
как с иной цивилизацией. На стороне официального Киева множе-
ство людей с неукраинскими фамилиями: русскими и вплоть до 
афганских, корейских и особенно еврейских (что совсем уж пара-
доксально, если вспоминать историю ОУН и УПА!), их цель – 
вступление в ЕС и НАТО. Это ведущая идеология. Но факт и то, 
что союзниками и передовым отрядом, боевым костяком сопро-
тивления тут выступают радикальные националисты, испытываю-
щие симпатии к элементам нацистской идеологии. Объединяет их 
русофобия как ненависть к русскому культурно-историческому 
миру и некое тайное внутреннее родство либерализма и национа-
лизма. О том, что расцвет либерализма и национализма в истории 
Европы неслучайно совпал по времени, писали многие, в том чис-
ле К.Н. Леонтьев («Национальная политика как орудие всемирной 
революции»). 

В действиях России Бернар-Анри не видит вообще никаких 
хоть сколько-нибудь разумных причин: «Никакого значения. Нет 
причин. Никаких претензий любого рода и никакой реальной цели. 
Просто глупая жестокость Путина». Это всего лишь «вечное воз-
вращение, под небом, голубым от гнева, древнего варварства». 
При этом, по его мнению, сейчас на карту поставлено будущее Ев-
ропы и всего свободного мира. Называя Одессу «самым дальним 
форпостом Европы»1, воюющую Украину он понимает как «бо-
рющуюся за открытый и свободный мир», как сражающуюся «на 
передовой за европейцев». «И по этой же причине мы (т.е. евро-
пейцы. – Ю. П.) должны действовать без промедления, напрямую, 
чтобы положить конец этой войне»2. 

На события на Украине немедленно откликнулся и другой 
известный западный идеолог-публицист и пророк от либерализма – 
Френсис Фукуяма, тот самый, который в конце 1980-х годов в ква-
зигегельянском духе провозгласил «конец всемирной истории» и 

                                                      
1 Бернар-Анри Леви. Письмо из Одессы: молитва за Одессу // Newsta-

tesman. – 2022. – 30.03. – URL: https://www.newstatesman.com/world/europe/ 
ukraine/2022/03/a-prayer-for-odessa 

2 Бернар-Анри Леви, Шон Пенн, Салман Рушди Стинг. Десять вещей, ко-
торые должен сделать Запад прямо сейчас, чтобы закончилась варварская путин-
ская война // Telegraph. – URL: https://www.telegraph.co.uk/world-news/2022/03/09/ 
bernard-henri-levy-sean-penn-salman-rushdie-sting/ 

https://www.newstatesman.com/world/europe/ukraine/2022/03/a-prayer-for-odessa
https://www.newstatesman.com/world/europe/ukraine/2022/03/a-prayer-for-odessa
https://www.telegraph.co.uk/world-news/2022/03/09/bernard-henri-levy-sean-penn-salman-rushdie-sting/
https://www.telegraph.co.uk/world-news/2022/03/09/bernard-henri-levy-sean-penn-salman-rushdie-sting/


Конфликт на Украине и современная философия в России  
и вокруг нее. Часть четвертая  

107 

безоговорочную победу либерализма. В статье «Война Путина 
против либерального порядка» в американской газете Financial 
Times он предлагает свое осмысление конфликта на Украине, кото-
рое также ведется с позиции убежденных и идейных противников 
России. Для Фукуямы в случае с Украиной речь идет о будущем 
глобального либерального проекта (с чем можно согласиться). Од-
нако это сопровождается совершенно манипулятивными аргумен-
тами и откровенным игнорированием неудобных фактов (напри-
мер, агрессии США против Югославии, Ирака, Ливии, Сирии). 
Сам же западный мир и не выдержал провозглашенных им прин-
ципов, он сам же первый нарушил продекларированные правила 
игры и непоправимо загрязнил чистоту своего «идеологического 
мундира». Но в главном Фукуяма прав: либеральный порядок дей-
ствительно находится в кризисе, отсюда и его призывы «не сни-
жать бдительность». 

Фукуяма говорит, что «ужасающее вторжение России в Ук-
раину 24 февраля стало переломным моментом в мировой исто-
рии. Оно знаменует конец эпохи после холодной войны, откат от 
«единой и свободной Европы», которая, как мы думали, возникла 
после 1991 года, и оно означает конец провозглашенного «конца 
истории». С его точки зрения Путин хочет восстановить как мож-
но большую часть бывшего Советского Союза, включив Украину в 
состав России и создав сферу влияния, простирающуюся через все 
восточноевропейские государства, которые присоединились к 
НАТО в 1990-х годах. Но Путин, говорит Фукуяма, не сможет дос-
тичь своих максимальных целей. «Он рассчитывал на быструю и 
легкую победу, и на то, что украинцы будут относиться к нему как 
к освободителю. Вместо этого он разворошил осиное гнездо, а ук-
раинцы всех мастей проявили беспрецедентную стойкость и на-
циональное единство. Даже если Путин возьмет Киев и свергнет 
президента Владимира Зеленского, он не сможет в долгосрочной 
перспективе подчинить военной силой разъяренную нацию чис-
ленностью более 40 млн человек. И ему придется столкнуться с 
демократическим миром и альянсом НАТО, объединенным и мо-



Пущаев Ю.В. 

108 

билизованным как никогда ранее, который ввел дорогостоящие 
санкции против российской экономики»1. 

Тем не менее, говорит Фукуяма, нынешний кризис показал, 
что существующий либеральный миропорядок нельзя принимать 
как должное. За него надо постоянно бороться, иначе он исчезнет, 
как только его сторонники ослабят бдительность. Кризис начался 
не сегодня, замечает автор. Либерализм уже некоторое время на-
ходится под ударом как справа, так и слева. Даже страны с давней 
традицией либеральной демократии, такие, как США и Индия, 
подверглись искушению популизмом, неолиберализмом и нацио-
нализмом. С точки зрения Фукуямы популистские консерваторы 
сильно возмущены открытой и разнообразной культурой, которая 
процветает в либеральных обществах, и тоскуют по временам, ко-
гда все исповедовали одну религию и разделяли одну этническую 
принадлежность (хотя фактически дело обстоит напротив – совре-
менный глобальный мир гораздо более унифицированный и еди-
нообразный, чем ранее). Например, говорит Фукуяма, либеральная 
Индия Ганди и Неру превращается в нетерпимое индуистское го-
сударство под руководством Нарендры Моди, премьер-министра 
Индии; в то же время в США белый национализм открыто привет-
ствуется в рядах Республиканской партии. 

Вызову слева, по Фукуяме, в свою очередь подверглись ли-
беральные ценности толерантности и свободы слова. «Многие 
прогрессисты считают, что либеральная политика с ее дебатами и 
достижением консенсуса слишком медлительна и не справляется с 
экономическим и расовым неравенством, возникшим в результате 
глобализации. Многие прогрессисты проявляют готовность огра-
ничить свободу слова и надлежащую правовую процедуру во имя 
социальной справедливости». В то же время как правые, так и ле-
вые антилибералы объединились в своем недоверии к науке и экс-
пертизе. «Слева, от структурализма XX века, постмодернизма и 
современной критической теории, тянется линия мысли, которая 
ставит под сомнение авторитет науки. Французский мыслитель 
Мишель Фуко утверждал, что теневые элиты используют язык 
науки, чтобы скрыть господство над маргинальными группами, 

                                                      
1 Ф. Фукуяма. В ожидании поражения : пер. на русский портал Катехон. – 

URL: https://katehon.com/ru/article/voyna-putina-protiv-liberalnogo-poryadka? 

https://katehon.com/ru/article/voyna-putina-protiv-liberalnogo-poryadka


Конфликт на Украине и современная философия в России  
и вокруг нее. Часть четвертая  

109 

такими как геи, психически больные или заключенные. Это же не-
доверие к объективности науки теперь перешло к ультраправым, 
где консервативная идентичность все больше вращается вокруг 
скептицизма в отношении вакцин, органов здравоохранения и экс-
пертизы в целом»1. 

Современные технологии (Интернет) помогают подрывать 
авторитет науки, продолжает автор. Он, дескать, дает площадку 
злоумышленникам для распространения политической дезинфор-
мации и «языка ненависти». 

Впрочем, по Фукуяме, в утрате влияния и авторитета либе-
рализма во многом виноват он сам, потому что в нем в 1980–1990-е 
годы проявились саморазрушительные тенденции, связанные с 
неолиберализмом: это демонизация государства как врага эконо-
мического роста и индивидуальной свободы, сокращение социаль-
ного обеспечения и регулирования, социальных расходов и госу-
дарственных секторов. Все это устранило буферы, которые 
защищали людей от капризов рынка, что привело к значительному 
росту неравенства в течение последних двух поколений. Превоз-
носилась эффективность (российский феномен «эффективных ме-
неджеров» – добавим от себя), что привело к аутсорсингу рабочих 
мест и разрушению сообществ рабочего класса в богатых странах, 
что и заложило основу для подъема популизма в 2010-х годах. 

В целом, говорит Фукуяма, «правые дорожили экономиче-
ской свободой и доводили ее до неустойчивых крайностей. Левые, 
напротив, делали упор на индивидуальный выбор и автономию, 
даже если это шло в ущерб социальным нормам и человеческому 
сообществу. Эта точка зрения подрывала авторитет многих тради-
ционных культур и религиозных институтов. В то же время крити-
ческие теоретики начали утверждать, что либерализм сам по себе 
является идеологией, скрывающей корыстные интересы его сто-
ронников, будь то мужчины, европейцы, белые люди или гетеро-
сексуалы. И справа, и слева основополагающие либеральные идеи 
доводились до крайностей, которые затем подрывали восприни-
маемую ценность самого либерализма. Экономическая свобода 
превратилась в антигосударственную идеологию, а личная авто-

                                                      
1 Ф. Фукуяма. В ожидании поражения : пер. на русский портал Катехон. – 

URL: https://katehon.com/ru/article/voyna-putina-protiv-liberalnogo-poryadka? 

https://katehon.com/ru/article/voyna-putina-protiv-liberalnogo-poryadka


Пущаев Ю.В. 

110 

номия – в прогрессивное мировоззрение woke, которое воспевало 
разнообразие, а не общую культуру»1. 

В образовавшуюся идеологическую пустоту, продолжает 
Фукуяма, вступают нелиберальные авторитарные режимы. У Рос-
сии, Китая, Сирии, Венесуэлы, Ирана и Никарагуа, говорит он, 
мало общего, кроме того, что они не любят либеральную демокра-
тию и хотят сохранить свою авторитарную власть, а также создали 
сеть взаимной поддержки. А в центре этой сети, по мнению про-
рока от либерализма Фрэнсиса Фукуямы, находится путинская 
Россия, которая «предоставляет оружие, советников, военную и 
разведывательную поддержку практически любому режиму, неза-
висимо от того, насколько ужасен для собственного народа, кото-
рый противостоит США или ЕС». «Эта сеть простирается в самое 
сердце либеральных демократий», ведь и правые популисты за-
падных стран выражают восхищение Путиным. Это бывший пре-
зидент США Трамп, а также Марин Ле Пен и Эрик Земмур во 
Франции, Маттео Сальвини в Италии, Жаира Болсонару в Брази-
лии, лидеры AfD в Германии и Виктор Орбан в Венгрии. «За по-
следние два поколения либеральный мир добился огромного роста 
гендерного равенства и терпимости к геям и лесбиянкам, что спро-
воцировало некоторых правых поклоняться мужской силе и агрес-
сии как добродетели»2. 

Так что, как в конце статьи признает автор, проблемы либе-
рализма не закончатся, даже если Путин проиграет, ведь на очере-
ди Китай, а также Иран, Венесуэла, Куба и популисты в западных 
странах. Но ведь Россию он видит как центр сопротивления либе-
ральному миропорядку. 

Вряд ли воюющих сейчас украинских националистов во-
одушевит проскользнувшее в этой статье признание, что именно 
украинцы будут нести издержки путинской агрессии и что именно 
они будут сражаться от имени всех нас («ну что, сынку, помогли 
тебе твои ляхи?»). Фукуяма восхищается их мужеством и говорит 
оптимистично, что «дух 1989 года по-прежнему жив в их уголке 
мира. Для остальных нас он дремал и сейчас пробуждается». 

                                                      
1Ф. Фукуяма. В ожидании поражения : пер. на русский портал Катехон. – 

URL: https://katehon.com/ru/article/voyna-putina-protiv-liberalnogo-poryadka?  
2 Там же. 

https://katehon.com/ru/article/voyna-putina-protiv-liberalnogo-poryadka


Конфликт на Украине и современная философия в России  
и вокруг нее. Часть четвертая  

111 

В другом своем тексте под названием «Готовясь к пораже-
нию» от 10 марта 2022 г. в онлайн-журнале American Purpose (его 
возглавляет сам Фукуяма) автор высказывает 12 прогностических 
тезисов насчет украинской ситуации (а силу и точность его про-
гнозов мы все давно знаем). В них почти совсем нет идеологии и 
какого-то философского содержания, они носят преимущественно 
военно-политический характер. Остается позавидовать широте 
кругозора профессора. Впрочем, если вспомнить профессию наше-
го предыдущего героя, философствующего публициста и военного 
по совместительству – торговец первого класса трескучим дискур-
сом, – жанр текста и его цели становятся более понятны. 

Фукуяма высказывает уверенность, что полное поражение 
России в Украине все ближе. Россию подвело планирование, осно-
ванное на ложном предположении, что украинцы благосклонно 
относятся к России. Путин направил на эту операцию основную 
часть своих сил, и у него нет больших резервов, которые можно 
было бы еще задействовать (откуда это известно американскому 
профессору?). Боевой дух русских войск должен скоро испариться. 
То, что американцы и НАТО решили не закрывать небо над Ук-
раиной и не передавать ей польские МиГи, это правильно. Пусть 
лучше украинцы победят россиян самостоятельно. Это лишит Мо-
скву возможности оправдаться, что на них напало НАТО, а также 
избежать очевидных возможностей эскалации. При этом Путин не 
переживет поражения своей армии (только политически или не 
только?). 

Фукуяма радуется, что вторжение якобы нанесло огромный 
ущерб популистам во всем мире, которые до нападения выражали 
симпатию к Путину – Маттео Сальвини, Жаиру Болсонару, Марин 
Ле Пен, Виктору Орбан и, конечно, Дональду Трампу. Политика 
войны, говорит он, обнажила их откровенно авторитарные на-
клонности. Также эта война – хороший урок для Китая. Как и Рос-
сия, Китай на протяжении последнего десятилетия наращивал яко-
бы высокотехнологичные военные силы, но эти силы не имеют 
реального боевого опыта. Китайская авиация, наверное, повторит 
печальный пример российских воздушных сил, у которых также 
нет опыта сложных операций в воздухе (а как же Сирия – из со-
всем недавних?). 



Пущаев Ю.В. 

112 

Особенно забавно смотрится тезис под номером 11: «Турец-
кие дроны “Байрактар” стали бестселлерами»1. 

12-й тезис резюмирует и дает главный вывод: «Поражение 
России сделает возможным “новое рождение свободы” и избавит 
нас от беспокойства по поводу упадка глобальной демократии. 
Дух 1989-го будет жить и дальше, и все благодаря группе отваж-
ных украинцев»2. 

Такой вот очередной трескучий дискурс. 
Продолжение следует. 

Список литературы 

1. Малькольм Н. Людвиг Витгенштейн. Воспоминания // Людвиг Витгенштейн: 
человек и мыслитель. – Москва : Издательская группа «Прогресс» «Культу-
ра», 1993. – С. 31–97. 

2. Поппер К. Неоконченный поиск. Интеллектуальная биография. – Москва : 
Праксис, 2014. – 290 с. 

3. Леонтьев К.Н. Восток, Россия и славянство. – Москва, 1885. Т. 1. : Мои вос-
поминания о Фракии. – 312 с. 

4. Пелевин В.О.  S.N.U.F.F. – Санкт-Петербург : Азбука, 2011. – 447 с. 
 

                                                      
1 Ф. Фукуяма. Готовясь к поражению // American Purpose. – 2022. – 17.03. – 

URL: https://www.americanpurpose.com/blog/fukuyama/preparing-for-defeat/ 
2 Там же. 

https://www.americanpurpose.com/blog/fukuyama/preparing-for-defeat/


Проблема Контрпросвещения в политической философии  

УДК 32(075.8) 

МЕЖУЕВ Б.В. ПРОБЛЕМА КОНТРПРОСВЕЩЕНИЯ В ПОЛИ-
ТИЧЕСКОЙ ФИЛОСОФИИ.      DOI: 10.31249/rphil/2022.03.17 

Аннотация: Статья посвящена теоретической экспликации 
понятия «Контрпросвещение», показана диалектичность и про-
блематичность данного понятия (во многом с опорой на идеи Кан-
та о Просвещении). На примере представлений преимущественно 
отечественных философов рассматриваются различные варианты 
контрпросветительской мысли. Общий вывод, который делается в 
статье, состоит в том, что современная эпоха представляет собой 
диалектическое сочетание проектов Просвещения и Контрпросве-
щения и столкновение таковых во многом и определяет динамику 
эпохи модерна. 

Ключевые слова: Просвещение, Контрпросвещение, Кант, 
русская философия, модерн. 

MEZHUYEV B.V. The problem of counter-enlightenment in political 
philosophy. 

Annotation: The article is devoted to the theoretical explication 
of the concept of «Counter-Enlightenment», shows the dialectic and 
problematic nature of this concept (largely based on Kant's ideas about 
Enlightenment). On the example of the ideas of mainly domestic 
philosophers, various variants of counter-enlightenment thought are 
considered. The general conclusion to which the article comes is that 
the modern era is a dialectical combination of Enlightenment and 

                                                      

113 

 Межуев Борис Вадимович – кандидат философских наук, старший науч-
ный сотрудник отдела философии Института научной информации по общест-
венным наукам РАН. E-mail: borismezhuev@yandex.ru 



Межуев Б.В. 

114 

Counter-Enlightenment projects, and the collision of these largely 
determines the dynamics of the modern era. 

Key words: Enlightenment, Counter-enlightenment, Kant, 
Russian philosophy, Modern. 

Для цитирования: Межуев Б.В. Проблема Контрпросвещения в 
политической философии // Социальные и гуманитарные науки. Отечест-
венная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2022. – № 3. – 
С. 113–137.       DOI: 10.31249/rphil/2022.03.17 

Понятие «Контрпросвещение» вошло в историю обществен-
ной мысли с подачи британского философа Исайи Берлина, кото-
рый ввел это понятие в своем одноименном эссе 1973 г.1 Терми-
ном «Контрпросвещение» Берлин обозначал 
антипросветительское течение мысли, которое при наличии идей-
ных сторонников во Франции и других европейских странах тем 
не менее нашло свое наиболее последовательное воплощение в 
Германии. Родоначальниками Контрпросвещения Берлин называл 
немецких мыслителей Гамана и Гердера, а в качестве важнейших 
признаков характерного для Контрпросвещения образа мыслей 
выделял антирационализм и релятивизм. 

                                                     

Отметим, что спор о релевантности введения данного поня-
тия для описания определенного течения мысли является одним из 
самых напряженных в сегодняшней истории идей. Пожалуй, нача-
ло этого спора можно вести с момента выхода в свет в 1999 г. ста-
тьи новозеландского историка Джона Покока, в которой подчер-
кивалась теоретическая слабость данного термина2. По мнению 
историка, авторы научных исследований, использующие понятие 
«Контпросвещение», не всегда способны точно определить, идет 
ли речь о разных вариантах Просвещения, скажем, радикальном и 
умеренном, или же об антипатии к Просвещению как таковому. 
Большая часть отмеченных Берлиным «врагов Просвещения», 
прежде всего Гердер, с точки зрения Покока, могли быть названы 
сторонниками ее сравнительно мягкой версии. 

 
1 Berlin I. The Counter-Enlightenment // Berlin I. Against the Current: Essays 

in the History of Ideas, ed. Henry Hardy. N. Y.: Viking Press, 1980. P. 1–24. 
2 Pocock J. Enlightenment and сounter-enlightenment, revolution and counter-

Revolution; a eurosceptical enquiry // History of Political Thought. 1999. № 20 (1). 
P. 125–139. 



Проблема Контрпросвещения в политической философии  

115 

Впоследствии исследование проблемы Контрпросвещения 
пошло по трем направлениям. Во-первых, было установлено более 
раннее употребление данного понятия, которое обнаружилось даже 
в записных книжках Ницше за 1877 г. (что Ницше конкретно имел 
в виду под словом «Gegen-Aufklarung» вряд ли подлежит одно-
значному толкованию). Во-вторых, истоки Контрпросвещения бы-
ли открыты в самой Франции, и здесь следует в первую очередь 
указать на книгу историка Дарин Маккмэна «Враги Просвеще-
ния»1, где понятие «Контрпросвещение» использовалось для опи-
сания групп парижских интеллектуалов в XVIII в., оппозиционных 
энциклопедистам. В-третьих, сам феномен Просвещения получил 
новую проблематизацию – некоторые историки сделали вывод, 
что наше сегодняшнее употребление этого понятия сужает его 
смысл, поскольку в XVIII и начале XIX в. «просвещенными» счи-
тали себя не только рационалисты и антиклерикалы. Это истори-
чески обусловленное сужение понимания Просвещения, согласно 
мнению сторонников данной трактовки, в частности, историка 
Джеймса Шмидта, и привело к возникновению многочисленных 
терминологических казусов, одним из них может считаться появ-
ление новообразования «Контрпросвещение», немыслимого в кон-
тексте той эпохи, якобы породившей это течение2. В настоящей 
работе мы попытаемся дать философски четкое определение поня-
тию «Контрпросвещение», отталкиваясь от знаменитой статьи 
И. Канта «Что такое Просвещение?». Мы понимаем, что в силу 
чисто философского дедуцирования определенного идейного вы-
бора, противоположного тому, что совершает Кант в своей работе, 
мы невольно отвлекаемся от исторического контекста, то есть дей-
ствуем в логике истории идей, а не конкретной эмпирической ис-
ториографии. Однако покажем, что это дедуцирование не лишено 
смысла и подкрепляется солидным эмпирическим материалом – в 
контексте как европейской, так и отечественной политической фи-

                                                      
1 McMahon D. Enemies of the Enlightenment: The French Counter-

Enlightenment and the Making of Modernity details the reaction to Voltaire and the 
Enlightenment in European intellectual history from 1750 to 1830. Oxford, Oxford 
University Press, 2001. 

2 Schmidt J. What Enlightenment Project? // Political Theory. 2000. № 28/6. 
P. 734–57. 



Межуев Б.В. 

116 

лософии, на которую автор настоящей статьи обращает особое 
внимание просто в силу своей профессиональной специфики. 

Идея Просвещения в философии истории Канта 

При всей явной расплывчатости смысловых рамок понятия 
«Контрпросвещение» оно тем не менее до сих не отпускает иссле-
дователей мысли конца XVIII в. в силу ясного понимания того об-
стоятельства, что проекту Просвещения внутри самой эпохи Про-
свещения противостояла какая-то мощная духовная сила, которую 
нельзя назвать просто «реакцией», но которую также невозможно 
представить просто как «мягкую» или «умеренную» версию того 
же самого течения. Эту силу также нельзя однозначно отождест-
вить ни с консерватизмом, ни с политическим романтизмом реак-
ционного толка – подобно самому Просвещению альтернативное 
ему течение выходит за пределы определенного отрезка историче-
ского времени, в превращенной форме продолжая существовать и 
влиять на общественные процессы вплоть до сегодняшнего дня. 
Иными словами, понимание природы этой силы требует именно 
философского, теоретического анализа, а не просто эмпирического 
исследования работы в рамках историографии общественной мысли. 

Для того чтобы определить характер этой силы, обратимся к 
хрестоматийной работе Иммануила Канта – его знаменитому отве-
ту на вопрос «Что такое Просвещение?», который он опубликовал 
в декабрьском номере за 1784 г. «Берлинского ежемесячного жур-
нала». К этому сочинению, равно как и ко всей совокупности его 
сравнительно небольших по объему текстов на социально-
политические темы, которые философ написал с 1784 по 1798 г., у 
исследователей очень неоднозначное отношение. Существует 
мнение, что Кант делал подступы к тому, что можно было бы на-
звать «четвертой критикой», критикой исторического суждения1. 

                                                      
1 Это суждение принадлежит историку с неоднозначной политической ре-

путацией Курту Боррису, что, возможно, и стало причиной его категорического 
отвержения Ханной Арендт: «И уж точно они не являются никакой “четвертой 
критикой”, как их именует один автор, поспешивший утвердить за ними столь вы-
сокий статус, коль скоро они стали предметом его исследования». См.: Арендт Х. 
Лекции по политической философии Канта. СПб.: Наука, 2012. С. 18. Доклад 



Проблема Контрпросвещения в политической философии  

117 

Ханна Арендт, возражая этой, по ее мнению, завышенной оценке, 
считала, что свой взгляд на историю Кант изложил в «Критике 
способности суждения», тогда как корпус малых текстов на темы 
истории и политики не представляет собой ничего значительного, 
а в «Споре факультетов» 1798 г. и других поздних работах вообще 
проглядывают следы старческого слабоумия1. Не разделяя такой 
суперкритической позиции к сочинениям Канта об истории и по-
литике, попытаемся обозначить проблемный нерв этих работ, ко-
торый часто ускользает от внимания специалистов. 

Анализируя ответ Канта на вопрос «Что такое Просвеще-
ние?», следует отделить материальную сторону рекомендаций 
Канта – его знаменитое «рассуждай, но подчиняйся» – от самой 
концептуализации наступившей эпохи. Нас сейчас волнует не 
столько конкретные обещания Канта вступившему в эпоху Про-
свещения человеку, сколько сама проблема «опознания» наступ-
ления этого периода времени и раскрытие его смысла. Предметом 
нашего рассмотрения является вопрос об историческом «совер-
шеннолетии» человека. Напомню, что, отвечая на вопрос о том, 
что такое Просвещение, Кант в 1784 году дает такой хорошо из-
вестный ответ: «Просвещение – это выход человека из состояния 
своего несовершеннолетия, в котором он находится по собствен-
ной вине. Несовершеннолетие есть неспособность пользоваться 
своим рассудком без руководства со стороны кого-то другого. Не-
совершеннолетие по собственной вине – это такое, причина кото-
рого заключается не в недостатке рассудка, а в недостатке реши-
мости и мужества пользоваться им без руководства со стороны 
кого-то другого»2. 

                                                                                                                     
К. Борриса с утверждением о «четвертой критике»: Borries K. Kant als Politiker: 
Zur Staats- und Gesellschaftslehre des Kritizismus. Leipzig. 1928. 

1 Как пишет Х. Арендт, «<…> можно несколько бесцеремонно, хотя и не 
совсем безосновательно указать, что все обычно привлекаемые (в том числе и 
мною) к анализу работы датируются последними годами жизни Канта, то есть 
временем, когда дало о себе знать ухудшение умственных способностей филосо-
фа, приведшее в итоге к старческому слабоумию». См.: Арендт Х. Лекции по 
политической философии Канта. СПб.: Наука, 2012. С. 21. 

2 Кант И. Ответ на вопрос: Что такое Просвещение? // Кант И. К вечному 
миру. Сборник. М.: РИПОЛ классик, 2020. С. 50. 



Межуев Б.В. 

118 

Зададимся вопросом,  какого характера само это суждение, к 
какому типу знания оно относится. Очевидно, объявляя о выходе 
человечества или же того или иного народа из состояния несовер-
шеннолетия, мыслитель сразу предлагает нам определенную вер-
сию философии истории, согласно которой человек в своем соци-
альном развитии проходит те же фазы «детства» и «взрослого 
возраста», какие он имеет в процессе своего биологического ста-
новления. Между тем у нас нет признаков исторической «взросло-
сти», аналогичных тем, что появляются у человека в момент его 
полового созревания. Точнее, у нас нет убедительных оснований 
считать, что появление каких-либо социальных или культурных 
институтов – например, представительного правления, индустри-
ального производства или же эмпирической науки – является га-
рантией того, что народ в своей исторической эволюции достиг 
той самой стадии «совершеннолетия», которая делает его реши-
мость самостоятельно «пользоваться своим рассудком» обосно-
ванной и состоятельной. 

По идее, можно сказать, что объявление себя «совершенно-
летним» – нечто в роде перформативного акта практического ра-
зума, своего рода «дело-действие» в духе наукоучения Фихте – то 
есть мотивированная практической необходимостью теоретиче-
ская констатация, которая на самом деле есть не более, чем отра-
жение соответствующего акта воли. Это утверждение было бы 
вполне убедительным, если бы не сталкивалось с тем фактом, что 
сам Кант решительно отрицал допустимость универсального рас-
пространения императива «совершеннолетия». В частности, в ре-
цензии 1785 г. на книгу И.Г. Гердера «Идеи к философии истории 
человечества» Кант допускал, что целям Провидения можно при-
нести в жертву безмятежное блаженство «жителей острова Таити». 
Для Гердера блаженство дикаря не должно оцениваться заведомо 
ниже счастья культурного человека и поэтому оно не может быть 
принесено в жертву приоритетам цивилизационного развития, ко-
нечные цели которого дикарям заведомо непонятны1. С этим по-
                                                      

1 Кант И. Рецензия на книгу И.Г. Гердера «Идеи к философии истории че-
ловечества» (части 1, 2) // Кант И. К вечному миру. Сборник. М.: РИПОЛ клас-
сик, 2020. С. 89. Кант задается вопросом: «Полагает ли господин автор, что если 
бы счастливые жители острова Таити, никогда не навещавшиеся более культур-
ными нациями, были предназначены для того, чтобы прожить в своей спокойной 



Проблема Контрпросвещения в политической философии  

119 

ложением Кант не согласен категорически. Кенигсбергский мыс-
литель берет под защиту принцип философии истории, который 
Гердер считает заведомо негуманным. Этот отвергаемый Гердером 
принцип звучит так: «человек – животное, нуждающееся в госпо-
дине, и от этого господина или посредством него он ждет счастье 
своего предназначения»1. У Канта не вызывает сомнения, что зна-
чительный, можно сказать, больший период своей истории чело-
век и является если не «животным», то в духовном смысле «ребен-
ком», и поэтому такой человек и в самом деле нуждается в мудром 
руководителе, кем для «блаженных дикарей» могли выступать в 
том числе и «более культурные нации». Кант соглашается с тем, 
что счастье и не может быть ранжировано по принципу его досто-
инства, и в этом плане «блаженство ребенка» или юноши ничем не 
ниже «счастья мужа»: проблема в том, что, согласно Канту, цель 
Провидения, действующего в истории, состоит отнюдь не в увели-
чении счастья и не в повышении «качества» этого «счастья», но, 
если так можно выразиться, в пробуждении самостоятельности 
человека, его способности к ответственному и самостоятельному 
поведению2. Но это также не тождественно моральному совер-
шенствованию. Провидение не ведет человечество к тысячелетне-
му царству добра, к миру всеобщей гармонии, оно влечет его 
именно к эпохе Просвещения, то есть к выходу (Ausgang) из несо-
вершеннолетия, переходу из детства в состояние взрослости. До-
казательству этой историософской гипотезы и посвящены все ис-
торические сочинения позднего Канта. 

                                                                                                                    

Но остается тем не менее вопрос: а что дает право человеку 
говорить о собственном совершеннолетии, что оправдывает его 

 
безмятежности тысячи столетий, то можно было бы дать удовлетворительный 
ответ на вопрос, зачем они, собственно, существуют?». 

1 Там же. С. 88. 
2 В работе «Идея всеобщей истории во всемирно-гражданском плане» 

1784 г. Кант делает неожиданное предположение, что если человеческий род вы-
полнит такую задачу, подчинит самого себя моральному закону, он получит пра-
во занять «среди наших соседей во Вселенной не самое последнее место». Изба-
вившись от необходимости во внешнем господине, человек сам станет 
«господином» во Вселенной. Эта гипотеза парадоксально соединяет «звездное 
небо над головой» и «моральный закон внутри нас», которые оказываются не так 
уж оторваны друг от друга. См. там же. С. 38. 



Межуев Б.В. 

120 

мужество признать себя взрослым? Ни рассудок, подводящий эм-
пирические факты под общую категорию, ни практический разум с 
его универсальными максимами не отвечают на вопрос о допусти-
мости или недопустимости приложения категории «совершенно-
летия» к той или иной предметной реальности, к определенному 
моменту в истории человеческого рода, конкретной социальной 
или же национальной общности. Кант использует в своей характе-
ристике Просвещения такую субъективную категорию, как «муже-
ство», «недостаток» которого, по его мнению, объясняет задержку 
в развитии уже «созревшего» для самостоятельности человека. Но 
если мы перевернем формулу Канта, то будем вправе говорить о 
совсем ином, можно сказать, противоположном «мужестве» – му-
жестве признать себя еще не достигшим совершеннолетия, муже-
стве сознаться в собственной незрелости, и – вопреки императивам 
Просвещения, зафиксированным Кантом, – принять авторитет 
книги, «мыслящей за меня», «духовного пастыря», заменяющего 
совесть, или же «врача», предписывающего определенный образ 
жизни?1 Очевидно, в отсутствие надежного и объективного свиде-
тельства собственной «взрослости» оба решения – в пользу Про-
свещения и против Просвещения – готовность принять факт соб-
ственной взрослости или намерение отказаться от него – 
потребуют примерно равной меры философской отваги. И к отка-
завшимся от совершеннолетия людям нельзя будет приложить ка-
тегорию «вины», как будет неуместна та же категория для «дика-
рей», отважившихся принять руководство «культурных наций». 
Основной вопрос в данном случае для Канта состоит в том, откуда 
мы знаем, что мы уже не «дикари», о том, что не существует таких 
более «культурных», чем мы сами, наций, духовному господству 
которых нам бы следовало подчиниться? 

Отметим, что из ответа на эту философскую дилемму и рож-
даются оба проекта – Просвещение и Контрпросвещение. В эпоху 
Просвещения считалось, что современный человек обладает теми 
правами, которые вытекают из факта его совершеннолетия, как бы 
широко или, напротив, узко эти права ни трактовались. Контрпро-

                                                      
1 Кант И. Рецензия на книгу И.Г. Гердера «Идеи к философии истории че-

ловечества» (части 1, 2) // Кант И. К вечному миру. Сборник. М.: РИПОЛ клас-
сик, 2020. С. 50. 



Проблема Контрпросвещения в политической философии  

121 

свещение настаивает на том, что современный человек в опреде-
ленном смысле  еще «ребенок» и его личная совесть, его собствен-
ное представление о счастье не могут служить ему надежной опо-
рой в жизни. Человеку еще требуется «духовный пастырь» – как 
замена его еще не вполне зрелой совести. Вопрос для мыслящего в 
рамках Контрпросвещения человека состоит в том, кому следует 
подчиниться, кому нужно довериться настолько безоговорочно, 
чтобы в случае столкновения личной совести или личного мнения 
с требованиями внешнего авторитета без колебаний предпочесть 
второе? 

Кант, конечно, понимал всю сложность своей ставки на про-
ект Просвещения, антропологическая обоснованность которого 
держалась на чисто гипотетическом представлении человека о 
своей исторической «взрослости». Вопросу, что на самом деле 
может служить исторической гарантией претензий современного 
человека на «взрослость», посвящен весь второй раздел «Спора 
факультетов», где Кант задается вопросом, на какой особый опыт 
может опереться разум человека, чтобы вынести суждение о своей 
способности быть «творцом» истории? Кант прямо формулирует 
свой вопрос: «как возможна история a priori», как прийти к выво-
ду, что история меняет свой характер и наступает время, когда че-
ловек обретает способность «быть причиной своего движения к 
лучшему и его творцом (так как это должно быть деянием наде-
ленного свободой существа)»1? Полагаю, этот вопрос и есть по 
существу тот, что ставим мы: когда человек обретает право счи-
тать себя «совершеннолетними», и именно это дает нам всем ос-
нование говорить – мы вступили в эпоху Просвещения, в которой 
непризнание собственной «взрослости» может быть поставлено 
человеку в вину? Отмечу, «Спор факультетов» есть во многом 
продолжение заметки с ответом на вопрос «Что такое Просвеще-
ние?», написанной 14 годами ранее. Три раздела этой работы пря-
мо связаны с тремя выделенными в заметке 1784 г. признаками 
«совершеннолетия»: спор философского факультета с теологиче-
ским – это, конечно, и есть спор о соотношении авторитета Библии 
с философствующим разумом, спор философского факультета с 

                                                      
1 Кант И. Спор факультетов. Пер. С нем. Ц.Г. Арзаканян, И.Д. Копцева, 

М.И. Левиной. Калининград: Изд-во КГУ, 2002. С. 198. 



Межуев Б.В. 

122 

юридическим так или иначе касается вопроса о способности про-
свещенного человека жить своей совестью без контроля со сторо-
ны «духовного пастыря», ну а спор философского факультета с 
медицинским, как он излагается в «Споре факультетов», очевидно, 
имеет своей предпосылкой стремление автора заботиться о про-
длении своей жизни самостоятельно, без постоянного медицин-
ского надзора. 

Но вернемся к главной проблематике второго раздела: какой 
особый опыт дает человеку право «ломать» прежнюю логику ис-
тории, в которой он являлся лишь объектом, но не творцом, в ко-
торой он не обладал достаточным духовным потенциалом для вы-
хода во «взрослое» состояние? Вот при ответе на этот вопрос в 
философии Канта и появляется тема «революции», которую он 
называет «событием нашего времени» (die Begebenheit unserer 
Zeit)  и в которой усматривает «исторический знак» (Gesichtzei-
chen), указывающий на наличие определенной тенденции, прису-
щей человеческому роду в целом. Кант утверждает, что таковым 
событием явилась «революция», начавшаяся во Франции в 1789 г.1 
Подлинный ее смысл состоял не в тех или иных действиях, зачас-
тую отвратительных с моральной точки зрения, которые соверша-
лись на сцене истории участниками французской смуты, но в эмо-
циональном отклике на революцию со стороны наблюдавших ее 
людей. Именно в силу этого, во многом парадоксального «откли-
ка» Кант, категорически не принимавший революционного наси-
лия, делал вывод, что это событие «в истории человечества не бу-
дет забыто, потому что оно вскрыло в человеческой природе 
задатки и способность к совершенствованию, которые на основе 
происходившего до сих пор не смог бы открыть ни один поли-
тик»2. По существу, лишь революция, точнее, переживание рево-
люции как универсального события, позволила предсказать «объе-
динение природы и свободы в человеческом роде по внутренним 
правовым принципам», то есть констатировать самостоятельность 
человека, обретенную им способность к моральному поведению 
без контроля со стороны претендентов на «духовное пастырство». 

                                                      
1 Кант И. Спор факультетов / пер. с нем. Ц.Г. Арзаканян, И.Д. Копцева, 

М.И. Левиной. Калининград: Изд-во КГУ, 2002. С. 200. 
2 Там же. С. 208. 



Проблема Контрпросвещения в политической философии  

123 

Но получается, что до революции, в частности, при ответе на во-
прос «Что такое Просвещение?» за пять лет до взятия Бастилии, у 
Канта еще не было особых оснований говорить о наступлении со-
вершеннолетия всего человеческого рода или конкретно – совер-
шеннолетия своих соотечественников, подданных прусского коро-
ля. Только эмоциональный отклик на Французскую революцию, 
некое сверхэмпирическое понимание ее универсальности, ее впи-
санности в большой исторический контекст, преодолевающий на-
циональные и даже цивилизационные, то есть узко-европейские, 
рамки, и делает «историю a priori» возможной, а суждение об из-
менении качества исторического субъекта, то есть о наступлении 
эпохи Просвещения, философски обоснованным. 

Мы подошли сейчас к интереснейшему пункту, в котором 
кантовский трансцендентализм вплотную выходит к тому, что 
можно было бы назвать гносеологическими основаниями филосо-
фии всеединства – к способности человека выносить суждения о 
характере своего времени или, если угодно, к умению адекватно 
прочитывать и интерпретировать «исторические знаки». Здесь 
легко перебросить мостик к символизму, поскольку такого рода 
«знаки» есть, вне всякого сомнения, символы, которые человече-
ский дух наполняет особым смыслом. Но, начав рассуждать таким 
образом вслед за Кантом, мы далеко уйдем от нашей темы – темы 
происхождения Контрпросвещения. Вне всякого сомнения, мыс-
литель, следующий этой традиции, читает «исторические знаки» 
иначе, чем просветитель. Ему Французская революция будет пред-
ставляться не свидетельством окончания периода «детства» чело-
вечества, а, напротив, ясным выражением этого «детства», легко 
подтверждаемым как печальной судьбой революционеров, так и 
несовпадением их изначальных замыслов с последствиями их дей-
ствий. Дело не только в том, что «революция как Сатурн» погло-
тила своих детей, но и в том, что она оказалась силой, не подкон-
трольной человеческому разуму, наивно возомнившему себя 
«творцом истории». 

Для представителя Контрпросвещения революция это что-то 
вроде пожара, который устроили дети, в отсутствие взрослых ре-
шивших поиграть со спичками. Примерно такой взгляд на исто-
рию и человека вытекает из «Рассуждений о Франции» Жозефа де 
Местра, одного из тех произведений, что сформировало традицию 



Межуев Б.В. 

124 

Контрпросвещения1. В основе этого течения, однако, лежит не са-
мо признание слабости, незрелости индивидуального человеческого 
разума, жесткое утверждение необходимости подчинения своего 
народа или же всего человечества некоему внешнему авторитету, 
имеющему иной по отношению к современным людям историче-
ский «возраст». В этом плане самой простой и весьма тем не менее 
довольно редкой формой Контрпросвещения было бы признание 
собственного народа, находящимся на низкой стадии развития и 
оттого еще не достойным политической независимости от более 
просвещенных и культурных наций, то есть своего рода интерио-
ризация «колониального сознания» лишенными политической 
субъектности народами. Признаемся, подобное «колониальное» 
Контрпросвещение есть исключительное редкое явление, в России 
оно ассоциируется не столько с каким-то реальным автором, 
сколько с известным персонажем «Братьев Карамазовых», рассуж-
давшем о желательности для «глупой» нации покориться «умной». 

Петр Чаадаев как классик русского Контрпросвещения 

Между тем и в Европе, и в России в течение XIX в. было не-
мало интеллектуальных попыток обнаружить в политической ре-
альности внешний авторитет, то есть институцию, отмеченную 
иным историческим «возрастом», чем основная масса населения, 
долженствующая следовать рекомендациям этого авторитета. 
В первую очередь следует, конечно, говорить о папе римском, в 
нем вышеупомянутый де Местр обнаружил возможный центр за-
падной цивилизации, подрыв которого в эпоху Реформации и стал 
причиной последующего революционного обвала. Если мы обра-
тимся к русской философской мысли, то увидим, что если не по-
литический проект де Местра, то сама постулируемая им логика 
Контрпросвещения находят здесь самый благоприятный прием. 
Особое значение здесь имеет фигура прямого последователя, мож-
но даже сказать эпигона де Местра – Петра Чаадаева, «Философи-
ческие письма» которого следовало бы назвать самым выдающим-
ся памятником отечественного Контрпросвещения или во всяком 
случае его стартовой точкой. 

                                                      
1 Местр Ж. де. Рассуждения о Франции. М.: Росспэн, 1997. 



Проблема Контрпросвещения в политической философии  

125 

Главная идея Чаадаева – необходимость поддержания внут-
ри европейского культурного пространства безусловного доверия 
к какой-то внешней институции, обеспечивающей социальное во-
площение христианской идеи. Таковой институцией для Запада 
являлся римский понтифик, а для России – царь. Чаадаев до сего-
дняшнего дня совершенно ошибочно считается патриархом отече-
ственного либерализма и даже представителем русского Просве-
щения, тогда как именно в его работах идея Контрпросвещения 
получила наиболее систематическое в русской литературе описа-
ние. Пропаганду Контрпросвещения Чаадаев считал исторической 
миссией России: в 1840-е годы он полагал, что Россия должна спо-
собствовать возвращению надломленной Реформацией Европы к 
идеалам Средневековья, то есть к новому подчинению народов 
своему верховному духовному пастырю. Образцом такой требую-
щей безусловного повиновения власти для Чаадаева являлось тео-
кратическое правление Моисея, который вел свой народ в землю 
обетованную в течение 40 лет, не рассчитывая на понимание ев-
реями значения этого перехода. Точно так, не давая отчета наро-
дам в своих поступках, римский понтифик и русский царь двигали 
их в исторически правильном направлении – в сторону практиче-
ской реализации христианства или же в сторону выхода из состоя-
ния азиатчины. 

Но народы и до сегодняшнего дня еще не вышли из состоя-
ния исторического младенчества, и именно понимание этого об-
стоятельства – принципиальной незрелости, «несовершеннолетия» 
народов – и должна привнести в западный мир Россия. Именно в 
этом и могла бы, по мнению Чаадаева, состоять «русская идея», 
если бы она была правильно понята и сформулирована соотечест-
венниками, если бы Россия не стала настаивать на каком-то своем, 
особом, отличном от Европы, историческом пути, а посвятила себя 
своей Богом заповеданной миссии. Настаивая на необходимости 
помощи европейской реакции в борьбе с демоном революции 1848 г. 
и возражая изоляционистам-славянофилам, Чаадаев писал в пись-
ме 26 сентября 1849 г. А.С. Хомякову: «<…> Европа нам завидует, 
и уверен, что если бы лучше нас знала, если б видела, как благо-
денствуем у себя дома, то еще пуще стала бы завидовать, но из 
этого не следует, что нам должно было оставить о ней попечение. 
Вражда ее не должна нас лишать нашего высокого призвания спа-



Межуев Б.В. 

126 

сти порядок, возвратить народам покой, научить их повиноваться 
властям так, как мы сами им повинуемся, одним словом, внести в 
мир, преданный безначалию, наше спасительное начало»1. Публи-
катор и комментатор этого письма, известный историк философии 
З.А. Каменский обнаруживает в данном пассаже по поводу «наше-
го спасительного начала» «иронию Чаадаева»2. Но ровно ту же 
мысль  можно обнаружить и в более раннем письме П.Я. Чаадаева 
к Ф.И. Тютчеву за июль 1848 г., где он более подробно раскрывает 
суть того «спасительного начала», которым обладает России и ко-
торого не хватает охваченной новой волной революции Европе, 
это начало состоит в: «<…> доблести наших отцов, их духе по-
корности, их привязанности к государю, их пристрастии к самоот-
вержению и самоотречению <…>»3. 

Только ослепление укоренившемся в исторической традиции 
ложным представлением  о Чаадаеве как о критически мыслящем 
либерале, если не политическом революционере, может оправдать 
суждение другого историографа – Д.И. Шаховского, который, не 
принимая во внимания весь контрпросветительский  пафос  «Фи-
лософических писем», считает, что в данном утверждении «скво-
зит явная ирония, Чаадаев знает, что на одном “смирении” и “са-
моотречении”, которые Тютчев считает коренными чертами 
русской идеи, далеко не уедешь <…>»4. На самом деле то, что 
Чаадаев в этот момент называет нашим «спасительным началом», 
и составляет прямой смысл его «Философических писем»: речь 
идет об отрицании важнейшей идеи Просвещения об автономии 
человеческого разума, о его способности стать надежным руково-
дством для человека в его историческом пути. По мнению Чаадае-
ва, человек не обрел и, вероятно, никогда не обретет в своем зем-
ном историческом пути достаточного духовного потенциала, 
чтобы обладать правом на свободу и независимость. Само пред-
ставление о наличии данного права уже есть идейное основание 

                                                      
1 Здесь и далее цит. по: Чаадаев П.Я. Полное собрание сочинений и из-

бранные письма. Том 2. М.: Наука, 1991. С. 225. 
2 Там же в комментариях: Чаадаев П.Я. Полное собрание сочинений и из-

бранные письма. Том 2. С. 377. 
3 Там же. С. 214. 
4 Там же. С. 367. 



Проблема Контрпросвещения в политической философии  

127 

революции, за которую Кант и Сократ поэтому несут не меньшую 
ответственность, чем  Руссо или Вольтер. По существу, для Чаа-
даева европейская революция сродни бунту евреев против дикта-
туры Моисея1, ведущего свой народ в землю обетованную, кото-
рую большинству из странствующих израильтян не суждено будет 
увидеть при жизни. 

Логика Контрпросвещения в нравственной  
философии Вл. Соловьева 

В традиции отечественного Контрпросвещения духовными 
наследниками Чаадаева выступают сразу несколько мыслителей. 
Прежде всего это Тютчев, который по-славянофильски резко про-
тивопоставил российский источник авторитета – царскую власть – 
любым западным претензиям на обладание имперским статусом. 
По мнению Тютчева, только Россия как наследница Византии име-
ет право на империю, а поэтому весь политический и социальный 
порядок Запада и само его существование как имперско-цивилиза-
ционного проекта можно считать уязвимым с мистической точки 
зрения, что и обнажила революция 1848 г. Другим продолжателем 
контрпросветительского дискурса может считаться Гоголь как ав-
тор «Выбранных мест из переписки с друзьями», в которых тема 
социальной ответственности верхов за моральный облик низов 
полностью вытесняет тему свободы, в том числе правовой эманси-
пации2. Противоречивым завершением этой традиции может счи-

                                                      
1 Отсюда вытекает и признание ужаснувших Вольтера и просветителей 

репрессий Моисея как против чужих народов, так и против своих соплеменников, 
отступивших от своей миссии. По мнению Чаадаева, просветительская филосо-
фия «не понимала, что человек, бывший столь выдающимся орудием в руках 
провидения, поверенным всех его тайн, мог действовать только подобно прови-
дению, подобно природе; что время и поколения людей не могли иметь для него 
никакой ценности; что миссия его заключалась не в том, чтобы проявить образец 
справедливости и нравственного совершенства, а в том, чтобы внедрить в челове-
ческий разум величайшую идею, которую разум этот не мог произвести сам». 
Чаадаев П.Я. Полное собрание сочинений и избранные письма. Том 2. М.: Наука, 
1991. С. 424. 

2 Межуев Б.В. Проблема Гоголя: «ответственность» вместо «свободы» // 
Русский журнал. 2009. 3 апреля; http://www.russ.ru/pole/Problema-Gogolya-
otvetstvennost-vmesto-svobody 



Межуев Б.В. 

128 

таться теократическая проповедь Владимира Соловьева, мыслите-
ля, задумавшего в своем всеобъемлющем мистико-политическом 
синтезе объединить в одном проекте сразу две центральные для 
проекта Контрпросвещения фигуры – римского первосвященника 
и российского императора, добавив к ним фигуру третью – носи-
теля пророческого начала. Все ошибки средневековой теократии, 
по мнению Вл. Соловьева, объяснялись отсутствием третьего на-
чала теократии в системе разделения «сакральных авторитетов», а 
именно пророческого начала. 

Но Вл. Соловьев замахнулся и на нечто большее – а именно 
на синтез Просвещения и Контрпросвещения, что и проявилось в 
его несколько оксюморонном выражении «свободная теократия». 
По сути самого понятия теократия не может быть свободной, ибо 
если власть исходит от Бога, то человеку явно непозволительно 
искать свободу от этой власти. Вл. Соловьев сам прекрасно пони-
мал демонический характер такой свободы и неоднократно указы-
вал в поздних работах, что свобода от Бога – удел падших ангелов. 
Тем не менее от идеи сверхличного и сверхобщественного начала 
власти Вл. Соловьев не отрекался никогда. Существует очень по-
пулярная точка зрения, что в 1890-е годы Вл. Соловьев отказался 
от теократии, вообще от социального утопизма и пришел к канти-
анской идее «автономии добра», каковая и была им заявлена во 
введении к его труду по нравственной философии. Первым мысль 
о том, что поздний Вл. Соловьев стал кантианцем, высказал про-
фессор Санкт-Петербургского университета Александр Введен-
ский в статье 1901 г. «О мистицизме и критицизме в теории позна-
ния В.С. Соловьева»1. Однако более развернуто фактически ту же 
точку зрения обосновал в своей работе 1931 г. неокантианец 
С.И. Гессен2. Для обоих последователей Канта не вызывало со-
мнения, что Вл. Соловьев в последнее десятилетие своей жизни 
разочаровывается в теократии и встает на позицию либерального 
христианства кантианского толка. Некоторым видимым противо-
речием с этой гипотезой было много раз декларировавшееся фило-
                                                      

1 Введенский А.И. О мистицизме и критицизме в теории познания 
В.С. Соловьева // Вопросы философии и психологии. 1901. Кн. 56 (1). С. 2–35. 

2 Гессен С.И. Борьба утопии и автономии добра в мировоззрении 
Ф.М. Достоевского и Вл. Соловьева // Современные записки. 1931. Т. 45. С. 271–
352; Т. 46. С. 321–352. 



Проблема Контрпросвещения в политической философии  

129 

софом равнодушие к конституционному строю, но это равнодушие 
часто интерпретировалось как своего рода чудачество разочаро-
ванного славянофила. 

От внимания интерпретаторов соловьевского творчества по-
стоянно ускользала статья «Значение государства»1, которую фи-
лософ опубликовал в журнале «Вестник Европы» в декабре 1895 г. 
По первоначальному плану книги «Основания нравственной фи-
лософии», который Вл. Соловьев привел в письме кн. С.Н. Тру-
бецкому от 24 декабря 1894 г., данная статья, не вошедшая ни в 
одно из двух прижизненных изданий, должна была войти в состав 
будущей книги в качестве главы VI «Государство. Право и власть. 
[Этика и] политика»» третьей части «Прикладная этика, Или уче-
ние о применении нравственного начала к человеческому общест-
ву»2. Первый параграф статьи «Значение государства» целиком, 
хотя и с некоторыми изменениями, был включен автором в фи-
нальную часть 17-й главы книги «Нравственность и право». 
Вл. Соловьев только добавил к нему дополнительный абзац, слу-
жащий переходом к 18-й главе, повествующей о «смысле войны». 

Можно предположить, что и вышедшая в двух номерах 
«Вестника Европы» за 1896 г., январском и апрельском, статья 
«Византизм и Россия» также рассматривалась философом как пер-
вый, журнальный  вариант отдельных глав его книги по нравст-
венной философии, предположительно, гл. VIII–X его раннего 
плана: «Государство и Церковь»; «[Идеал свободной теократии]. 
Отвлеченный клерикализм и мнимая теократия»; «Идеал свобод-
ной или истинной теократии»». В итоге, однако, из этого цикла в 
окончательную редакцию книги вошла только опубликованная в 
ноябрьском номере за 1895 г. «Вестника Европы» статья «Нравст-
венность и право», дополненная небольшим фрагментом после-
дующей статьи всего цикла. Тем не менее из первоначального 
плана «Оправдания добра» следует тот факт, что философ не от-
верг при написании своего труда по нравственной философии 
идею «свободной теократии», но собирался вернуться к ней в сво-
                                                      

1 Соловьев В.С. Значение государства // «Вестник Европы». 1895. № 12. 
С. 803–814. 

2 ОПИ ГИМ, ф. 98, е. х. 3, л. 65; е. х. 7, л. 86–88; цит. по: Борисова И.В., Ко-
леров М.А., Носов А.А. К истории одной дружбы. В.С. Соловьев и кн. С.Н. Тру-
бецкой // «De Visu». 1993. № 8 (9). С. 13. 



Межуев Б.В. 

130 

ем сочинении. Другое дело, что сделать это он не решился по при-
чинам общественно-политического характера. 

Едва ли будет ошибочным предположение, что большая 
часть статьи «Значение государства», равно как и полноценное 
описание «идеала свободной или истинной теократии», не попали 
в окончательный текст книги по причине того, что именно в этом 
материале Вл. Соловьев более откровенно, чем в других работах 
позднего периода, обозначил свой взгляд на государственное уст-
ройство, объявив себя сторонником самодержавия. По мнению 
Вл. Соловьева, «западноевропейская политическая идея», как она 
смогла выразить себя в конституционном строе европейских госу-
дарств, сводит государственность лишь к равновесию противобор-
ствующих сил (описывая западно-европейскую конституционную 
идею, Вл. Соловьев прямо ссылается на концепцию Ф. Гизо, изло-
женную им в работе «История цивилизации в Европе»)1. Однако 
эта идея оставляет без ответа вопрос, каким образом, действием 
каких факторов этот баланс все-таки сдвигается к лучшему, «какая 
сила управляет совершенствованием» общества. «Западноевропей-
ской политической идее» Вл. Соловьев противопоставляет идею 
христианской монархии, выдвинутую Византией, хотя ею и не 
осуществленную. Характеризуя эту идею, Вл. Соловьев использу-
ет выражение «самодержавие совести»2. Философ дает ей такое 
смысловое описание: «Носитель верховной власти, порученной 
ему от Бога правды и милости, не подлежит никаким ограничени-
ям, кроме нравственных; он может все, что согласно с совестью, и 
не должен ничего, что ей противно». Вл. Соловьев подчеркивает 
теократический статус христианской монархии, утверждая, что 
идеальный самодержец – «служитель и представитель только того, 
что по существу не может быть дурным, – воли Божией, и величие 
такого положения равно только величию его ответственности»3. 

Иными словами, Вл. Соловьев в конце жизни отнюдь не раз-
рывает с идеей Контрпросвещения и не встает окончательно на 
кантианскую, просветительскую позицию. Конечно, философ, ра-

                                                      
1 Соловьев В.С. Значение государства // «Вестник Европы». 1895. № 12. 

С. 810. 
2 Там же. С. 812. 
3 Там же. 



Проблема Контрпросвещения в политической философии  

131 

тующий за свободу совести, за право человека открыто исповедо-
вать свою веру и свободно высказывать свои убеждения, подпи-
сался бы под требованием Канта – «рассуждай, но подчиняйся». 
По этому пункту разногласий с немецким философом у Вл. Со-
ловьева не было. Но в то же время он не мог считать человека на-
столько взрослым, чтобы позволить ему обойтись без той самой 
внешней управляющей силы, каковой для целостной Европы мог-
ли являться только римский первосвященник и русский царь. На-
роды должны были подчиниться их власти свободно, на основе 
личного осознания собственной исторической ограниченности, из 
чувства благоговения к высшим лицам теократии, аналогичного 
тому, что младенец испытывает по отношению к своим родителям. 

Вся противоречивость проекта Вл. Соловьева, конечно же, 
шеллингианского по своему истоку, состояла в сочетании элемен-
тов Просвещения и Контрпросвещения. Политико-философская 
идея Вл. Соловьева заключалась в признании необходимости син-
теза этих течений, причем гораздо более фундаментального, чем 
тот, на который рассчитывал Гегель в своем апофеозе конституци-
онной прусской монархии. Просвещение, по схеме Вл. Соловьева, 
как бы проходит цикл своего развития, в итоге которого человек 
свободно принимает факт собственного несовершеннолетия и с 
благоговением подчиняется тройственной иерархии царя, перво-
священника и пророка. Свобода здесь мыслится как снимаемый в 
ходе последующего синтеза момент диалектического саморазвер-
тывания того, что можно было бы назвать идеей христианской 
Церкви или же теократического устройства. Как только этот мо-
мент оказывается снят, потребность в свободе не просто исчезает, 
но и прямо становится чем-то недозволительным. Это итоговое 
«обнуление» свободы и вызвало в целом обоснованные упреки в 
адрес «Оправдания добра» со стороны гегельянца Б.Н. Чичерина, 
для которого любая романтическая концепция целостности, вклю-
чая соловьевскую, логически вела к оправданию инквизиции, по-
давлению инакомыслия, отрицанию права человека на неприкос-
новенность приватного пространства. В своем критическом 
разборе нравственной философии Вл. Соловьева Б.Н. Чичерин не 
без успеха выявил ее контрпросветительские аспекты, которые тот 
не смог скрыть, даже устранив из окончательного варианта книги 
весь тот раздел, что был связан с «идеалом свободной теократии». 



Межуев Б.В. 

132 

И критика со стороны ведущего русского гегельянца явно болез-
ненно переживалась философом. Б.Н. Чичерин по мотивам, ско-
рее, конъюнктурным, чем принципиальным, хотел скрыть от ши-
рокого читателя свою сохраняющуюся принадлежность традиции 
Контрпросвещения, к тому времени уже воспринимаемую либе-
ральным окружением Вл. Соловьева в качестве реакционной. 

Контрпросвещение от имени будущего 

Идея Контрпросвещения, или же контрмодерна, как я лично 
предпочитаю писать и говорить в других статьях, проходит такой 
же период диалектического саморазвертывания, как и идея свобо-
ды, что лежит в основе европейского прогресса согласно Гегелю. 
Исходной проблемой этой диалектики является проблема сущест-
вования в одном времени людей, институтов или же культур, 
имеющих предположительно «разный» исторический возраст. Эту 
проблему можно сформулировать и так, если мы считаем, что мы 
еще не вышли из состояния «несовершеннолетия», то кому мы 
должны подчиняться, кого слушаться, чье мнение ставить выше 
голоса нашей собственной совести. Проще говоря, откуда должен 
прийти «духовный пастырь»? 

На этот вопрос возможны два ответа, один ответ – он дол-
жен прийти из прошлого, он исторически «старше» большинства 
людей, и в силу этого он является не просто хранителем, но и так-
же истинным интерпретатором традиции, верность которой предо-
храняет пока еще не вышедшее из детства человечество от срыва в 
хаос. Так, римский понтифик мыслится католической церковью 
как представитель религиозной традиции, обладающей сакраль-
ным авторитетом в вопросах веры, то есть правильной трактовки 
догмата. «Контрпросвещение» от имени прошлого обращается к 
сакральной фигуре Первоотца, своего рода Первостарейшины. 

Но возможен и второй ответ на вопрос о разнице историче-
ских «возрастов». Согласно этому ответу, к нам должны явиться 
некие «люди из будущего», ведающие пути истории, сознающие 
ее направленность, обладающие сверхкомпетенциями, коими не 
обладаем мы, задержавшиеся в прошлом, и именно руководству 
этих «людей будущего» современные, то есть еще далеко не «со-
вершеннолетние», люди и должны будут подчиниться. Будут ли 



Проблема Контрпросвещения в политической философии  

133 

они при этом обладать правом «рассуждать» или же «люди буду-
щего» этого права их лишат – вопрос второстепенный и к сути 
проблемы Просвещения / Контрпросвещения отношения явно не 
имеющий. Главное в том, что в рамках этой «прогрессистской» 
версии Контрпросвещения привязанность человека к традиции, 
прошлому, национальным или же религиозным истокам мыслится 
как ограниченность, от которой «духовные пастыри» из будущего 
призваны вывести человечество. В принципе, глубоко продумы-
вавший все эти аспекты Контрпросвещения Вл. Соловьев вводил в 
свой теократический синтез фигуру такого сакрального представи-
теля «будущего» – религиозного пророка. Разумеется, Вл. Соловь-
ев полагал, что в его теократической схеме первосвященник и 
пророк будут всегда находить согласие, подобно пророку Моисей 
и первосвященнику Аарону в древнеизраильской теократии. Одна-
ко конфликт между Контрпросвещением от имени прошлого и 
Контрпросвещением от имени будущего далеко не всегда может 
находить благополучное, не говоря уже о гармоничном, разре-
шение. 

В истории уже было проиграно несколько вариантов Контр-
просвещения от имени будущего, причем никак не связанного ни с 
религией, ни с мистикой. «Просвещенные» народы оправдывали 
свою власть над «дикими» народами на основании своей большей 
«зрелости», продвинутости в будущее, а прогрессивные классы с 
помощью примерно тех же аргументов обосновывали свою геге-
монию над классами якобы «реакционными». Типичной формой 
подобного Контрпросвещения от имени будущего может считать-
ся идея «диктатуры пролетариата» – социальный строй, при кото-
ром более «продвинутый» класс должен был вести за собой классы 
более «отсталые». Если бы представители отсталых классов согла-
сились признать себя еще недостаточно «зрелыми», чтобы дви-
гаться по истории самостоятельно, без посредничества более про-
грессивного гегемона, и развернули бы свое согласие на диктатуру 
иного, высшего класса в особую философию истории – эта пози-
ция вполне бы укладывалась в логику Контрпросвещения,  только 
действующего от имени перспектив будущего, а не заветов про-
шлого. Во всех подобных случаях признание себя «несовершенно-
летним» предполагало бы наличие какого-то либо более зрелого, 
осененного жизненным опытом, либо, напротив, более передового 



Межуев Б.В. 

134 

слоя людей, который в этом случае мог бы выступить в роли «ду-
ховных пастырей». Но если вопрос ставится о человечестве в це-
лом, то в таком случае логика Контрпросвещения требует появле-
ния каких-то внечеловеческих или сверхчеловеческих сил, 
которые бы могли вести людей в будущее. Откуда эти силы могли 
бы появиться, если оставить в стороне религиозную мистику? 

Один из вариантов ответа на этот вопрос странным образом 
проглядывает уже в рассуждениях Канта о способности человече-
ского рода занимать какое-то лидирующее положение среди со-
братьев во вселенной в случае обретения моральной самостоя-
тельности. Можно допустить, что таковую самостоятельность 
ранее жителей Земли обретет какая-то иная внеземная раса, и если 
она будет более развита и более могущественна, чем люди, у нее 
появится моральное право «выводить человечество из состояния 
детства». Все возможные исторические коллизии, касающиеся по-
добного рода появления у человечества самозваных «родителей» и 
«акушеров», получили подробное описание в научной фантастике – 
западной и отечественной. Парадигмальным в этом отношении 
произведением может считаться знаменитый роман 1953 г. бри-
танского писателя Артура Кларка «Конец детства». В этом произ-
ведении автор так до конца и не дает ответа  на вопрос, следует ли 
считать инопланетных Сверхправителей, установивших свой кон-
троль над Землей и  предотвративших ядерную войну между 
сверхдержавами, «благодетелями человечества» или же в них 
нужно видеть посланцев из ада, о чем свидетельствует их инфер-
нальный облик. В результате сознательной деятельности Сверх-
правителей Земля гибнет, человечество вымирает, а выжившие 
дети приобщаются к какому-то коллективному Разуму, обиталище 
которого более всего напоминает преисподнюю. Читателю остает-
ся право выбирать, как относиться к тому, что произошло с Землей 
и человечеством – как к неизбежному итогу безжалостной антро-
пологической эволюции, или же как следствию забвения челове-
ком тех предупреждений о будущем, которые оставила ему хри-
стианская традиция. И хотя сам Кларк, как убежденный атеист, 
вероятно, склонялся именно к первой гипотезе, он воздерживался 
от того, чтобы художественными средствами опровергнуть вто-
рую. Более того, он дал понять, что у людей были возможности 
бороться с Сверхправителями, однако люди не решились их ис-



Проблема Контрпросвещения в политической философии  

135 

пользовать, после некоторых колебаний приняв опеку инопланет-
ных «пастырей». 

Известная повесть братьев Стругацких «Гадкие лебеди» 
1967 г., впоследствии включенная писателями в роман «Хромая 
судьба», как часто отмечалось исследователями, в частности 
В.В. Сербиненко, была написана под явным влиянием романа Ар-
тура Кларка. Однако если у Кларка смысловые акценты не про-
ставлены с полной отчетливостью, и читатель волен делать собст-
венные выводы, то Стругацкие снимают эту двойственность – для 
них мокрецы, «люди из будущего», и в самом деле являются на-
дежными поводырями детей, их проводниками в  светлое будущее. 
«Мокрецы» выводят детей из «египетского плена», то есть из раз-
вращенного и лицемерного мира взрослых. В обоих случаях мы 
имеем дело с тем же самым парадоксальным возвращением логики 
Контпросвещения, только не в традиционалистском, а в футури-
стическом осмыслении. Понятно, что в роли «инопланетян» или 
«людей из будущего» могут выступать в реальности какие-то са-
мозваные пророки или же провозглашающие себя «пробужденны-
ми», «проснувшимися» люди, в силу тех или иных ментальных и 
психологических обстоятельств признающие себя наделенными 
сверхчеловеческими способностями. Однако от имени будущего 
может  говорить не только живое существо – существует популяр-
ная гипотеза, что роль «духовного пастыря» человечества через 
некоторое время сможет сыграть искусственный интеллект. В фу-
турологии эта гипотеза часто проходит под маркером «трансгума-
низм», некоторые его сторонники прогнозируют уже в ближайшее 
время наступление того момента антропологической эволюции, 
когда искусственный интеллект выйдет из-под контроля человека 
и начнет самостоятельно творить историю. Этот момент описыва-
ется в концепциях  трансгуманизма термином «технологическая 
сингулярность». Проблема трансгуманизма в контексте проблемы 
Просвещения требует рассмотрения в особой статье, сейчас же 
нам важно показать, что это течение может считаться в своем роде 
логическим итогом диалектики Контрпросвещения. 

К чему ведет диалектика Контрпросвещения 

Итак, подведем некоторые итоги. Выводы нашего анализа 
таковы: Контрпросвещение не может быть сведено лишь к какой-



Межуев Б.В. 

136 

то определенной эпохе в истории общественной мысли или же к 
реакционному идейному течению, предположительно, сошедшему 
на нет к концу XIX в. Контрпросвещение – это столь же мощная 
идейная традиция, как и само Просвещение, и проходит сквозь 
всю историю современности как ее неотъемлемый компонент. Со-
временные люди в одно и то же время могут считать себя и вы-
шедшими из состояния «несовершеннолетия», и продолжающими 
пребывать в этом состоянии, полагаясь в своих действиях на некий 
внешний авторитет. Вполне мыслимы и даже весьма распростра-
нены в истории современности социально-идеологические конст-
рукции, сочетающие элементы Просвещения и Контрпросвещения, 
самым очевидным из них являются те или иные идеологии, оправ-
дывающие колониальное господство – гегемонию якобы «взрос-
лых», «просвещенных» народов над якобы «несовершеннолетни-
ми», «непросвещенными». 

Более того, весьма вероятно, что любой конкретный соци-
альный порядок с наличествующими в нем элементами иерархии и 
подчинения всегда содержит в себе те или иные стороны, которые 
отражают именно логику Контрпросвещения. Однако динамику 
эпохи модерна задает конфликт между социальным порядком, с 
его обязательными контрпросветительскими чертами, и императи-
вом равенства, требованием классовой эмансипации и националь-
ного равноправия. Разрешением этого противоречия могло бы 
стать вынесение топоса «сакрального авторитета» к какому-то 
сверхчеловеческому началу, лежащему за пределами человечества 
как биологического вида. Все эти идеи прорабатываются сегодня в 
так называемой философии трансгуманизма, но нельзя исключать, 
что сам трансгуманизм – отнюдь не последняя форма, где вопло-
щается диалектика Контрпросвещения, которая, как мы хотели 
продемонстрировать в данном тексте, ведет человека от верности 
заветам прошлого к безусловной лояльности неведомому будущему. 

Со своей стороны хотим подчеркнуть, что в условиях насту-
пления футуристической версии Контрпросвещения мы считаем 
актуальным акцентирование консервативных аспектов самой кон-
цепции Просвещения в той формулировке, как она была предло-
жена Кантом. Это делает необходимым разработку философского 
проекта консервативного Просвещения, но обсуждение возможно-
стей и перспектив этого проекта, несомненно, выходит за рамки 



Проблема Контрпросвещения в политической философии  

137 

данной статьи, которая призвана указать на философскую неодно-
родность модерна или современности, в котором логика Контр-
просвещения играет такую выдающуюся роль. 

Список литературы 

1. Арендт Х. Лекции по политической философии Канта. СПб.: Наука, 2012. 
2. Борисова И.В., Колеров М.А., Носов А.А. К истории одной дружбы. В.С. Со-

ловьев и кн. С.Н. Трубецкой // «De Visu», 1993, № 8 (9). 
3. Введенский А.И. О мистицизме и критицизме в теории познания В.С. Соловь-

ева // Вопросы философии и психологии. 1901. Кн. 56 (1). 
4. Гессен С.И. Борьба утопии и автономии добра в мировоззрении Ф.М. Досто-

евского и Вл. Соловьева // Современные записки. 1931. Т. 45.  
5. Гессен С.И. Борьба утопии и автономии добра в мировоззрении Ф.М. Досто-

евского и Вл. Соловьева // Современные записки. 1931. Т. 46. 
6. Межуев Б.В. Проблема Гоголя: «ответственность» вместо «свободы» // Рус-

ский журнал. 2009. 3 апреля; http://www.russ.ru/pole/Problema-Gogolya-otvetst 
vennost-vmesto-svobody 

7. Местр Ж. де. Рассуждения о Франции. М.: Росспэн, 1997. 
8. Кант И. К вечному миру. Сборник. М.: РИПОЛ классик, 2020.  
9. Кант И. Ответ на вопрос: Что такое Просвещение? // Кант И. К вечному миру. 

Сборник. М.: РИПОЛ классик, 2020 
10. Кант И. Рецензия на книгу И.Г. Гердера «Идеи к философии истории челове-

чества» (части 1, 2). Сборник. М.: РИПОЛ классик, 2020. 
11. Кант И. Спор факультетов. Пер. С нем. Ц.Г. Арзаканян, И.Д. Копцева, 

М.И. Левиной. Калининград: Изд-во КГУ, 2002. 
12. Соловьев В.С. Значение государства // «Вестник Европы», 1895. № 12. 
13. Чаадаев П.Я. Полное собрание сочинений и избранные письма. Том 2. М.: 

Наука, 1991. 
14. Berlin I. The Counter-Enlightenment // Berlin I. Against the Current: Essays in the 

History of Ideas, ed. Henry Hardy. N. Y.: Viking Press, 1980. P. 1–24. 
15. Pocock J. Enlightenment and сounter-enlightenment, revolution and counter-

Revolution; a eurosceptical enquiry // History of Political Thought. 1999. № 20 (1). 
P. 125–139. 

16. McMahon D. Enemies of the Enlightenment: The French Counter-Enlightenment 
and the Making of Modernity details the reaction to Voltaire and the Enlightenment 
in European intellectual history from 1750 to 1830. Oxford, Oxford University 
Press, 2001. 

17. Schmidt J. What Enlightenment Project? // Political Theory. 2000. № 28/6. P. 734–
757. 

18. Borries K. Kant als Politiker: Zur Staats- und Gesellschaftslehre des Kritizismus. 
Leipzig. 1928. 

 



Миловац Ж.В. 

ЭСТЕТИКА 

УДК 7.01. 

МИЛОВАЦ Ж.В. ЭСТЕТИКА БЫТИЯ ТАНЦА: ОДУХОТВОРЕ-
НИЕ ТЕЛА.   DOI: 10.31249/rphil/2022.03.14 

Аннотация. В статье рассматриваются важнейшие состав-
ляющие хореографического действа – тело и дух танцовщика. 
Анализируется механизм создания эстетики хореографического 
образа в плоскости его ритмопластических построений. Уделяется 
внимание роли спонтанного состояния сознания как балетмейсте-
ра, так и исполнителя в процессе воплощения языка танцевальных 
форм. 

Ключевые слова: танец; эстетика танца; тело; язык тела; оду-
хотворение; дух; плоть; хореографический образ; спонтанное соз-
нание; творчество; ритм; пластика; искусство танца; художник-
балетмейстер; выразительность. 

MILOVATS J.V. Aesthetics of dance being: spiritualization of the 
body. 

Abstract. The article discusses the most important components of 
the choreographic action – the body and spirit of the dancer. The 
mechanism for creating the aesthetics of a choreographic image in the 
plane of its rhythmic-plastic constructions is analyzed. Attention is paid 
to the role of the spontaneous state of consciousness of both the 
choreographer and the performer in the process of implementing the 
language of dance forms. 

                                                      

138 

 Миловац Ж.В. Институт научной информации по общественным наукам 
РАН, отдел философии, кандидат философских наук, доцент, научный сотрудник, 
Москва, Россия, tanez97@gmail.com 



Эстетика бытия танца: одухотворение тела  

139 

Keywords: dance; dance aesthetics; body;, body language; 
spirituality; spirit; flesh; choreographic image; spontaneous 
consciousness; creativity; rhythm; plasticity; art of dance; artist-
choreographer; expressiveness. 

Танцевальная «мысль» воплощается через тело танцовщика. 
Хореографическая лексика обретает смысл через одухотворение 
телесности исполнителя. Язык тела выступает способом построе-
ния хореографических композиций. Диалог тела и духа в танце – 
суть ритмопластического мышления при создании хореографиче-
ских образов. 

Бытует мнение, что танец как вид искусства в своем макси-
мальном проявлении представлен среди молодых исполнителей, 
передающих через свойственную им жизненную энергию накал 
чувств и движений. Отчасти подобное измышление верно. Вспом-
ним слова известного российского танцовщика, впоследствии пре-
зидента Парижской академии танца Сержа Лифаря: «Говорить о 
танце – значит говорить о молодости». Перефразируя данную 
мысль, осмелимся утверждать, что молодость есть «тело» танца, а 
зрелость – эстетические переживания, «душа» танцевальных пре-
ображений. Казалось бы, парадокс, но именно в нем сокрыто со-
единение несоединимого, мгновение и вечность, неподвижность и 
динамизм, очевидное и тайное, знакомое и необъяснимое. 

Танец как форма художественной коммуникации есть про-
странство воплощения синтеза разных культур, первобытности и 
современности, сакральности и раскованности, намека и открыто-
сти, самодостаточности жеста и скульптурности «плоти», музы-
кальной «ткани» и бытия движения через ритм. 

О связи ритма и пляски рассуждал Платон: «Ритм – высшее 
выражение порядка человеческого духа – внедряется в него при 
посредстве движений тела, и только при посредстве пляски можно 
познать ритм» [Цит. по: Вашкевич, 1908, с. 13]. В стихии пляски, в 
процессе ритмичных движений происходит эманация тела тан-
цовщика как одухотворенной субстанции, порождающей новации 
хореографического языка. В спонтанном танце, на наш взгляд, с 
наибольшей силой проявляется обновление тела в плоскости рит-
мопластической хореографии. «Спонтанный танец задает собст-
венную структуру ритма, создающего внутреннюю гармонию 
творческого субъекта. Только лишь в телесном танце мы способны 



Миловац Ж.В. 

140 

всеохватно войти в мир, наполненный грезами. Только в ритмах 
спонтанной хореографии происходит перманентное порождение 
истины бытия» [Пименова, 1997, с. 154]. 

Хореографическая мысль базируется на визуальных, музы-
кальных впечатлениях. Для художника-балетмейстера, создающего 
хореографический текст, важно уловить сущность мимолетности 
бытия в его вечном становлении и далее выразить это художест-
венным образом через динамику танцевальной плоти. Плоти, «во-
царившей» на сцене дух хореографического искусства. Это под-
властно только маэстро мирового балета. 

К таким мастерам хореографического гения можно причис-
лить Мориса Бежара, французского философа-балетмейстера, не 
перестававшего удивлять публику шедеврами современной хорео-
графии, «говорящей» языком неповторимых культур, рас и наро-
дов, первобытных ритуалов как первоосновы понимания бытия. 
Поистине слияние разных эпох, ментальности посредством уни-
версального художественного видения в контексте бежаровской 
эстетики, восхищающей и покоряющей неискушенную публику. 
Публику, которую, казалось бы, нельзя ничем удивить. Но бежа-
ровская танцевальная драматургия в ее телесном позиционирова-
нии неустанно продолжает удивлять и оправдывать ожидания зри-
теля (в балетных спектаклях) новыми танцевальными формами, 
богатством хореографической «живописи», телесными «мазками» 
эстетики танца. 

Удивлять – это одно из свойств философской рефлексии. 
Удивить, следовательно, обогатить новым содержанием и в то же 
время дать возможность вспомнить о прошлой событийности. 
Удивление в танце как посыл к первородным основам наивного 
движения. Движения, представленного в балете совершенной тех-
никой, являющей собой дух художественной плоти. Плоти, пости-
гающей бег времени, этнические связи культурных измерений (в 
продолжение монолога о творчестве Бежара). Хореография неска-
занно театральна и в то же время наполнена эстетическим экс-
промтом, позволяющим расширять границы танцевального мыш-
ления. 

Соединение драматического начала и танцевальной экспрес-
сии под силу великим хореографам. Подобное соединение дает 
возможность публике быть свидетелем рождения тайны в ее оче-



Эстетика бытия танца: одухотворение тела  

141 

видности, красоты в ее простоте, недоступности мастера и дося-
гаемости созданных им образов. Талантом увековечивать загадку 
мира и человеческую данность в танце, улыбку и печаль в телес-
ном «свете» обладал неустанно ищущий философ танцевальных па 
Морис Бежар. 

Однажды Роман Виктюк высказался о Бежаре: «Морис по-
дарил миру массу неожиданных импульсов к раскрытию тайн че-
ловеческого тела. Он единственный хореограф ХХ века, который 
внес неповторимое изменение в пластическую структуру, филосо-
фию и технику не балета, а всего драматического театра». 

Говоря словами Марины Цветаевой, Бежару «некогда было 
договаривать, он весь разрывался», чтобы успеть. Вероятно, чтобы 
успеть создать прекрасное в творческом альянсе с композиторами 
Пьером Булезом и Нино Рота, Элтоном Джоном и Фредди Меркь-
юри, с художниками и кутюрье Джанни Версаче и Жаном-Полем 
Готье, Сальвадором Дали, с такими известнейшими русскими тан-
цовщиками, как Михаил Барышников, Рудольф Нуриев, Владимир 
Васильев, Екатерина Максимова и Майя Плисецкая. Каждый из 
перечисленных современников бежаровского видения танца прив-
носил в творческий процесс собственное художественное «я» как 
слагаемое целостной красоты танцевальных образов. Образов в 
своей завершенной архитектонике, но безграничных по воспри-
ятию и постижимых в спонтанной сопричастности зрителя и ис-
полнителя. 

Хореографическое пространство бежаровской мысли во-
площает ожидание «следов» подсознания, бытие эмоциональной 
жизни, провоцирует спонтанный поиск обретения первородности 
духа, материализованного в плоти танцовщика. 

Современная мировая хореография многовариантна, неожи-
данна, экспериментальна по сути, спорна по оценке быть произве-
дением искусства (на статус которой претендует рожденная та или 
иная сценическая балетная постановка), но всегда эстетически 
востребованна. 

Сознание публики нацелено на поглощение танцевальной 
«плоти» в ее художественных построениях, соединение разных 
стилей танцевального искусства. И как пример тому – творчество 
голландского хореографа Ханса ван Манена, укрепившего свою 
репутацию в балетном мире танца как соединившего элементы 



Миловац Ж.В. 

142 

классического балета, модерна и других направлений в технике 
движения. Художественное сознание ван Манена определило его 
хореографический стиль, предполагающий чистоту и очевидную 
простоту, почти математическую взвешенность структур танце-
вальных композиций, позволяющих «вмешательство» эротических 
элементов притяжения и отталкивания танцующих партнеров. 

Танец как одухотворенное движение плоти, как осознание 
тела представляет собой художественную ценность в мире духов-
ной культуры. Культуры многоликой, с особым эстетическим ви-
дением художников, наполненной спонтанной креативностью соз-
дающих ее творцов. Балетмейстер в поле культуры посредством 
ритмопластического языка сочиняет хореографический текст, при-
званный воздействовать на сознание публики, приближая ее к 
эмоциональному постижению слияния тела и разума, художест-
венного диалога между плотью и духом, временем и пространст-
вом, завершенностью и бесконечностью. 

Танец как особая художественная длительность захватывает 
мгновение времени, преобразуя его в вечную данность роскоши 
движения. Он как «странник» являет миру красоту непорочности 
человеческого тела, вовлекает в плен эстетических удовольствий, 
ввергает зрителя в состояние эмоционального потрясения от осоз-
нания им своей индивидуальности в эстетике повседневности. 

Талант хореографа состоит в способности использовать тан-
цевальную технику для пробуждения в сознании публики соответ-
ствующего эмоционального состояния, неповторимого эстетиче-
ского опыта. 

Истинная красота – это абсолютное понятие. Восприятие 
красоты через гармоническую выразительность танцевального 
действа возможно в ситуации спонтанного сознания зрителя, про-
дуцирующего переживание истинного эстетического опыта в кон-
тексте художественной коммуникации. Опыта, невозможного без 
этической оценки реальности, наполненного творческим «вмеша-
тельством» и постигающего бытие несоединимых, но воплощен-
ных величин: жизни и смерти, духа и плоти, мысли и тела, сущно-
сти и существования, истины и лжи, прекрасного и безобразного, 
добра и зла, невинности и греха, вечности и времени, гармонии и 
хаоса, бесконечности и завершенности, движения и покоя, верно-
сти и предательства, любви и ненависти, Бога и человека. 



Эстетика бытия танца: одухотворение тела  

143 

Истинная красота в танце носит одухотворенный характер. 
Степень одухотворения телесного языка раскрывается через худо-
жественную кинетику в процессе воплощения творческой идеи 
балетмейстера. Одухотворение тела можно наблюдать и в пласти-
ке рук, и в движениях ног исполнителя, особенно на фоне его 
спонтанного состояния сознания. «Контекст творчества неотделим 
от спонтанности. Рождение образно-смысловой палитры художе-
ственного действа обретает «плоть» в сознании художника в рам-
ках спонтанного творчества» [Миловац, 2022, с. 215]. Путь к со-
вершенству в танце обретает смысл в плоскости одухотворения 
спонтанного тела танцовщика, «повествующего» об эстетике бы-
тия хореографического текста. 

Список литературы 

1. Вашкевич Н. История хореографии всех веков и народов. – Москва : Изда-
тельство Кнебель, 1908. – 85 с. 

2. Миловац Ж.В. К вопросу о роли спонтанности сознания в художественном 
творчестве // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная 
литература. Серия 3: Философия. – Москва : ИНИОН, РАН. – 2022. – № 1. – 
С. 208–215. 

3. Пименова Ж.В. Художник: его бытие в спонтанном сознании. – Москва : 
ИФАН РАН. – 1997. – 180 с. 

 



Ремезова И.И. 

КНИЖНОЕ ОБОЗРЕНИЕ  
(РЕЦЕНЗИИ) 

УДК 141.3 

РЕМЕЗОВА И.И. «ОТ ЗЛОБЫ ДНЯ К ДОБРУ ВЕЧНОСТИ…» 
РЕЦЕНЗИЯ НА КНИГУ: ВИЗГИН В.П. МЕЖДУ ФИЛОСОФИЕЙ 
И ЛИТЕРАТУРОЙ.    DOI: 10.31249/rphil/2022.03.15 
ВИЗГИН В.П. Между философией и литературой. – Москва ; 
Санкт-Петербург : Центр гуманитарных инициатив, 2021. – 448 с. – 
(Humanitas). 

Аннотация. Рецензируемая книга посвящена рассмотрению 
взаимосвязей философии с другими сферами культуры – литера-
турой, искусством. Сборник включает ряд философско-научных и 
литературных произведений, созданных в течение последних деся-
ти лет. 

Ключевые слова: история философии; философия и поэзия; 
философия и музыка; человек и техника. 

Для цитирования: Ремезова И.И. «От злобы дня к добру вечно-
сти…» [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и 
зарубежная литература. Серия 3: Философия. – 2022. – № 3. – С. 144–156. 
Рец. на кн.: ВИЗГИН В.П. Между философией и литературой. – Москва ; 
Санкт-Петербург : Центр гуманитарных инициатив, 2021. – 448 с. – 
(Humanitas). – DOI: 10.31249/rphil/2022.03.15 

Автор рецензируемой книги – Виктор Павлович Визгин, из-
вестный российский философ, историк философии, науки и куль-
туры, переводчик, доктор философских наук, главный научный 
сотрудник Института философии РАН. Он хорошо известен как 
автор исследований квалитативизма Аристотеля, эпистемологии 
Гастона Башляра, творчества Мишеля Фуко и Габриэля Марселя. 

 144



«От злобы дня к добру вечности…» Рец. на кн.: Визгин В.П.  
Между философией и литературой  

 145

Ни в одной уже изданной книге их автор не выступал в та-
кой степени близости к собственно литературе. Недаром и названа 
она «Между философией и литературой». В предисловии к книге 
автор подчеркивает, что занятия философией никогда не отделя-
лись у него глухой стеной от литературы и как предмета изучения, 
и как собственной практики письма. При этом саму философскую 
мысль он склонен выражать скорее в литературном опыте с его 
эстетическими требованиями, чем в чисто научно-академическом 
жанре. Он также замечает, что при этом «никогда прежде живые 
впечатления от прочитанных книг и их авторов не были собраны в 
таком количестве и в таком свободном от какой-то обязывающей 
дисциплинарной историко-философской рамки» (с. 7). 

Работы, представленные в настоящей книге, написаны в ос-
новном в последние десять лет. Частично они уже публиковались, 
однако только в журналах и сборниках. Но нигде не публиковав-
шихся работ вообще гораздо больше. Весьма важным, на мой 
взгляд, следует считать признание автора о том, что во многих 
своих книгах он использует разрозненные записи, не скрывающие 
своего происхождения из повседневных впечатлений и личного 
опыта, отделить которые от собственно философского размышле-
ния просто невозможно. Как уже отмечалось в рецензии 
И.И. Блауберг на книгу В.П. Визгина «Философия Габриэля Мар-
селя. Темы и вариации» [см.: Визгин, 2008], философская пред-
метность с ее темами и проблемами, категориями и концептами 
существует для данного автора внутри личного опыта так, что 
связь одного с другим не скрывается, а, напротив, раскрывается. 
А это и придает философствованию личностно артикулированную 
экзистенциально-литературную окраску [см.: Блауберг, 2009]. Эта 
характеристика с полным правом может быть отнесена и к другим 
работам автора, в частности, к данной книге. 

В книге собраны научно-философские статьи и философско-
литературные эссе. Весь многоплановый массив текстов служит 
яркой иллюстрацией живого взаимодействия философии (включая 
ее историю) с литературой, литературоведением и культурологией. 

Книга состоит из двух разделов. В первом разделе рассмат-
риваются взаимосвязи философии и культуры. Представляется 
важным перечислить работы, входящие в первый раздел под заго-
ловком «Философия и культура»: «Как я понимаю философию»; 



Ремезова И.И. 

 146

«К обновлению истории философии: размышление ad hoc»; «Па-
радоксальность соотношения философии и ее истории»; «Алек-
сандр Михайлов: опыт философской характеристики»; «Гачев о 
национальных типах религиозного чувства»; «Гачевская зима с 
Декартом»; «Философия и музыка»; «Поэзия и философия»; «Сле-
зы сильнее логики: персонализм Альберта Соболева»; «Персона-
лизм как мировоззрение и стиль мысли: мой опыт»; «К истории 
западной мысли: заметки к теме». 

Во втором разделе книги философские проблемы и катего-
рии предстают в образе личного опыта автора, который выражается 
литературными средствами, в результате чего процесс философст-
вования обретает экзистенциально-художественные характеристики. 

Второй раздел, который носит название «Литература и фи-
лософия», включает следующие работы: «Человек и орудие»; 
«“Неспелые души”: Гачев и Пришвин»; «Александр Дружинин и 
его дневник»; «Читая мемуары русских западников»; «Прощание с 
Герценом»; «Одиссея к радости Константина Бальмонта»; «Инно-
кентий Анненский как мыслитель»; «Читая Ремизова»; «“Голубая 
звезда” Бориса Зайцева»; «Читая “Замогильные записки” Шатоб-
риана»; «Наш Стефан Цвейг»; «Читая Эрнста Юнгера»; «Читая 
роман Лонга»; «Из записей». 

В открывающем книгу эссе «Как я понимаю философию» 
автор совершенно справедливо отмечает, что трудно придумать 
более уязвимую для критического отношения тему, поскольку она 
«рискует быть воспринятой или как в конечном счете набор про-
извольных суждений, или же как ряд банальностей и общих мест» 
(с. 11). При этом он отмечает, что у этой темы есть и другая ее 
сторона, и суть ее состоит в том, что откровенный разговор, что же 
такое философия, мало кого оставляет равнодушным (хотя в со-
обществе профессиональных философов такая тема напрямую об-
суждается редко). 

Важным обстоятельством для раскрытия данной темы яви-
лось то, что автор много внимания уделил разработке проблемы 
генезиса науки Нового времени, результатом чего явился вывод о 
том, что «наука остается загадкой как в своем возникновении и 
бытии, так и в воздействии на человека и мир» (там же). Этот вы-
вод естественным образом повлиял на решение вопроса о сути фи-
лософского познания. «Ее познание как области культурной жиз-



«От злобы дня к добру вечности…» Рец. на кн.: Визгин В.П.  
Между философией и литературой  

 147

ни, включая и ее собственное самопознание, безгранично. Успехи 
на этом пути достигнуты немалые. Но своей последней тайны фи-
лософия не выдает и, по-видимому, до конца ее никогда нам не 
раскроет» (с. 11). 

Считаю этот вывод чрезвычайно важным для характеристи-
ки творчества В.П. Визгина в целом. Трепетное и бережное отно-
шение к «таинственности» философского познания, как и позна-
ния вообще, включая научное познание, отражает такое же 
трепетное отношение к окружающему миру. Важным для автора 
выводом является замечание о том, что «философия ближе к бы-
тию, чем к владению: не мы владеем философией, распоряжаясь 
ею в наших посторонних для нее целях, а, скорее, она нами владе-
ет, захватывая нас… философский акт – это напряжение всего су-
щества человека, отзывающееся в его мышлении и в целом пове-
дении направленностью на обретение мудрости как софийного 
просветления жизни» (с. 12). Автор также иронично замечает, что 
«пригласительного билета на одно лицо на банкет к мудрости-
истине у философа нет. К ней философ идет вместе с другими 
людьми, а философствующий ум сотрудничает с душой, с миром 
чувств как способностей цельного человека» (там же). Упоминая 
тезис Платона о том, что философия есть «беседа души с самой 
собой», автор делает важный акцент на уверенности в невозмож-
ности философии «без перспективы братского единения людей в 
свете мудрости-истины» (там же). Однако одного стремления к 
мудрости автор полагает недостаточным, замечая, что «философия – 
это напряженное стремление к мудрости плюс захватывающая 
значимость осуществления такого стремления» (там же). Ко всему 
вышесказанному автор добавляет также еще один важный момент: 
«настоящее философствование сопровождается чувством уверен-
ности в том, что произведенный акт обладает внутренней очевид-
ностью, ясностью, которую он сам излучает» (с. 13), замечая, что 
«ясность в мыслях – благо всегда, не только в случае с философ-
ским размышлением. Но, на мой взгляд, в философии она особен-
но дорога, ибо труднодостижима» (там же). Невозможно не согла-
ситься с В.П. Визгиным в том, что внутренняя двузначность, 
«срединность» философии – фундаментальное свойство ее приро-
ды. Она всегда «между»: «между мифом и разумом, между рели-
гией и наукой, между наукой и искусством, между полнотой Бо-



Ремезова И.И. 

 148

жественной жизни и скудостью человеческого удела, наконец, ме-
жду мудростью и не-мудростью… Поэтому образ пути, движения, 
перехода − образ самой сущности философского деланья» (с. 13). 

Принципиальный момент для автора состоит в том, что он 
понимает философию как «собственное измерение бытия» (с. 16). 
Это требование, подчеркивает автор, прекрасно выразил Бердяев. 
«Я всегда хотел, − говорит он, − чтобы философия была не о чем-
то, а чем-то, обнаружением первореальности самого субъекта» 
[Бердяев, 1991, с. 88]. 

По мнению автора, многие чувствуют, что в современном 
мире главная опасность для философии состоит в падении ее экзи-
стенциального тонуса. Он подчеркивает, что именно предельную 
напряженную устремленность всего существования человека, ори-
ентированного присутствием высшей цели, именно ее обозначали 
как любовь к мудрости, т.е. как философию. «Речь идет о порыве, 
захватывающем человека целиком и влекущем его к самораскры-
тию через самопреодоление. Такой порыв нельзя не назвать экзи-
стенциальным. Он не может не питаться глубоким личным опытом 
мыслящего любомудра» (с. 16). 

Итак, любовь к мудрости как ответ на вызов экзистенци-
ального опыта как «ожога от реальности» – вот живой исток фи-
лософии. 

Размышления о сути философского познания автор продол-
жает в следующей работе, входящей в первый раздел книги. В ней 
речь идет о проблемах историко-философского познания. 

Мир философии, подчеркивает автор, «многоцветен и неоп-
ределенно широк, причем эта широта только возрастает в ходе ис-
тории. Мы же обычно смотрим на этот мир сквозь серое стеклыш-
ко учения. Вот ключевое слово в нашем историко-философском 
языке… В таком обедняющем философию взгляде учение высту-
пает высшей и, можно сказать, единственно аутентичной ее фор-
мой. Очевидно, что это не так, если мы действительно убеждены в 
том, что мир философии непредсказуемо изменчив и на удивление 
многоцветен...» (с. 24). Автор уверен, что обновление истории фи-
лософии предполагает осознание возможности ее нестандартных 
вариантов, которых может быть выдвинуто немало. «Стандартная, 
или доминирующая, форма истории философии, как нам представ-
ляется, базируется на сциентистском наследии XIX века, будучи 



«От злобы дня к добру вечности…» Рец. на кн.: Визгин В.П.  
Между философией и литературой  

 149

структурирована как своим центром понятием учения, доктрины 
или системы философа» (с. 25). 

Представляется чрезвычайно важным замечание автора, что 
«попытаться приблизиться к нестандартной истории можно, заду-
мавшись о том, как возможна нескучная, но серьезная история фи-
лософии?» (с. 32). Общепринятая модель, по его мнению, предпо-
лагает, что историк философии, как профессионал, обязан ставить 
в фокус своих исследований представление об учении как естест-
венной и, можно сказать, единственной канонической форме фи-
лософской мысли. При таком подходе историко-философская ра-
бота, конечно, может быть полезной и нужной не только для целей 
преподавания философии. Но, увы, при своей известной научной 
полезности нескучной ей быть трудно. Автор задается важным 
вопросом, каковы же самые главные условия такой историко-
философской привлекательности, достигаемой без ущерба для са-
мой сути дела? Его ответ таков: во-первых, в фокусе внимания ис-
торика науки, и в том числе философии, должна быть творческая 
личность, создающая научные инновации. Второе ее условие тре-
бует, по мнению автора, выхода за пределы внутринаучной «зна-
ниевой» проблематики в жизнь культурного сознания эпохи к ее 
социокультурным институтам и коммуникациям. «Только поме-
щенное в такой контекст историческое исследование может дейст-
вительно глубоко осветить вопросы и собственно научно-концеп-
туальные, имеющие прямое отношение к внутренней логике 
функционирования и развития научного знания» (с. 34). Третье 
важное условие «нескучности» историко-научного исследования, 
по словам В.П. Визгина, таково: «исторический нарратив необхо-
димо сознательно строить так, чтобы он захватывал не только ум, 
но и воображение читателя» (там же). Все указанные условия соз-
дают своего рода «императив пробуждения в историке художест-
венного начала, идущего в паре с экзистенциальным тонусом мыс-
ли» (там же). 

Именно на этом императиве хотелось бы сделать особый ак-
цент, поскольку он красной нитью проходит через все научное и 
литературное творчество В.П. Визгина, отражаясь естественным 
образом и в материалах настоящей книги. 

В частности, указанный императив руководит мыслью авто-
ра, когда он пишет воспоминания об ушедших друзьях – Сергее 



Ремезова И.И. 

 150

Михайловиче Половинкине и Альберте Михайловиче Соболеве 
(их памяти он посвящает и всю книгу). 

Рисуя образ жизни и творчества Георгия Гачева, автор дела-
ет это необычайно бережно и тонко, с легкой иронией и любовью, 
которые сочетаются с невероятной проницательностью и остротой 
видения. В своем эссе «Гачевская зима с Декартом» он подмечает 
даже некое внешнее сходство Гачева с Декартом (кто еще мог уло-
вить это сходство?), которое дополнялось тем обстоятельством, 
что, как уверен автор, смелостью и находчивостью Георгий Гачев 
обладал в той же примерно степени, что и Рене Декарт, герой его 
книги [См. Гачев, 2019]. 

Осуществив глубокое и всестороннее исследование творче-
ства Георгия Гачева, автор приходит к умозаключению о том, что 
«Гачев своим экспериментальным диалектико-имажинитивным 
ходом прорывается к вечному добру или доброй вечности, иными 
словами, ему приоткрывается свет оттуда… От злобы дня к добру 
вечности – вот “царский путь” жизни и мысли Георгия Гачева» 
(c. 90). 

Не впадая в ложный пафос, можно смело провести аналогию 
этой характеристики жизни и творчества Г. Гачева с принципами 
подхода самого В.П. Визгина к написанию воспоминаний о чем бы 
то ни было и о ком бы то ни было. 

Указанный принцип находит свое выражение и в том инте-
ресном ракурсе, в котором автор анализирует связь поэзии с фи-
лософией. Его не удовлетворяет такой подход к проблеме, когда 
«поэзия и философия могут внешним образом сополагаться, 
практически не задевая одна другую» (c. 109). Он приходит к вы-
воду о необходимости поиска других, более содержательных фор-
мул связи поэзии и философии. Этот вывод основывается на его 
уверенности в том, что «поэтическое в деятельности людей пред-
полагает преодоление рассудочной утилитарной повседневности, 
будничной обыденности» (с. 110). Одним из способов такого пре-
одоления «непраздничной обыденности» автор называет принцип 
«совмещения несовместимого». «Совмещение несовместимого», 
напоминает он нам, – это оксиморон, как и «сладкая скорбь» или 
«непроницаемая ясность». Суть такого типа словосочетаний как 
одного из начал поэзии – «состыковать по канонам рассудка про-
тиворечащие друг другу слова так, чтобы они, не “схлопнувшись” 



«От злобы дня к добру вечности…» Рец. на кн.: Визгин В.П.  
Между философией и литературой  

 151

в непродуктивную бессмысленность нарочитого алогизма, приот-
крыли “окно” в сокрытую реальность как невыразимую средства-
ми одной лишь логики и грамматики» (с. 112). 

Зародышевая «клеточка» поэзии в своем окончательном 
происхождении покрыта тайной, ускользая от утверждений рацио-
нальной теории поэзии. В этом, уверен автор, неотъемлемое усло-
вие поэзии, сама ее суть – «быть прорывом в измерение, трансцен-
дентное логическому рассудку с его принципиальной атонией, 
беззвучностью, укороченным смыслом, урезанным в результате 
следования лишь нормам грамматики и логики» (с. 116). 

Связь поэзии и философии не просто осмысляется автором; 
она живет в недрах его творческого сознания и находит воплоще-
ние в поэтических строках автора [см.: Визгин, 2019]. 

По мнению В.П. Визгина, достойно внимания то, что корни 
поэзии и философии являются едиными для них обеих. Удивление 
и озадачивающее недоумение перед космосом с его прекрасным 
порядком, перед порождающим началом в нем (фюсис) с его из-
менчивостью и устойчивостью служат истоком, корнем и филосо-
фии как стремления к высшему и полному знанию, а также, с ос-
торожностью говорит Аристотель, мифа и поэзии. Итак, 
удивление, сопровождаемое чувством незнания, служит побуди-
тельным мотивом его преодолеть или в философском (или науч-
ном – по Аристотелю, это одно и то же) познании, или в мифе и 
поэзии. 

Второй раздел книги открывает эссе «Человек и орудие», ко-
торое автор считает особенно важным для всей этой книги, а также 
для понимания его философско-литературных исканий в целом. 
Оно было написано в конце семидесятых годов и опубликовано в 
1989 г. в количестве 150 экземпляров в Институте естествознания 
и техники, где Виктор Павлович Визгин тогда работал. В нем, по 
словам автора, взаимное проникновение философской медитации 
и литературного слова нашло наиболее рельефное выражение. 
Техническая цивилизация, пишет В. Визгин, всегда вызывала у 
него своего рода гносеологическое головокружение. «Я не мог по-
нять: как она возможна? Как возможны вагоны, мчащиеся по рель-
сам и при этом не опрокидывающиеся, как возможны летающие и 
вычисляющие машины – первые действительно держатся в возду-
хе, а вторые в самом деле считают и т.д.» (с. 214). 



Ремезова И.И. 

 152

Изумление перед лицом «депо орудий», каким является тех-
нически развитая цивилизация, при свежем ее восприятии порож-
дало, как признается автор, своего рода экзистенциальный и эсте-
тический шок, служащий подспудным мотивом, пружиной для 
попытки понять орудийный характер самой природы человека. 

Формировавшаяся в такой ситуации задача выступила, по 
словам автора, поэтому как задача самоопределения «несовпа-
дающего» типа сознания, находящегося в рефлективно-критичес-
кой позиции по отношению к технократическому оптимизму, соз-
нания, осознающего себя как не-массовое и личное, единичное, 
хотя и далеко, конечно, не единственное в своей типологически 
заданной логической основе. «Иными словами, сознание поэтиче-
ское (от греч. «пойэзис» – созидание, творчество) осознало себя на 
фоне технократического сознания как сознания, вытесняющего 
личность или нивелирующего ее и искажающего ее внутренний, 
органический и творческий контакт с изменяющейся жизнью и 
притаившимся в ее тени бытием» (с. 215). Таким образом, возникла 
проблема не отвлеченного мышления, привычного для технократа 
и «техновера», а проблема увлеченного мышления – мышления в 
своем истоке исповедально-личного и осознанно художественно 
артикулированного. 

В эссе анализируются две взаимоисключающие, но и взаи-
мосвязанные установки: медитативная («созерцательная жизнь») и 
рационально-активистская, «технократическая» (как деградиро-
ванная «деятельная жизнь»). Человек рационально использует 
природное бытие в орудийной деятельности, но в своем художест-
венном творчестве и в философской медитации он устанавливает 
неутилитарный контакт с бытием, достигая тем самым его целост-
ного постижения и, одновременно, самораскрытия своей личности. 
В сверхутилитарной творческой связи с бытием кроется в своем 
истоке и возможность его рационально-технического освоения. 

Во второй раздел книги входит в числе прочих очерк «“Го-
лубая звезда” Бориса Зайцева». Представляет несомненный инте-
рес то, с каким чувством любви к жизни описывает автор свои 
впечатления от чтения «Дневника писателя» Бориса Зайцева [См. 
Зайцев, 2009]. 

«Всё у Зайцева-беллетриста – под знаком нежности и полу-
тона, под знаком любви земной, человеческой, ренессансной и, 



«От злобы дня к добру вечности…» Рец. на кн.: Визгин В.П.  
Между философией и литературой  

 153

одновременно – небесно-христианской…» «важно жить интенсив-
но, быть собой, чувствовать неописуемое течение жизни и все, что 
она приносит, с восторгом трепетным, с благодарностью и благо-
говением, по-тагоровски, по-швейцеровски… Всеприемлющее 
восприятие потока времени – все замечательно, все достойно вни-
мания, во всем жизнь, не бойся непредвиденностей, несовпадений 
с собой»… «Жизнь – поток, пусть трагический, но светлый, ибо от 
Бога, и потому прекрасный. Поток этот мягко струится между веч-
ностью и бренностью. Поднимешь голову – звезда над потоком, 
поддерживающая лирическое настроение странника в беспредель-
ности Божией… Пусть плывет значит – пусть будет так, пусть по-
другому, но все будет интересным, если будешь чистосердечным, 
если не кривить душой и оставаться с живым впечатлением. Везде 
жизнь, везде люди, везде цветут сады и шуршат дожди. Все – раз-
ное, но я, другой, чем все из этого всего, могу его понимать, пото-
му что все сущее я люблю, поскольку оно допущено и освящено 
Сверхсущим» (с. 346). 

Завершается вторая часть книги большим разделом «Из за-
писей». В этих разноплановых и разножанровых записях можно 
уловить многое из жизненного кредо автора, а также из его духов-
ных устремлений. Например, такое размышление: «Надо только 
внимательно и долго жить – и все узнаешь, что тебе интересно, все 
раскроется. Само» (с. 382). Автор не случайно цитирует Федора 
Степуна: «Только интуитивное постижение духа эпохи и дейст-
вующих в ней персонажей может превратить исследование, всегда 
имеющее характер предварительного сведения, в полноценное 
знание» [Степун, 2009, с. 133]. Именно ориентация на постижение 
духа эпохи и обретение полноценного знания – главный побуди-
тельный мотив творчества Виктора Павловича Визгина. Но полно-
ценное знание не тождественно для него знанию строго научному, 
объективирующему окружающий нас материальный мир. 

«Большинство философов копируют стиль науки, стремясь 
свою философию уподобить ей. К миру они относятся исключи-
тельно как к объекту. Я же стремлюсь его субъективизировать, т.е. 
за мертвыми формами и абстрактными структурами увидеть жи-
вые лица со спонтанной творческой энергией» (с. 387). Автор за-
дается вопросом: не в том ли задушевное, еще почти неосознанное 
ожидание человека нашего времени, чтобы в речи философа за-



Ремезова И.И. 

 154

звучал наконец голос обычного человека с его естественными ус-
тановками, с его болями, страхами и надеждами? Человеку сего-
дня мало философии как «строгой науки», мало теории – ему хо-
чется слышать человеческую речь, зреющую в глубине его сердца. 
Он делится с нами таким наблюдением: «люди в последние лет 
двадцать меньше говорят о своей внутренней жизни, о том, в чем 
их вера, о сомнениях и даже о творческих планах. Зато несравнен-
но больше стали обсуждать материальные средства в целом и ра-
боту информационных машин в частности. Жизнь от этого посе-
рела, стала как-то холоднее и скучнее, тоскливее» (с. 388). 

Специальный параграф автор посвящает разработке такой 
темы, как «пространство культуры». Пространством культуры он 
называет литературу, науку, философию, искусство, религию, объ-
единенные в один целостный мир. Главный его признак − неудер-
жимое тяготение к нему человека, конституирующее поток обра-
зования, формирующего творческую личность. В поле такого 
тяготения человек познает мир, развивает свои созидательные спо-
собности и начинает тем самым входить в пространство культуры, 
удерживать его и формировать, развивать как ее субъект. Он в не-
го входит, буквально живя культурой, питаясь ею, и поэтому сам, 
в конце концов, ее питает. Для человека с таким стремлением 
смысл жизни его собственной и общей – в созидании культуры, в 
творческом оживлении и обновлении ее традиций, ее наследия. 
«Высочайшая оценка культуры как самого важного факта мирово-
го бытия – вот тот характерный момент, наличие которого в обще-
стве показывает реальность присутствия в нем пространства куль-
туры» (с. 392). 

В пространстве культуры, в сфере духа важно, пишет 
В.П. Визгин, не столько запоминать и описывать «факты», сколько 
с помощью симпатического погружения схватывать порывы мыс-
лящей души, ее скрытые, но устойчивые стремления, их внезапные 
или долго готовящиеся смены. Найти точный язык для выражения 
задушевных влечений и разочарований души важнее, чем соста-
вить «объективку» личности, попавшей под луч познающего вни-
мания. 

Вопросом серьезной обеспокоенности является для автора то 
обстоятельство, что в наше время «культурное пространство духа 
стремительно редуцируется до цивилизационно значимой цифры» 



«От злобы дня к добру вечности…» Рец. на кн.: Визгин В.П.  
Между философией и литературой  

 155

(с. 409). При этом он опирается на утверждение Н.А. Бердяева, что «в 
духовном мире нужно искать незыблемости. В глубине нужно искать 
точки опоры. Мир внешний не имеет бесконечных перспектив. Безу-
мие в нем устраиваться на веки веков» [Бердяев, 2002, с. 380]. 

Завершая свою книгу, автор открывает нам свое творческое 
кредо: 

«Я старался вернуть философии человеческий голос, осво-
бодить ее от рабского подражания науке, от амбиции стать совер-
шенным знанием абсолюта и, восстановив единство наук, повести 
людей с негасимым факелом универсальной научной философии к 
обетованному дворцу рационального устроения на Земле. Иными 
словами, я хотел увести философствующую душу от колдовских 
чар таких волшебников-рационалистов, как Эдмунд Гуссерль, ука-
зав ей на сокровища лирической философии и экзистенциальной 
художественной мысли. Поэтому Кьеркегор, Марсель, Жуковский 
видятся мне не менее интересными и значительными мыслителя-
ми, чем Кант, Шеллинг или Гегель. Однако не надо одними жерт-
вовать ради других. Мысль потаенно всегда хранит неизмеримый 
простор, который в свою очередь хранит и ее саму. Места хватит 
в нем всем. Достаточно услышать призыв оттуда и откликнуться 
на него собственным голосом, отбросив морок псевдофилософ-
ской и одновременно псевдофилологической схоластики, игры в 
словеса под видом нового понимания вещей» (с. 429). 

Очевидно, что автору удался его замысел, поскольку «голос» 
его невозможно спутать с другими, он звучит неповторимо и неза-
бываемо. Недаром он замечает: 

«Все, что мы делаем и, может быть, в особенности, мечтаем 
сделать, выходит из сердечной глубины, где мы невидимым обра-
зом соединены с миром и Богом теснее, чем где-либо еще в другом 
“месте”. Но мы стремимся не только раскрыть эту глубину, но и 
сохранить в нетронутости ее девственную тишину: пусть наши 
мысли, чувства, стремления “в сердечной тишине встают и заходят 
оне”» (с. 430).  

Список литературы 

1. Бердяев Н.А. Самопознание. Опыт философской автобиографии. – Москва : 
Книга, 1991. – 448 с. 



Ремезова И.И. 

 156

2. Бердяев Н.А. Смысл истории. Новое Средневековье. – Москва : Канон+ : Реа-
билитация, 2002. – 448 с. 

3. Блауберг И.И. Личный опыт как философия // Пушкин. Русский журнал о 
книгах. – 2009. – № 4. – С. 73–76. 

4. Визгин В.П. Философия Габриэля Марселя. Темы и вариации. – Санкт-
Петербург : Издательский Дом Мир, 2008. – 711 с. 

5. Визгин В.П. Чистые тетради. Стихи. – Санкт-Петербург : Центр гуманитар-
ных инициатив, 2019. – 528 с. 

6. Гачев Г.Д. Французский образ мира. Зимой с Декартом (роман мышления). – 
Москва : Академический проект : Фонд «Мир», 2019. – 828 с. 

7. Зайцев Б.К. Дневник писателя. – Москва : Дом Русского Зарубежья 
им. А. Солжепницына : Русский путь, 2009. – 208 с. 

8. Степун Ф.А. Два отрывка из книги «Мистическое мировидение» // Вестник 
РХГА. – Санкт-Петербург, 2009. – Т. 10, вып. 4. – С. 129–140. 

 



«От злобы дня к добру вечности…» Рец. на кн.: Визгин В.П.  
Между философией и литературой  

 157

 
 
 

Социальные и гуманитарные науки 
Отечественная и зарубежная литература 

Информационно-аналитический журнал 

 
Серия 3 

 
ФИЛОСОФИЯ  

2022 № 3 
 

Художник обложки и художественный редактор М.Б. Шнайдерман 
Техническое редактирование 

и компьютерная верстка В.Б. Сумерова 
Корректор С.Е. Шелимова 

Гигиеническое заключение  
№ 77.99.6.953.П.5008.8.99 от 23.08.1999 г. 

Подписано к печати 15.07.2022 

 Формат 60×84/16 
Печать офсетная 
Усл. печ. 10,0 
Тираж 300 экз. 
(1–100 экз. – 1-й завод) 

Бум. офсетная № 1 
Цена свободная 
Уч.-изд. л. 7,8 

Заказ № 39 

 

 
Институт научной информации 

по общественным наукам Российской академии наук (ИНИОН РАН), 
Нахимовский проспект, д. 51/21, 

Москва, 117418 
http://inion.ru 

 
Отдел маркетинга и распространения 

информационных изданий 
Тел. : (925) 517-36-91, (499) 134-03-96 

e-mail: shop@inion.ru 
 

Отпечатано по гранкам ИНИОН РАН 
ООО «Амирит» 

410004, Саратовская обл., г. Саратов 
ул. Чернышевского, д. 88, литера У 

 



Ремезова И.И. 

 

Ремезова И.И. 

 

  
 

158158


	ЛОГИКА И ТЕОРИЯ ПОЗНАНИЯ
	Реф. ст.: ХАЙЕК А., ЛИН Х. ИСТОРИЯ ДВУХ ЭПИСТЕМОЛОГИЙ? (Реферат).   DOI: 10.31249/rphil/2022.03.01
	HÁJEK A., LIN H. A Tale of Two Epistemologies? // Res Philosophica. ‒ St. Louis, 2017. ‒ Vol. 94, N 2. ‒ P. 207‒232.
	Ключевые слова: байесовская эпистемология; традиционная эпистемология; знание; убеждение; доверие; вероятность; рациональность; формальная эпистемология; степень рациональной уверенности; познающий субъект.
	Для цитирования: Думов А.В. [Реф.] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2022. – № 3. – С. 7–16. Реф. ст.: HÁJEK A., LIN H. A Tale of Two Epistemologies? // Res Philosophica. ‒ St. Louis, 2017. ‒ Vol. 94, N 2. ‒ P. 207‒232.   DOI: 10.31249/rphil/2022.03.01



	ФИЛОСОФИЯ НАУКИ И ТЕХНИКИ
	Реф. ст.: ГУРЕНЬ БАЙ. ЭПИСТЕМИЧЕСКАЯ НЕСПРАВЕДЛИВОСТЬ И РАСПРЕДЕЛЕНИЕ НАУЧНОГО ЗНАНИЯ. (Реферат). DOI: 10.31249/rphil/2022.03.02 
	HUIREN BAI. Epistemic injustice and scientific knowledge distribution // Filosofija/Sociology. – Vilnius, 2020. – T. 31, № 3. – P. 217–224.
	Ключевые слова: дискриминационная эпистемическая несправедливость; распределение научного знания; распределительная эпистемическая несправедливость; эпистемическая структура общества; разнообразие в науке.
	Для цитирования: Цибизова И.М. [Реф.] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2022. – № 3. – С. 17–21. – Реф. ст.: Epistemic injustice and scientific knowledge distribution // Filosofija / Sociology. – Vilnius, 2020. – T. 31, nr. 3. – P. 217–224.     DOI: 10.31249/rphil/2022.03.02


	Реф. ст.: КОВАЛЕНКО Н. НАУЧНАЯ ШКОЛА РАЗРАБОТКИ ТЕХНОЛОГИЙ ОХРАНЫ ПОЧВ НА УКРАИНЕ ВАСИЛИЯ ПАСТУШЕНКО.   DOI: 10.31249/rphil/2022.03.04
	KOVALENKO N. Vasyl Pastushenko’s Scientific School in the Development of Soil Protection Technologies in Ukraine // Acta Baltica Historiae et Philosophiae Scientiarum. – 2021. – Vol. 9, N 2. – P. 100–115.
	Ключевые слова: противоэрозионные мероприятия; разработка; научные достижения; научная школа; технологии защиты почвы.


	ФИЛОСОФИЯ ЧЕЛОВЕКА
	КИМЕЛЕВ Ю.А.( АКСИОЛОГИЯ МОДЕРНА. ФИЛОСОФИЯ ЧАРЛЬЗА ТЭЙЛОРА.    DOI: 10.31249/rphil/2022.03.06
	KIMELEV Yu.A. Axiology of modernity. The Philosophy of Charles Taylor.
	Аннотация. Статья посвящена анализу воззрений известного канадского философа Чарльза Тэйлора. В первой части автор предлагает концептуальную схему, делающую возможной систематизацию этих воззрений. Во второй части анализируются исследования истории философии эпохи модерна, которые принесли Ч. Тэйлору наибольшую известность. Автор концентрирует внимание на процессе формирования моральной онтологии, вообще аксиологии модерна, по Ч. Тэйлору. В третьей части демонстрируется, что аксиология модерна становится инструментом, используемым Ч. Тэйлором в целях анализа актуальной политической ситуации, в том числе в рамках ряда современных философско-политических позиций Ч. Тэйлора в отношении нынешнего социального состояния западного мира.
	Ключевые слова: аксиология модерна; философская антропология; интенциональность; социальная идентичность; социальное действие; фрейм; моральная антропология; история философии модерна; философско-политические дебаты.
	Abstract. The article is dedicated to philosophy of a well known Canadian philosopher Charles Taylor. The first part suggests a conceptual scheme making possible a systematic synthesis of Ch. Taylor’s work. The second part analyzes the study of history of modern philosophy which made Ch. Taylor famous. In his analysis the author concentrates on Ch. Taylor’s view of modern moral ontology and of modern axiology in general. The third part demonstrates that Ch. Taylor uses modern axiology to analyze the actual political situation The author points out that Ch. Taylor is becoming increasingly critical of the present-day western world.
	Keywords: modern axiology; philosophical anthropology; intentionality; social identity; social action; frame; moral ontology; history modern philosophy; debates in political philosophy.
	Для цитирования: Кимелев Ю.А. Аксиология модерна. Философия Чарльза Тэйлора // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2022. – № 3. – С. 24–41. DOI: 10.31249/rphil/2022.03.06
	Список литературы




	ЭТИКА
	Аннотация. Обзор посвящен этическим проблемам развития генетических технологий. Указывается, что главная научная проблема заключается в нахождении механизмов, обеспечивающих гуманную деятельность врача-генетика. Генная инженерия под видом блага для пациентов чаще всего используется как инструмент в геополитических интересах. Сконцентрированное внимание на медикаментозных процедурах и генетических вмешательствах, оздоравливающих организм пациентов, не дает широту философского осмысления макросоциальных явлений. При сохранении существующей системы патентования и правовой охраны патентных прав для мировых технологических лидеров отпадет необходимость грозить внешнеполитическим оппонентам военной силой. Питательные вещества могут воздействовать на гены и изменять генетическую экспрессию, тем самым меняя фенотип человека.
	Ключевые слова: гуманная деятельность; сверхчеловек; когнитивная война; консциентальный подход; биологическое разнообразие; нутригенетика; нутригеномика.
	LETOV O.V. Ethical aspects of the development of genetics. (Review)
	Annotation. The review is devoted to the ethical problems of the development of genetic technologies. It is indicated that the main scientific problem is to find mechanisms that ensure the humane activity of a geneticist. Genetic engineering, under the guise of a boon for patients, is most often used as a tool for geopolitical interests. The concentrated attention on medical procedures and genetic interventions that improve the health of the patient's body does not give a broad philosophical understanding of macrosocial phenomena. By maintaining the existing system of patenting and legal protection of patent rights, there will be no need for world technology leaders to threaten foreign policy opponents with military force. Nutrients can act on genes and alter genetic expression, thus changing the human phenotype.
	Keywords: humane activity; superman; cognitive warfare; conscientious approach; biodiversity; nutrigenetics; nutrigenomics. 
	Для цитирования: Летов О.В. Этические аспекты развития генетики. (Обзор) // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия : РЖ / РАН, ИНИОН. – Москва, 2022. – № 3. – С. 42–49.               DOI: 10.31249/rphil/2022.03.08
	Список литературы




	ФИЛОСОФИЯ РЕЛИГИИ И РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ
	ЦИБИЗОВА И.М.( ПРОБЛЕМАТИКА СЕМЬИ В СОВРЕМЕННОЙ КАТОЛИЧЕСКОЙ МЫСЛИ. (Обзор). 
	Аннотация. Обзор посвящен проблеме понимания института семьи в современном католицизме. Особое внимание уделяется анализу влияния современного общества на деформацию традиционных семейных ценностей. Рассматриваются как работы католических мыслителей, так и официальные документы Ватикана. 
	Ключевые слова: католицизм; семья; теория генерации; философия человека.

	TSIBIZOVA I.M. The theme of the family in Modern Catholic thought. (Review). 
	Annotation. The review is devoted to the problem of understanding the institution of the family in modern Catholicism. Special attention is paid to the analysis of the influence of modern society on the deformation of traditional family values. Both the works of Catholic thinkers and official documents of the Vatican are considered.
	Key words: catholicism; family; generation theory; human philosophy.
	Для цитирования: Цибизова И.М. Проблематика семьи в современной католической мысли (обзор) // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3, Философия: РЖ / РАН. ИНИОН. М., 2022. № 3. – С. 50–74.    DOI: 10.31249/rphil/2022.03.16
	Семья
	Список литературы




	СОЦИАЛЬНАЯ ФИЛОСОФИЯ
	Реф. ст.: БРОМЕЛЛ Н. «ТРЕТЬЯ И БОЛЕЕ МРАЧНАЯ МЫСЛЬ»: АФРОАМЕРИКАНСКИЕ ВЫЗОВЫ ПОЛИТИЧЕСКИМ ТЕОРИЯМ ЖАКА РАНСЬЕРА И АКСЕЛЯ ХОННЕТА.
	BROMELL N. «That Third and Darker Thought»: African-American Challenges to the Political Theories of Jacques Rancière and Axel Honneth // Critical Philosophy of Race. – 2019. – Vol. 7, N 2. – P. 261–288.
	Ключевые слова: раса; философия; афроамериканская политическая мысль; Чарльз Миллс; Аксель Хоннет; Жак Рансьер.

	ЦИБИЗОВА И.М.* ГИПЕРМОРАЛЬ, ОСОБЕННОСТИ ИДЕОЛОГИЙ ПОСТМОДЕРНА И ИНФОРМАЦИОННЫЕ ВОЙНЫ. (Обзор).     DOI: 10.31249/rphil/2022.03.12
	Аннотация. В статье рассматриваются проблемы гиперморали глобализированного мира и вытекающих из нее проблем информационной войны.
	Ключевые слова: Ватикан; гипермораль; индивидуализм; информационная война; культура отмены; христианство; элита.

	TSIBIZOVA I.M. Hypermorality, pecalarities of post-modern ideologies and the informational wars. (Review)
	Abstract. The article reviews the problem of hyper-morality in the globalized world and resulting problems of the informational war.
	Keywords: Christianity; culture of cancellation; elite: hyper-morality; ideological war; individualism; Vatican.
	Для цитирования: Цибизова И.М. Гипермораль, особенности идеологий постмодерна и информационные войны // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2022. – № 3. – С. 78–95.       DOI: 10.31249/rphil/2022.03.12
	Список литературы



	ПУЩАЕВ Ю.В.* КОНФЛИКТ НА УКРАИНЕ И СОВРЕМЕННАЯ ФИЛОСОФИЯ В РОССИИ И ВОКРУГ НЕЕ. ЧАСТЬ ЧЕТВЕРТАЯ. (Обзор).   DOI: 10.31249/rphil/2022.03.13
	Аннотация. В четвертой части обзора обсуждается резко изменившаяся ситуация вокруг Украины из-за начавшейся специальной военной операции России 24 февраля 2022 г. и некоторые связанные с этим проблемы философско-политического и этического характера. Констатируется, что украинские события, которые ранее практически не замечала российская академическая и профессиональная философия, в итоге кульминировали в события эпохального масштаба, что стало по факту оглушительным провалом академической философии, еще более оглушительным оттого, что это так никто почти и не замечает.
	Дается обзор первых идеолого-философских откликов на начало «войны Z/V» России на территории Украины.
	Ключевые слова: специальная военная операция; война Z/V; конфликт на Украине; гражданская война на Украине; майдан; социальная философия; философия истории; конец истории; Анри Бернар-Леви; Ф. Фукуяма; К.Н. Леонтьев.

	PUSHAEV Yu.V. The conflict in Ukraine and modern philosophy in Russia and around it. Part 4. (Review).
	Annotation. The fourth part of the review discusses the dramatically changed situation around Ukraine due to the beginning of a special military operation by Russia and some related philosophical and political problems. It is stated that the Ukrainian events, which were previously almost unnoticed by Russian academic and professional philosophy, eventually culminated in events of an epoch-making scale, which in fact became a deafening failure of academic philosophy, all the more deafening because no one notices it so much.
	An overview of the first ideological and philosophical responses to the beginning of the «Z/V war» of Russia on the territory of Ukraine is given.
	Keywords: special military operation; war Z/V; conflict in Ukraine; civil war in Ukraine; maidan; social philosophy; philosophy of history; end of the history; Henri Bernard-Levy; Fukuyama; K.N. Leontiev.
	Предварительные соображения об идущих событиях и проблема начала специальной военной операции
	Западные идеологи о войне Z/V
	Список литературы


	МЕЖУЕВ Б.В.( ПРОБЛЕМА КОНТРПРОСВЕЩЕНИЯ В ПОЛИТИЧЕСКОЙ ФИЛОСОФИИ.      DOI: 10.31249/rphil/2022.03.17
	Аннотация: Статья посвящена теоретической экспликации понятия «Контрпросвещение», показана диалектичность и проблематичность данного понятия (во многом с опорой на идеи Канта о Просвещении). На примере представлений преимущественно отечественных философов рассматриваются различные варианты контрпросветительской мысли. Общий вывод, который делается в статье, состоит в том, что современная эпоха представляет собой диалектическое сочетание проектов Просвещения и Контрпросвещения и столкновение таковых во многом и определяет динамику эпохи модерна.
	Ключевые слова: Просвещение, Контрпросвещение, Кант, русская философия, модерн.

	MEZHUYEV B.V. The problem of counter-enlightenment in political philosophy.
	Annotation: The article is devoted to the theoretical explication of the concept of «Counter-Enlightenment», shows the dialectic and problematic nature of this concept (largely based on Kant's ideas about Enlightenment). On the example of the ideas of mainly domestic philosophers, various variants of counter-enlightenment thought are considered. The general conclusion to which the article comes is that the modern era is a dialectical combination of Enlightenment and Counter-Enlightenment projects, and the collision of these largely determines the dynamics of the modern era.
	Key words: Enlightenment, Counter-enlightenment, Kant, Russian philosophy, Modern.
	Для цитирования: Межуев Б.В. Проблема Контрпросвещения в политической философии // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2022. – № 3. – С. 113–137.       DOI: 10.31249/rphil/2022.03.17
	Идея Просвещения в философии истории Канта
	Петр Чаадаев как классик русского Контрпросвещения
	Логика Контрпросвещения в нравственной философии Вл. Соловьева
	Контрпросвещение от имени будущего
	К чему ведет диалектика Контрпросвещения
	Список литературы




	ЭСТЕТИКА
	МИЛОВАЦ Ж.В.( ЭСТЕТИКА БЫТИЯ ТАНЦА: ОДУХОТВОРЕНИЕ ТЕЛА.   DOI: 10.31249/rphil/2022.03.14
	Аннотация. В статье рассматриваются важнейшие составляющие хореографического действа – тело и дух танцовщика. Анализируется механизм создания эстетики хореографического образа в плоскости его ритмопластических построений. Уделяется внимание роли спонтанного состояния сознания как балетмейстера, так и исполнителя в процессе воплощения языка танцевальных форм.
	Ключевые слова: танец; эстетика танца; тело; язык тела; одухотворение; дух; плоть; хореографический образ; спонтанное сознание; творчество; ритм; пластика; искусство танца; художник-балетмейстер; выразительность.

	MILOVATS J.V. Aesthetics of dance being: spiritualization of the body.
	Abstract. The article discusses the most important components of the choreographic action – the body and spirit of the dancer. The mechanism for creating the aesthetics of a choreographic image in the plane of its rhythmic-plastic constructions is analyzed. Attention is paid to the role of the spontaneous state of consciousness of both the choreographer and the performer in the process of implementing the language of dance forms.
	Keywords: dance; dance aesthetics; body;, body language; spirituality; spirit; flesh; choreographic image; spontaneous consciousness; creativity; rhythm; plasticity; art of dance; artist-choreographer; expressiveness.
	Список литературы



	КНИЖНОЕ ОБОЗРЕНИЕ (РЕЦЕНЗИИ)
	РЕМЕЗОВА И.И. «ОТ ЗЛОБЫ ДНЯ К ДОБРУ ВЕЧНОСТИ…» РЕЦЕНЗИЯ НА КНИГУ: ВИЗГИН В.П. МЕЖДУ ФИЛОСОФИЕЙ И ЛИТЕРАТУРОЙ.    DOI: 10.31249/rphil/2022.03.15
	ВИЗГИН В.П. Между философией и литературой. – Москва ; Санкт-Петербург : Центр гуманитарных инициатив, 2021. – 448 с. – (Humanitas).
	Аннотация. Рецензируемая книга посвящена рассмотрению взаимосвязей философии с другими сферами культуры – литературой, искусством. Сборник включает ряд философско-научных и литературных произведений, созданных в течение последних десяти лет.
	Ключевые слова: история философии; философия и поэзия; философия и музыка; человек и техника.
	Для цитирования: Ремезова И.И. «От злобы дня к добру вечности…» [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3: Философия. – 2022. – № 3. – С. 144–156. Рец. на кн.: ВИЗГИН В.П. Между философией и литературой. – Москва ; Санкт-Петербург : Центр гуманитарных инициатив, 2021. – 448 с. – (Humanitas). – DOI: 10.31249/rphil/2022.03.15
	Список литературы





