
 

 1 

 

РОССИЙСКАЯ АКАДЕМИЯ НАУК 
МИНИСТЕРСТВО НАУКИ И ВЫСШЕГО ОБРАЗОВАНИЯ РФ 

ИНСТИТУТ НАУЧНОЙ ИНФОРМАЦИИ ПО ОБЩЕСТВЕННЫМ НАУКАМ 
(ИНИОН РАН) 

 

С О Ц И А Л Ь Н Ы Е  
И  

Г У М А Н И Т А Р Н Ы Е  Н А У К И  

 
О Т Е Ч Е С Т В Е Н Н А Я  И  З А Р У Б Е Ж Н А Я  

Л И Т Е Р А Т У Р А  
 

ИНФОРМАЦИОННО-АНАЛИТИЧЕСКИЙ ЖУРНАЛ 
 

СЕРИЯ 3 
 

ФИЛОСОФИЯ 

 
 2022 – 2  

 
 
Издается с 1991 года 
Выходит 4 раза в год 
индекс серии 3.2 
 
  

 
 

МОСКВА 2022 

 



 

 2 

ББК 87 
    С 69 

DOI: 10.31249/rphil/2022.02.00 
 

Учредитель 
Институт научной информации  

по общественным наукам 
Российской академии наук 

 
 
 

Отдел философии 
 

Редакционная коллегия серии «Философия»: 
 

Г.В. Хлебников – канд. филос. наук, главный редактор (ИНИОН 
РАН), Д.В. Ефременко – д-р полит. наук (ИНИОН РАН, зам. ди-
ректора по науке), Л.А. Боброва – канд. филос. наук (ИНИОН РАН), 
О.Д. Волкогонова – д-р филос. наук (МГУ), О.В. Летов – канд. фи-
лос. наук (ИНИОН РАН), В.С. Меськов – д-р филос. наук (МПГУ), 
Л.И. Мозговой – д-р филос. наук (ДДПУ), М.И. Панов – д-р филос. 
наук, И.И. Ремезова – канд. филос. наук (ИНИОН РАН), 
С.В. Погорельская – д-р филос., канд. полит. наук (ИНИОН РАН), 
Л.В. Скворцов (отв. секретарь) – д-р филос. наук (ИНИОН РАН), 
В.А. Яковлев – д-р филос. наук (МГУ) 
 

Редактор-составитель – Е.Е. Звонова 
 

Информационно-аналитический журнал «Социальные и гумани-
тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3. Фило-
софия = Social Sciences and Humanities. Domestic and Foreign Literature. 
Series 3: Philosophy» включен в Российский индекс научного цитирова-
ния (РИНЦ). 

ББК 87 
ISSN 2219-8555 
 
 
 

© «Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная  
литература. Серия 3: Философия», научный журнал, 2022 

© ФГБУН «Институт научной информации  
по общественным наукам РАН», 2022 

 



 

 3 

СОДЕРЖАНИЕ 
 
 
 
 
 

ФИЛОСОФИЯ: ОБЩИЕ ПРОБЛЕМЫ 

Тараненко Е.П. Объективный мир и первичная информация ......... 7 
Погорельская С. Философское измерение «постколониальных 

исследований» на примере современной критики И. Канта. 
(Аналитическая статья)  ............................................................... 22 

ЛОГИКА И ТЕОРИЯ ПОЗНАНИЯ 

Скворцов Л.В. Вера в истину абсолютной идеи как путь в мир 
сновидений и фантазий. (Научная статья)  ................................. 34 

ФИЛОСОФИЯ ЧЕЛОВЕКА 

Миловац Ж.В. Декартовский рационализм как выражение 
«свернутой» свободы : бытие сознания и танец  ....................... 59 

Хлебников Г.В., Хлебникова Ю.Г. Кожев против Соловьева : 
концепт свободы и его юридический аспект в атеистичес-
кой и религиозной философии. Часть первая  ........................... 68 

ЭТИКА 

Мельник С.В. «Декларация глобального этоса» Ганса Кюнга  ..... 88 
Летов О.В. Этика и наука. (Обзор)  ................................................ 115 
Летов О.В. Актуальные вопросы биоэтики. (Обзор)  ................... 122 
Летов О.В. Биоэтика и проблемы развития генетических тех-

нологий. (Обзор)  ........................................................................ 129 

ФИЛОСОФИЯ РЕЛИГИИ И РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ 

Реф. ст. : Джаковац А. Теология катехизиса Йована Раича в 
общественном и историческом контексте  ............................... 137 



 

 4 

Реф. ст. : Говорящий диалог : одиннадцать эпизодов в истории 
движения современного межрелигиозного диалога / ред. 
К. Лехманн ................................................................................... 141 

СОЦИАЛЬНАЯ ФИЛОСОФИЯ 

Пущаев Ю.В. Конфликт на Украине и современная философия 
в России и вокруг нее. Часть третья. (Обзор)  .......................... 147 

Скворцов Л.В. Глобальная цивилизация : формирование куль-
туры поведения на пороге небытия  .......................................... 160 

Цибизова И.М. Реф. ст. : Лубардич Б. Сербия и Россия в 
зеркале философских связей 1920–2020 гг. : синоптические 
размышления  .............................................................................. 190 

Цибизова И.М. Реф. ст. : Карера А., Локателли А.М. Город-
ские периферии в меняющемся мире  ....................................... 199 

Цибизова И.М. Реф. ст. : Дзаккури А. Разрушение или слом? 
Дилемма культуры отмены  ....................................................... 204 

Цибизова И.М. Реф. ст. : Дживоне С. Какая философия воз-
можна после вирусного кризиса  ............................................... 208 

ЭСТЕТИКА 

Реф. ст. : Проле Д. Недостоверность маски трубадура  ............... 211 

КНИЖНОЕ ОБОЗРЕНИЕ (РЕЦЕНЗИИ) 

Глухов С.В. Рецензия на кн. : Храмов А.В. Обезьяна и Адам. 
Может ли христианин быть эволюционистом?  ...................... 219 

Хлебников Г.В. Рецензия на кн. : Трансгуманизм : цифровой 
Левиафан и голем-цивилизация / И. Шнуренко [и др.]  .......... 224 

 
 



5 

CONTENTS 

PHILOSOPHY: COMMON PROBLEMS 

Taranenko E.P. The objective world and primary information  ............. 7 
Pogorelskaya S. The philosophical dimension of «postcolonial 

studies» on the example of modern criticism of I. Kant. 
(Analytical article)  ......................................................................... 22 

LOGIC AND THEORY OF COGNITION 

SKVORTSOV L.V. Belief in the truth of an absolute idea as a way 
into the world of dreams and fantasies. (Analytical review) ........... 34 

PHILOSOPHY OF MAN 

Article summary : Milovats J.V. Decartian rationalism as an 
expression of «collected» freedom : the being of consciousness 
and dance  ....................................................................................... 59 

Khlebnikov G.V., Khlebnikova Yu.G. Kozhev vs Solovyov : The 
concept of freedom and its legal aspect in atheistic and religious 
philosophy. Part 1  .......................................................................... 68 

ETHICS 

Melnik S.V. «Towards a global ethic : an initial declaration» by 
Hans Küng  ..................................................................................... 88 

Letov O.V. Ethics and science. (Review)  ......................................... 115 
Letov O.V. Current issues of bioethics. (Review)  ............................ 122 
Letov O.V. Ethical problems of the development of genetic 

technologies. (Review)  ................................................................. 129 



6 

PHILOSOPHY OF RELIGION AND RELIGIOUS STUDIES 

Article summary : Ђаковац А. Богословља катихизиса Јована 
Рајића у друштвеном и историјском контексту  ...................... 137 

Talking Dialogue: Eleven episodes in the history of the modern 
interreligious dialogue movement еd. Lehmann K.  ..................... 141 

SOCIAL PHILOSOPHY 

Pushaev Yu.V. The conflict in Ukraine and modern philosophy in 
Russia and around it. Part 3. (Review) ......................................... 147 

Skvortsov L.V. Global civilization : shaping a culture of behavior 
on the threshold of non-existence  ................................................ 160 

Article summary : Лубардић Б. Србија и Русија у огледалу одно-
шења у философији 1920–2020 : синоптичке рефлексије  ...... 190 

Article summary : Carera A., Locatelli A.M. Le periferie urbane 
nei mondi che cambiano  .............................................................. 199 

Article summary : Zaccuri A. Rovine o macerie? Il dilemma della 
cancel culture  ............................................................................... 204 

Article summary : Givone S. Quale filosofia possible dopo la crisi 
del virus  ........................................................................................ 208 

AESTHETICS 

Article summary : Проле Д. Неповрљивост трубадурске маске // 
Зборник Матице српске за друштвене науке  .......................... 211 

BOOK REVIEW (REVIEWS) 

Glukhov S.V. Review of the book : Khramov A.V. Monkey and 
adam. can a christian be an evolutionist? ...................................... 219 

Khlebnikov G.V. Review of the book : I. Snurenko, V. Averyanov 
[et al.] transhumanism : Digital leviathan and golem civilization  .. 224 



Объективный мир и первичная информация 

 7 

ФИЛОСОФИЯ: ОБЩИЕ ПРОБЛЕМЫ 

УДК 519. 216.                                      DOI: 10.31249/rphil/2022.02.01 
ТАРАНЕНКО Е.П.∗ ОБЪЕКТИВНЫЙ МИР И ПЕРВИЧНАЯ ИН-
ФОРМАЦИЯ.  

Аннотация. В статье дается описание объективного мира и 
его компонентов в той степени, в какой они определяют структуру 
«первичной информации», а также приводится описание и опреде-
ление «первичной информации». 

Ключевые слова: объективный мир; структура объективного 
мира; объекты; объективные отдельности; формы упорядоченно-
сти; первичная информация; информационный образ; тождествен-
ное представление. 
TARANENKO E.P. The objective world and primary information. 

Abstract. This article describes the objective world and its com-
ponents insofar as they determine the structure of «primary infor-
mation» and provides a description and definition of «primary infor-
mation». 

Keywords: objective world; structure of objective world; objects; 
objective separateness; forms of ordering; primary information; infor-
mation image; identity representation. 

Структура объективного мира 

В рамках данной работы нет возможности дать развернутое 
и всесторонне философское обоснование концепции первичной 
                                                      

∗  Тараненко Е.П., 2022 
Тараненко Евгений Петрович, самостоятельный исследователь. Почтовый 

адрес: 394005, г. Воронеж, ул. Вл. Невского, д. 48, кв. 153. Телефон 
+79155448528. E-mail: etar1960@yandex.ru 



Тараненко Е.П. 

 8 

информации, ее единиц и правил обработки. Возможно лишь при-
вести, указать в наиболее общем виде необходимые методологиче-
ские положения и новые концепты. 

В «философии информации», в «семантической теории ин-
формации», в «информатике» существуют несколько онтологиче-
ских и эпистемологических теорий и концепций, которые имеют 
определенное, но недостаточное методологическое значение для 
исследования «содержание информации» как обособленного явле-
ния. Как уже было сказано, содержанием информации, точнее со-
держанием вторичной информации, является «первичная инфор-
мация». Для понимания природы и происхождения «первичной 
информации» требуются, на мой взгляд, новые теоретические 
представления, в том числе и в онтологии, и в теории познания, 
эпистемологии. 

Безусловно, необходимо признать первенство работ акаде-
мика А.Д. Урсула [10] в области «философии информации», а так-
же содержательность взглядов и положений К.К. Колина в пони-
мании происхождения информации, природы информации и ее 
«содержания». Соглашаясь со многими исходными положениями 
концепции «структуры реальности» К.К. Колина [3, с. 30–31], хо-
телось бы более подробно описать в наиболее общем виде, компо-
ненты, составные части «объективной реальности» – структуру 
объективного мира в той степени, в какой она определяют струк-
туру «первичной информации». 

Определяя в наиболее общем виде, в виде онтологической 
«схемы», то «пространство», тот «мир», в котором существует 
«информация», в своей концепции я исхожу из следующих поло-
жений и выделяю следующие компоненты объективной реально-
сти. 

• Объективный мир и его структура 
Тезис 1. Существует «объективный мир», состоящий из объ-

ективных явлений – «объективных отдельностей» и «субъектов». 
Тезис 2. Необходимо выделять «оболочку» объективного 

мира, его некий поверхностный, «покрывающий» слой, его «обо-
лочечную» часть, явленную и воспринимаемую. 

Тезис 3. В составе объективных отдельностей необходимо 
выделять «объектные отдельности». «Объектными отдельностя-



Объективный мир и первичная информация 

 9 

ми» являются «объекты», их части и «целостные» объединения 
объектов. «Объектные» отдельности есть «материальные», а также 
«телесные», «вещественные» – «субстанциональные» части обо-
лочки объективного мира. 

Тезис 4. «Идеальная реальность» – не материальная, не обо-
лочечная часть объектного мира. Положение об «идеальной реаль-
ности» как части окружения субъекта, как части объективной ре-
альности в той или иной форме присуще всем направлениям 
объективного идеализма (4, 6, 9). Однако для определения единиц 
содержания информации необходимо однозначно определить ком-
поненты, составные части и «материальной», и «идеальной реаль-
ности». 

• Объекты 
Тезис 5. Целостные отдельные «объекты» и их части, вплоть 

до наименьших, а также «целостные» объединения объектов яв-
ляются «объектными отдельностями». Они обособляются объек-
тивно – и отношениями, и устойчивыми взаимодействиями с дру-
гими объектами. 

Тезис 6. «Среды» могут быть выделены и рассматриваться 
как отдельные «объекты». 

Тезис 7. Именно «объекты» являются первичными носите-
лями «объективных значений». Это положение принципиально 
важно для понимания структуры первичной информации. 

Тезис 8. «Субъект» существует внутри некоего «объекта» и 
неразделимо связан с ним. «Тело», являющееся носителем субъек-
та – тоже объект. 

• Воздействия 
Тезис 9. «Взаимодействия», «воздействия» объектов – не 

объектные, но объективные отдельности, «материальная», но не 
«вещественная» часть оболочки объективного мира. «Взаимодей-
ствия» объектов, однозначно разложимы на взаимные отдельные 
«воздействия» одних объектов на другие, и являются объединени-
ем таких «воздействий». Отдельные «воздействия» также являются 
«объективными отдельностями». Во многих случаях изначально 
субъект вынужден выделять именно отдельное однонаправленное 



Тараненко Е.П. 

 10 

«воздействие» и только затем объединять некоторые из взаимных 
воздействий в единое «взаимодействие». 

• Компоненты «идеальной реальности» 
Тезис 10. Объективные явления, которые не являются объек-

тами, объектными отдельностями в целом, есть «невещественные» 
объективные отдельности. Это – оболочечные и материальные 
«воздействия» объектов. Это и такие «переходные» формы объек-
тивных отдельностей, как нематериальные, но оболочечные «зна-
чения» объектов, «отношения» значений объектов, «изменения» 
значений объектов, являющиеся компонентами «идеальной реаль-
ности». Все остальные типы объективных отдельностей – компо-
ненты идеальной реальности объективного мира, не явленные 
непосредственно в его оболочке. 

Тезис 11. Необходимо выделять именно «изменения значе-
ний» объектов как «объективную отдельность», как элементарные 
явления в общем объеме различных превращений и воздействий. 
Объекты подвержены различным «воздействиям», но только «зна-
чения» объектов – «изменяются». «Объективные значения» явля-
ются проявлениями, реализацией соответствующих «объективных 
качеств» в объектах и объективных явлениях. 

Тезис 12. «Объективные качества», «правила изменений зна-
чений объектов», «правила (взаимных) воздействий объектов», 
«правила соотношений значений объектов» – «чистые» компонен-
ты идеальной части объективного мира, «абстрактно существую-
щие» объективные отдельности. 

Тезис 13. «Объективные отношения», как объективные явле-
ния, существуют только между объективными значениями, значе-
ниями одного объективного качества. Это также необходимая и 
крайне важная концептуальная новация. Только «объективные 
значения» и значения объектов, в частности, находятся в опреде-
ленных объективных «отношениях» между собой. 

Тезис 14. «Правила» «изменений» и «воздействий», а также 
«соотношения» являются особыми типами абстрактных объектив-
ных отдельностей. Необходимо также выделять как объективные 
отдельности и правила внутреннего устройства явлений объектив-
ного мира, в частности, правила отношений объективных значений 
объективных явлений. В объективном мире его явления подчиня-



Объективный мир и первичная информация 

 11 

ются тем или иным общим, обобщенным «правилам», в том числе 
и константным «соотношениям», аналогично «законам природы» 
и «всеобщим константам», которым подчиняются явлениям мате-
риального, «физического» мира. 

Тезис 15. Все типы объективных отдельностей имеют соб-
ственные «объективные значения». Это положение является также 
принципиальным для понимания происхождения и структуры пер-
вичной информации. 

• «Композиты» 
Тезис 16. Особо необходимо выделять устойчивые объеди-

нения объективных отдельностей – «состояния» и «события». 
«События» и «состояния» являются «композитными», интеграль-
ными типами объективных отдельностей, состоящими из объек-
тивных отдельностей различных типов и объединяющими их. 

Тезис 17. «Состояния» – объединение нескольких «объект-
ных отдельностей» (и «объектов», и «сред») и «отношений» между 
их «значениями». Очевидно, что любое состояние является много-
объектным. Любое «состояния» всегда принимает участие как ми-
нимум в некоем одном «событии». 

Тезис 18. «События» есть объединение «объектов» и «изме-
нений их значений», как с «воздействиями объектов», так и без 
них. Любое «событие» есть смена «состояний», поэтому именно 
«события» являются главным интегральным и фундаментальным 
типом всех объективных явлений и, соответственно, всех объек-
тивных отдельностей. Любая «логика» появляется только при опи-
сании «событий» – реальных или предполагаемых, возможных. 

• «Формы упорядоченности» – основания первичной ин-
формации 

Тезис 19. Все явления объективного мира в той или иной 
степени «упорядочены». Упорядоченность – высшее, фундамен-
тальное и универсальное «свойство» (качество) объективного ми-
ра. Подобно тому, как материальный, «физический» мир имеет 
различные «формы организации», объективный мир имеет некую 
«упорядоченность», некие «формы упорядоченности». Его явле-
ния также подчиняются неким объективным «правилам» и «соот-
ношениям». 



Тараненко Е.П. 

 12 

Тезис 20. «Упорядоченность» всех явлений объективного 
мира проявляется в своих конкретных и абстрактных «формах». 
«Форма упорядоченности» как категория аналогична с категорией 
«формы организации» материи в теории диалектического матери-
ализма, но, на мой взгляд, более точно выражает существо своего 
содержания, и, прежде всего, для понимания природы первичной 
информации. 

Тезис 21. Конкретные «формы упорядоченности» присущи 
любым конкретным «объективным отдельностям» – конкретным 
объектам, конкретным объективным значениям и их отношениям 
и конкретным изменениям, конкретным воздействиям объектов, 
конкретным состояниям и событиям. «Внешние» проявления объ-
ектного мира всегда «конкретны» и неповторимы. Они образуют 
«данность», образуют «материальную оболочку» объектного мира, 
«оболочку сущностей», оболочку обобщенных объективных от-
дельностей. 

Тезис 22. Обобщенные объективные отдельности: 1) обоб-
щенные «объекты», 2) обобщенные «объективные значения», 
3) обобщенные «воздействия», 4) обобщенные «изменения», 
5) «отношения», 6) «объективные качества», 7) «правила» и все-
общие «константы-соотношения» – именно как «обобщения», как 
абстракции, являются общими (универсальными) и основополага-
ющими (фундаментальными) формами упорядоченности объект-
ного мира. Такие обобщения, как «обобщенные объекты», также 
идеальны и являются частями идеальной реальности, в отличие от 
самих конкретных объектов. 

Тезис 23. Так же как и любые обобщенные «формы органи-
зации материи», обобщенные «объективные отдельности» аб-
страктны и проявляют себя через оболочку «конкретного». Они 
«воплощены», реализованы в объектах и объектных отдельностях, 
но при этом сами остаются «необъектной», «идеальной» частью 
объективного мира. Они – высший тип «форм упорядоченности» 
объективного мира, не первое, но главное, что отделяет «порядок» 
от «хаоса». Все проявления «объектного мира» и «формы их упо-
рядоченности» «объективны» и существуют вне воли «субъекта». 

Тезис 24. Абстрактные и конкретные «формы упорядоченно-
сти» есть прообразы соответствующих обобщенных и конкретных 
информационных образов. 



Объективный мир и первичная информация 

 13 

Тезис 25. «Формы упорядоченности», идеальные формы 
объективных явлений, можно считать прообразами соответствую-
щих информационных образов – «конкретных» и «обобщенных» 
частей и единиц первичной информации. И сами объективные яв-
ления, и их «формы упорядоченности» являются «денотатом», 
«экстенсиалом» и «интенсиалом» первичной информации. 

Первичная информация 

Почему предлагаемая концепция не продолжает существу-
ющие направления в «когнитивных» исследованиях, разработки 
«строгого ИИ» и «машинное обучение»? 

«Когнитивная», познавательная деятельность субъекта про-
изводит (продуцирует) «знания», умственная деятельность субъек-
та и производит, и использует «знания». Но какие формы «знания» 
возможны вне «информации», без «информации» как основы? 
И существуют ли они? 

«Знания», происходящие не из «объективной» информации, 
приобретаемые субъектом «чутьем», «интуицией», получаемые 
как некие «послания свыше», как нечто «трансцендентное», воз-
можны. Но даже такие «источники» облекаются внутри субъекта в 
форму «информации». И затем обрабатываются, как и вся осталь-
ная «информация», обязательно привлекая «информацию», уже 
находящуюся внутри субъекта. Вся не трансцендентная, «обыч-
ная» информация базируется, основывается на первичной, объек-
тивной информации. 

В своей концепции мы исходим из того, что «знаний» вне 
информации как формы не существует. Познание основано на пра-
вилах и алгоритмах обработки информации, и прежде всего пер-
вичной информации. 

Мы рассматриваем первичную информацию как исходно 
объективную. Почему такой выбор? Да, возможно, первичная ин-
формация имеет не только объективное происхождение. Но поло-
жение о том, что субъект может порождать «из себя» исходные, 
первичные «знания», в том числе первичную информацию, остав-
ляет без ответа вопрос о структуре этой информации и правилах ее 
обработки, так же как и в случае с «трансцендентной» информаци-
ей. 



Тараненко Е.П. 

 14 

Трансцендентное и «идеальное субъектное», на наш взгляд, 
не могут создать «основы» внутренней информации и ее обработ-
ки внутри субъекта. Вполне естественно принять, что если не вся, 
то бо́льшая часть исходной «основы» информации внутри обычно-
го субъекта объективна. Эта основа – «обычное» объективное 
окружение, объективная реальность, нечто достаточно простое и 
легко постижимое. 

Во-первых, познание обычного и достаточно простого дает 
возможность субъекту самостоятельного и предсказуемо делать 
следующие шаги. Понятная, достаточно простая информационная 
«основа» есть всего лишь нечто отправное, и, всякий раз возвра-
щаясь к ней, можно сделать новый «первый» шаг, а также после-
дующие шаги, свободно верифицируемые самим субъектом. Что, в 
свою очередь, позволяет самому субъекту создавать правила и ал-
горитмы своих действий. Вполне очевидное начало, вполне при-
митивное и очевидное, может привести к чему-то неочевидному, и 
при этом алгоритм таких действий будет известен субъекту. «Про-
цедурность», «процесс» и «итерации», «метод» как явление, оче-
видно, возможны на основе обычного, простого и произвольно 
повторяемого. Возможны ли они на основе трансцендентного? 
И если да, то в чем и как? 

Во-вторых, именно объективность первичной информации 
позволяет выделить в ней «структуру», состав и взаимоотношения 
компонент, повторяющие структуру объективной реальности. 

На основе обычного, простого может существовать, про-
явить себя и трансцендентное. Обратное требует более веских до-
казательств. К тому же трансцендентное, по определению, возни-
кает и остается непознаваемым. 

Итак, мы исходим из того, что нет знаний без информации, и 
вся информация основывается на объективной первичной инфор-
мации. Почему же нас, прежде всего, интересует «умственная дея-
тельность», а точнее, правила обработки первичной информации 
уровня бессловесных «животных»? 

Задача моего исследования – найти и определить простые, 
элементарные, фундаментальные, универсальные информационные 
единицы и правила их соединения, из которых возможно создавать 
по определенному алгоритму успешно проверяемые (верифицируе-
мые) внутренние информационные построения, «дословесные», 



Объективный мир и первичная информация 

 15 

бессловесные. В общих чертах – дать основы, если можно так вы-
разиться, «инженерии смысла». 

Единицы информации и правила обработки этих единиц у 
«бессловесных» субъектов создали основу для обработки первич-
ной информации у людей. На этой основе к единицам информации 
присоединились их новые обозначения – слова, а обработка еди-
ниц дополнилась «мышлением» словами. 

Многие исследователи исходят из первичности объективных 
основ информации. В чем же отличие предлагаемой концепции 
«первичной информации»? Оставаясь на позициях «теоретико-
познавательного реализма в его репрезентационистской версии», 
(Лекторский В.А., 7), вводятся следующие новации. Перечислим 
некоторые из них. 

Во-первых, не только подтверждается объективный харак-
тер, объективное, «непосредственное» происхождение информа-
ции, но, в рамках данной концепции, «первичная информация» 
выделяется как самостоятельная часть всей «информации» – как 
исходная и основообразующая ее часть. 

Во-вторых, с развитием представления о «дискретности» 
информации выделяются объективные основания и сами «элемен-
тарные части» первичной, объективной информации – информа-
ционные единицы в виде «информационных значений» и инфор-
мационных единиц других типов. 

В-третьих, подтверждая концепт «образа», как «репрезента-
тивной» познавательной единицы, дополнительно в рамках кон-
цепции выделяется образ не только объекта, объективного явле-
ния, но и образ отдельного «объективного значения». 

В-четвертых, подчеркивается (и описывается), что только 
субъект создает образ вещественного и конкретного объекта, и 
только субъект воссоздает его реально существующий идеальный 
(абстрактный, обобщенный) образ. 

Первичная информация и ее объективные прообразы 

В отличие от взглядов представителей атрибутивной кон-
цепции природы информации, которые полагают, что «информа-
ция является атрибутом, т.е. неотъемлемым и всеобщим свойством 
материи» [1; 4; 10], наша позиция состоит в том, что ни первичная 



Тараненко Е.П. 

 16 

информация, ни информация в целом, как объективное явление, не 
существует в объективной реальности вне субъекта или без субъ-
екта. 

Первичная, объективная информация, не извлекается, а со-
здается, воссоздается субъектом на основе «протоинформации», 
даваемой восприятием внешнего и внутреннего окружения субъ-
екта. Создание (воссоздание) первичной информации начинается с 
«протоинформационных образов» и их объединений, формируе-
мых в «полях отображения». 

Объективное значение объективного явления есть опреде-
ленная «форма упорядоченности» данного явления и прообраз 
элемента первичной информации, информационного значения. 

Однако объективные значения объективных явлений и объ-
единения таких значений воспринимаются другими объектами 
непосредственно в виде самих себя, а не как «образы» этих значе-
ний. Они воспринимаются при взаимодействии объектов, т.е. при 
соответствующем «прямом», «полномасштабном», «физическом» 
воздействии данного объекта на другой объект. 

Восприятие в виде «образа» значения или «образа» совокуп-
ности значений (объекта) есть результат «косвенного» и «частич-
ного» информационного воздействия объекта на субъект. Целост-
ное информационное представление, «образ», модель чего-то 
объективного, позволяющие «информационно» работать с ним, 
создает субъект и только субъект. Вне «субъекта» не создается и 
без субъекта не существует «информационных образов», «инфор-
мационных моделей». 

Первичная информация не есть упорядоченность самого 
«физического» тела и даже не содержится в ней. Первичная ин-
формация создается внутри субъекта и предназначена только для 
субъектов. В объективном мире, без «субъекта», информации не 
существует, существуют другие формы упорядоченности, другие 
виды «идеальной реальности». Первичная информация – это ин-
формация об объективном окружении и происходящая от объек-
тивного мира, в том числе это информация о «субъектах» как 
«объектах». Первичная информация до определенного уровня 
обобщения остается «поверхностной» – это информация о неких 
«внешних» проявлениях объективного мира, о «внешних» значе-



Объективный мир и первичная информация 

 17 

ниях объектов, об изменениях и отношениях этих значений, о воз-
действиях объектов. 

Первичная информация по своей сути абстрактна, «идеаль-
на». Она формируется, располагается и частично обрабатывается 
во внутреннем информационном пространстве субъекта. Как нечто 
«идеальное» первичная информация и внутреннее информацион-
ное пространство субъекта воплощены в особом «объекте» – в 
«теле» «субъекта», точнее в определенной его части. У биологиче-
ских организмов этот носитель – «нервная система», «мозг». 

Первичная информация. Определение 

Первичная информация – это формируемые субъектом ча-
стично тождественные представления, «образы», модели «форм 
упорядоченности» явлений объективного мира, и, через данные 
представления, являются информационными образами самих яв-
лений объективного мира. 

Соответственно, главный вопрос – насколько и в чем тожде-
ственны эти представления? Безусловно, эти представления – ча-
стичные «копии», но они информационно «однозначны» и «прак-
тически» (на практике) тождественны, т.е. условно, обусловленно 
тождественны. 

Для отдельного информационного значения субъектом до-
стигается и сохраняется необходимая ему точность этого инфор-
мационного образа, информационного значения, при достаточной 
приближенности его к самому прообразу – объективному значе-
нию. Очевидно, что однозначность приближенных «количествен-
ных» значений достигается соответствием каждого из них некоему 
«интервалу», а точнее – «критерию». 

Образ объективного явления является пусть и целостной, но 
совокупностью – совокупностью информационных значений дан-
ного явления. Для него информационная однозначность и «прак-
тическая тождественность» достигается отбором информационных 
значений, необходимых субъекту, в виде достаточно представи-
тельной выборки таких значений из всей совокупности. 

Форма «представления» может быть и гомоморфным, одно-
значным подобием, и изоморфным, взаимно однозначным соот-
ветствием. 



Тараненко Е.П. 

 18 

Между «правилами» и «соотношениями» в объективном ми-
ре и их копиями в субъектном пространстве существует и почти 
полное тождество. 

Понятия «денотат», «смысл», «экстенсионал», «интенсио-
нал» и современное состояние их разработки [2; 8] не выводят нас 
на определение единиц содержания информации и, соответствен-
но, не дают понимания происхождения их однозначности. Необхо-
димо понимание и определение «структуры» объективного мира. 

Первичная информация и ее составные части 

1. Структура первичной информации отражает, «копирует» 
структуру объективного мира, что и позволяет определить «ин-
формационные единицы» – единицы содержания информации и 
правила их обработки. 

2. Первичная информация дискретна и состоит в своей осно-
ве из единиц – «информационных значений». Любые части пер-
вичной информации и любые ее построения состоят из «информа-
ционных значений». Единица первичной информации, 
информационное значение – тождественное представление, образ, 
модель объективного значения. Изначально формируются и выде-
ляются простейшие информационные значения – базисные значе-
ния «точек», а на их основе – значения «точечных моделей» и дру-
гие типы информационных значений. 

3. Из информационных значений формируются такие пер-
вичные информационные построения, как отдельные «описания» 
любых воспринимаемых проявлений объектного мира. Они явля-
ются основными информационными моделями объективных явле-
ний. В своем «внутреннем информационном пространстве» субъ-
ект формирует такие описания и пассивно, и активно. 

4. Первичная информация содержит не только конкретные 
или поверхностные значения и описания, но также и их «обобще-
ния», производимые под воздействием объективного окружения. 
«Обобщенные» описания и значения могут иметь различную сте-
пень обобщения. Обобщение как создание общностей и их пред-
ставителей есть набор особых, базисных методов формирования 
информационных значений. 



Объективный мир и первичная информация 

 19 

Обобщением «событий» субъект «восходит» к пониманию и 
формированию образов «идеальных» объективных явлений, явле-
ний «идеальной реальности», наиболее «общими» из которых яв-
ляются «объективные качества», базисные «отношения», а также 
«правила» – правила «отношений», «изменений и воздействий». 

5. Все «типы» первичной информации, все описания объек-
тивных отдельностей необходимы. Нет описания «правила» без 
описания соответствующего «изменения», нет описания «измене-
ния» без описаний соответствующих «объективных значений», т.е. 
без «информационных значений». 

6. Структура типов внутренних первичных информационных 
значений и информационных описаний полностью определяются 
структурой типов объективных отдельностей. 

Тождественность первичной информации своему прообразу 

В предлагаемой концепции наша позиция в своей основе 
совпадает со взглядами сторонников «теоретико-познавательного 
реализма», у которых «отражение было истолковано как изоморф-
ное или гомоморфное соответствие образа предмету» [7]. 

Первичная информация несет в себе нечто тождественное 
оригиналу (источнику). Первичная информация «частично тожде-
ственна». Информация не есть весь «идеальный образ» объекта, 
объективного явления, так же как и любая другая «модель», «ко-
пия», «представление», «выражение». Части описаний и значений 
могут быть полностью тождественны своим объективным прооб-
разам, но большинство таких частей тождественны частично или 
взаимно однозначны. 

Истинность первичной информации – это их полная или ча-
стичная «тождественность», однозначное (гомоморфное) или вза-
имно однозначное (изоморфное) соответствие своим объективным 
прообразам. 

«Элементы» первичной информации формируются хоть и 
самим субъектом, но, так сказать, «впечатываются» под постоян-
ным «информационным» давлением объективного окружения. Их 
истинность, точнее, тождественность постоянно и многократно 
проверяется на практике, в жизни субъекта, и поэтому достаточно 
высока. 



Тараненко Е.П. 

 20 

Как наиболее тождественные, изоморфные следует рассмат-
ривать «положения» («роли») прообраза и образа в соответствую-
щих событиях и состояниях: прообраза – в объективном мире, и 
первичного информационного образа – во «внутреннем информа-
ционном пространстве субъекта». 

Для внешних проявлений объективных отдельностей отоб-
ражаемый конкретный протоинформационный образ тождественен 
только «проекции» соответствующих объективных значений. 

Многие обобщенные информационные значения намного 
более тождественны своему прообразу, чем первичные конкрет-
ные значения, что и позволяет использовать их в создании произ-
вольных информационных построений. 

Обобщенные описания объективных «отношений» и «соот-
ношений», обобщенные описания «правил изменений», обобщен-
ные описания «объективных качеств» наиболее тождественны 
своим объективным прообразам. 

Информационные значения могут быть тождественны ча-
стично, но субъект может подобрать их набор для предельно тож-
дественного по определенному критерию отображения объектного 
окружения, тождественного. В случае отрицательных последствий, 
субъект предпринимает действия по изменению, исправлению 
данной первичной (объективной) информации. 

Список литературы 

1. Гуревич И.М. Законы информатики – основа строения и познания сложных 
систем. – Москва : ТОРУС ПРЕСС, 2007. – 399 с. 

2. Гутнер Г.Б. Семантика. Новая философская энциклопедия : в 4 т. / Институт 
философии. РАН ; под пред. В.С. Степина. – 2-е изд., испр. и дополненное. – 
Москва : Мысль, 2010. – URL: https://iphlib.ru/library/collection/newphilenc/ 
document/HASH2f2794c678afbd2def7e2f. 

3. Колин К.К. Философия информации и фундаментальные проблемы современ-
ной информатики // Alma mater (Вестник высшей школы). – 2010. – № 1. – 
С. 29–35. 

4. Колин К.К. Философские тезисы о природе информации // Вестник Междуна-
родной академии наук (русская секция). – 2015. – Вып. 1. – С. 52–58. 

5. Левин Т.Д. Идеализм. Новая философская энциклопедия : в 4 т. / Институт 
философии. РАН ; под пред. В.С. Степина. – 2-е изд., испр. и дополненное. – 
Москва : Мысль, 2010. – URL: https://iphlib.ru/library/collection/newphilenc/ 
page/about 

https://iphlib.ru/library/collection/newphilenc/document/HASH2f2794c678afbd2def7e2f
https://iphlib.ru/library/collection/newphilenc/document/HASH2f2794c678afbd2def7e2f
https://iphlib.ru/library/collection/newphilenc/page/about
https://iphlib.ru/library/collection/newphilenc/page/about


Объективный мир и первичная информация 

 21 

6. Лекторский В.А. Объективное. Новая философская энциклопедия : в 4 т. / 
Институт философии. РАН ; под пред. В.С. Степина. – 2-е изд., испр. и до-
полненное. – Москва : Мысль, 2010. – URL: https://iphlib.ru/library/ 
collection/newphilenc/page/about 

7. Лекторский В.А. Отражение. Новая философская энциклопедия : в 4 т. / Ин-
ститут философии. РАН ; под пред. В.С. Степина. – 2-е изд., испр. и допол-
ненное. – Москва : Мысль, 2010. – URL: https://iphlib.ru/library/collection/ 
newphilenc/page/about 

8. Смирнова Е.Д. Логическая семантика. Новая философская энциклопедия : в 
4 т. / Институт философии. РАН ; под пред. В.С. Степина. – 2-е изд., испр. и 
дополненное. – Москва : Мысль, 2010. – URL: https://iphlib.ru/library/collection/ 
newphilenc/page/about 

9. Философский словарь / под ред. И.Т. Фролова. – Москва, 1991. – 719 c. 
10. Урсул А.Д. Отражение и информация. – Москва : Мысль, 1973. – 231 с. 
 

https://iphlib.ru/library/collection/newphilenc/page/about
https://iphlib.ru/library/collection/newphilenc/page/about
https://iphlib.ru/library/collection/newphilenc/page/about
https://iphlib.ru/library/collection/newphilenc/page/about
https://iphlib.ru/library/collection/newphilenc/page/about
https://iphlib.ru/library/collection/newphilenc/page/about


Погорельская С. 

 22 

УДК 141.3                                             DOI: 10.31249/rphil/2022.02.02 
ПОГОРЕЛЬСКАЯ С.∗ ФИЛОСОФСКОЕ ИЗМЕРЕНИЕ «ПОСТ-
КОЛОНИАЛЬНЫХ ИССЛЕДОВАНИЙ» НА ПРИМЕРЕ СОВРЕ-
МЕННОЙ КРИТИКИ И. КАНТА. (Аналитическая статья). 

Аннотация. «Постколониальные штудии», новое междисци-
плинарное направление, целенаправленно размывают философ-
ский фундамент современного Запада, стремясь доказать, что 
практически все столпы его философии причастны к расизму и 
поэтому не могут быть актуальными ни для философской науки 
нашего времени, ни для учебного процесса. Среди немецких фило-
софов первым попал под огонь критики Иммануил Кант. 

Ключевые слова: постколониальные исследования; И. Кант; 
расизм; Black-Lives-Matter; современная германская философия. 
POGORELSKAYA S. The philosophical dimension of «postcolonial 
studies» on the example of modern criticism of I. Kant. (Analytical 
article). 

Abstract. Postcolonial Studies, a new interdisciplinary 
movement, purposely erodes the philosophical foundation of the 
modern West, seeking to prove that virtually all the pillars of its 
philosophy are implicated in racism and therefore cannot be relevant to 
the philosophical science of our time or to the educational process. 
Among German philosophers, Immanuel Kant was the first to come 
under fire of criticism. 

Keywords: Postcolonial Studies; I. Kant; Racism; Black-Lives-
Matter; Modern German Philosophy. 
                                                      

∗ Погорельская Светлана Вадимовна – кандидат политических наук, док-
тор философии Боннского университета, старший научный сотрудник отдела 
философии Института научной информации по общественным наукам РАН.  
E-mail: pogorels@mail.ru 



Философское измерение «постколониальных исследований»  
на примере современной критики И. Канта 

 23 

Постколониальные исследования (postkolonial studies) как 
направление исследований и как учебный предмет в вузах, изуча-
ющий процессы колонизации, деколонизации и неоколониализма в 
их взаимосвязи, зародился и постепенно окреп в англо-
американском языковом и научно-исследовательском простран-
стве в 80-е годы ХХ века, являясь в наше время неотъемлемой ча-
стью научного и преподавательского процесса на Западе1. 

От истории колониализма это междисциплинарное направ-
ление отличается тем, что рассматривает колониализм и его по-
следствия комплексно, не как однонаправленный процесс колони-
зации и (цивилизующего или, наоборот, негативного) влияния 
Европы («Запада») на колонизируемые народы «Юга» и даже не 
как борьбу народов «Юга» за независимость, но в его влиянии од-
новременно на развитие колонизирующих наций, т.е. на все куль-
туры и общества, вовлеченные в данный процесс. Постколониаль-
ные исследования занимаются широким спектром вопросов, от 
государственно-политического развития до гендерной и лингви-
стической проблематики. Основоположники данного подхода к 
исследованию исторических и современных реалий, находясь в 
наше время преимущественно в западном исследовательском про-
странстве, свои этнические корни имели в бывших колониях Ев-
ропы. Эта тенденция преобладает и поныне. 

В оценках данного предмета преобладало мнение, что он яв-
ляется своего рода интеллектуальной реакцией колониальных 
народов на глобальные постколониальные реалии, в которых они 
стремятся сохранить свою этно-религиозную самобытность и 
найти свою культурную идентичность. Однако это не совсем так. 

Например, в постколониальной культурологической и фило-
софской мысли представлено мнение, что европейский модерн как 
таковой неразрывно связан с колониализмом. Колонии освободи-
лись лишь политически. Духовно же и культурно они невольно 
продолжают оставаться в европейской (колонизаторской) цивили-
зационной парадигме, от которой им следует освободиться. 

                                                      
1 Начало предмету положил американский исследователь палестинского 

происхождения Эдвард Саид в работе «Ориентализм», обратившись к западному 
восприятию ориента и указав на его необъективность и предвзятость. См.: Ed-
ward W. Said. Orientalism. – New York, 1978. 



Погорельская С. 

 24 

Поэтому при чтении иных, очень наступательно и в то же 
время весьма квалифицированно написанных философских тек-
стов, создается ощущение, что здесь не столько ищется собствен-
ная идентичность, сколько разрушается «чужая», «западная», при-
чем разрушается в ее мировоззренческих и культурных основах 
под предлогом того, что вся она была колониалистской, «расист-
ской» и поэтому в наше время уже не может претендовать на уни-
версальность своих ценностей, какими бы разумными они ни каза-
лись. Интересно, что подобный подход активизировался и в 
западном научно-исследовательском и преподавательском процес-
сах по мере укрепления политических «антирасистских» движе-
ний, подобных Black-Lives-Matter1. 

Между тем современные западные нации измеряют свое ве-
личие не завоеваниями прошлого, а как раз своим вкладом в миро-
вое культурное наследие, т.е. мерой, в которой их мысль, их культу-
ра в те или иные века определяли направление цивилизационного 
процесса. 

Поэтому составной частью гибридных войн современности 
является ниспровержение культурных и научных авторитетов по-
тенциального противника. Интересно, что, ведя такие войны про-
тив геополитических соперников, как, например, Россия или Ки-
тай, западные нации «пасуют», будучи атакованными изнутри 
собственных обществ, из постколониального угла. 

Символические коленопреклонения в политическом мире, 
демонстрирующие извинения «грешных» колониализмом наций за 
свое историческое прошлое и за свой расизм по отношению к 
«южному» миру, сопровождаются аналогичными коленопрекло-
нениями в западной философской дискуссии. Современная полит-
корректность в очередной раз, после критики Лютера, столкнулась 
не просто с историей западной мысли, но с тем, что создавало Ок-
цидент, с его краеугольными камнями, ниспровержение которых 
обрушило бы все здание современного либерального Запада. 

                                                      
1 Движение, основанное в 2013 г. в защиту черной расы, в 2020-м решило 

заняться изменением «культуры воспоминаний». 



Философское измерение «постколониальных исследований»  
на примере современной критики И. Канта 

 25 

Ниспровержение памятников исторических деятелей, пик 
которого пришелся на 2020 г.1, сопровождалось очередным 
всплеском ниспровержения идей. 

Для исследователей из стран, не втянутых в постколониаль-
ный дискурс, интересно было наблюдать, до какого предела дой-
дет этот небезопасный процесс. В Германии, где первая кафедра 
постколониальных исследований открылась в 2014 г. и где эта 
дисциплина широко представлена в исследовательском и препода-
вательском процессе, он приостановился, потерял однозначность, 
поляризовался, когда постколониальная философская мысль, 
угнездившаяся в немецкоязычном пространстве, уже из него за-
махнулась на И. Канта, инкриминировав ему зоологический ра-
сизм и попытавшись, в связи с этим, аннулировать действенность 
его знаменитого трактата «О вечном мире», входящем в Германии 
даже в школьную программу. 

Следует заметить, что критиковали его таким образом еще в 
конце 90-х XX в., но не из Германии, а из англо-американского 
культурно-языкового пространства. Как правило, это были фило-
софы, этнические корни которых, как уже отмечалось выше, были 
в бывшем колониальном мире – в основном, афроамериканцы или 
африканцы. Одним из первых Канта еще в 1997 г. атаковал амери-
канский философ нигерианского происхождения Эммануил Чук-
вуди Езе. Ему принадлежит знаменитое высказывание, соединяю-
щее «расизм» Канта с его «Критикой чистого разума» – «Слишком 
белый, чтобы быть чистым»2. 

Критика кантовского «расизма» питалась в основном всем 
известными и считающимися с философской точки зрения мало-
значимыми текстами Канта по естественной истории и антрополо-
гии, которые, до формирования предмета «постколониальных ис-
следований», особого исследовательского интереса ни у кого не 
вызывали. 

Курс физической географии, который с 1756 и до 1797 г. 
Кант читал студентам, включал вопросы антропологии. Между 
                                                      

1 В этот год, после убийства в США афроамериканского преступника 
Д. Флойда белыми полицейскими при его задержании, в западном мире прошла 
волна протестов, сопровождавшаяся демонтажем или разрушением памятников 
историческим «расистам». 

2 Цит. по: [Eze E., 1997]. 



Погорельская С. 

 26 

1764 и 1788 гг. философ опубликовал ряд наработок к этим лекци-
ям, в частности текст «Определение понятия человеческой расы» 
[Kant I. Bestimmung …]. Этот текст возник в полемике с Гердером, 
в своей работе «Идеи к истории философии человечества»1 крити-
ковавшего цвет кожи как критерий разделения людей на расы. 

Именно на этот полемичный текст Канта в основном и ссы-
лаются критики. Призывая «точно определить понятие расы» 
[Kant I. Bestimmung …, S. 91], Кант, в отличие от Вольтера и 
Юма2, обращается к концепции моногенеза. Как и ряд естествове-
дов тех лет3, он полагал, что люди, изначально общего происхож-
дения, изменились с течением времени под влиянием условий 
проживания, так, что сложилось четыре «расы» – «белые, индий-
цы, черные и американцы». Постепенное удаление фенотипов от 
изначального типа («белого брюнета») он называет «мутацией» 
(Abartung) [Kant I. Von den …, S. 430–432]. 

Размышляя, как систематизировать расовые различия поми-
мо внешних признаков, философ берет критериями прилежность, 
разумность и способность нести культуру, полагая, что эти каче-
ства полностью выражены лишь у белых, сложившихся, как раса, в 
умеренной климатической зоне. Им следуют индийцы и черные, 
последнее место отдано американским индейцам. Негр, в своей 
расе наилучшим образом отвечающий тем климатическим услови-
ям, в которой она сложилась, «может быть дисциплинирован и 
окультурен, но никогда не цивилизован окончательно. Будучи 
предоставлен себе он дичает» [Kant I. Collegentwürfe], причем ди-
кость у Канта понимается отнюдь не как желанное возвращение к 
природе, но как отпадение от цивилизации. Разумеется, с совре-
менной точки зрения подобные положения скандальны. 

Однако они присущи лишь вышеназванному периоду твор-
чества философа и снимаются его поздней моральной философией 
и философией права. Он считал «торговлю неграми» нелегитим-
                                                      

1 Гердер полагал, что следует говорить о народах или нациях, а не о расах, 
так как есть один единственный человеческий род, развивающийся в различных 
формах в связи с природными условиями, в которых живет. Поэтому не следует 
возвышать одни культуры над другими [Herder]. 

2 Эти философы обосновывали неравенство рас и колониальное господ-
ство исходя из модного тогда полигенизма.  

3 Например французский естествовед Луи Леклерк де Буффон. 



Философское измерение «постколониальных исследований»  
на примере современной критики И. Канта 

 27 

ной с правовой точки зрения, да и порядки в Америке, где, после 
ее «открытия», последовало обращение ее коренного населения в 
рабство или же изгнание из мест поселения, тоже, по его мнению, 
отнюдь не отвечали критериям цивилизованности [Kant I. 
Vorarbeiten …, S. 174]. В трактате «О вечном мире» он критикует 
колониальную политику как нарушение естественного права наро-
дов [Kant I. Zum …, S. 358]. Перейдя от евроцентризма к неприятию 
европейского колониализма, в 90-е годы XVIII в. он уже тематизи-
рует республиканские порядки единого космополитического мира. 
Это логичный процесс развития философской мысли, в ее по-
движности, изменчивости, восхождении к высшему. 

Однако именно в этом развитии отказывают Канту его ны-
нешние критики, селективно выбирая из его ранних произведений 
«расистские», по нынешним критериям, высказывания и возводя 
их в абсолют его философии. Они стремятся доказать, что антро-
пологические труды Канта, являясь составной частью его мировоз-
зрения, характеризуют весь его философский труд, включая его 
универсалистскую этику свободы и равенства. Их универсализм 
обманчив. Они написаны для белых. Так поясняют свои нападки 
современные критики Канта, предлагая историфицировать Канта 
как идейного предтечу европейского расизма и удалить как фило-
софа из современного университетского процесса. Ибо, по мнению 
критиков, работающих в основном на междисциплинарном стыке 
«постколониальных исследований» и «истории философии», его 
расовая теория вовсе не стоит особняком и не является чем-то 
маргинальным по сравнению с его «Критикой чистого разума» или 
«О вечном мире» – она, один раз появившись, заражает с тех пор 
все его мышление, определяет его личное мировоззрение и тем 
самым непосредственно связана с его моральной философией, ко-
торая, следовательно, распространяется лишь на белую расу, на 
Европу. Причем, по мнению африканских и афроамериканских 
исследователей, осознать этот факт сами белые европейцы не мо-
гут, ибо и их разум тоже слишком «бел». Чтобы выявить всю глу-
бину и масштабы белого расизма кёнигсбергского философа, нуж-
но взглянуть на него новым, «черным» взглядом. 

Подобное мнение продвигал, например, камерунский исто-
рик и политолог Ахилл Мбембе, затронувший тему Канта в рамках 
своей объемной работы о рабстве и капитализме «Критика негри-



Погорельская С. 

 28 

тянского разума» [Mbembe, 2016]. Ямайкинский исследователь 
Чарльз В. Миллс в своей статье «Недочеловеки Канта» [Mills Ch.] 
полагал, что расизм полностью определял взгляд Канта на лич-
ность и предлагал в связи с этим пересмотреть всю историко-
философскую парадигму этой эпохи. А индийская исследователь-
ница гендерных проблем, политолог Никита Дхаван, работающая в 
Германии, упорно и последовательно продвигает свою точку зре-
ния о том, что его труды в особой мере – по сравнению с другими 
мыслителями эпохи Просвещения – являются философским обос-
нованием европейского колониализма [Dhawan, 2016]. С этим не-
редко связывают и «евроцентризм» Канта (как-никак в «Идее все-
общей истории во всемирно-гражданском плане» (1784) он 
утверждает, что, возможно, «наша», европейская часть мира в ко-
нечном итоге даст законы остальным частям мира). Даже катего-
рический императив «поступай так, чтобы максима твоей воли 
могла бы быть всеобщим законом» и ««поступай так, чтобы ты 
всегда относился к человечеству и в своем лице, и в лице всякого 
другого – как к цели, и никогда – только как к средству» [Kant I., 
1900], который в европейском пространстве по праву считается 
выражением универсальной человеческой морали, в афроамери-
канском научном дискурсе был сочтен расистским. 

Так, афроамериканская профессор философии Майша Чер-
ри, считает, что категорический императив в сочетании с расовой 
теорией Канта исключает чернокожих. Назвав характеристикой 
человека «способность рационально думать и действовать», он 
своим отношением к чернокожим людям («неграм»), по сути ис-
ключил их из человечества. В противовес «инклюзивному универ-
сализму» кантовской морали Черри вводит в оборот понятие 
«Othering», подразумевающее дискриминацию других социальных 
групп через возвышение собственной [Cherry, 2018]. 

Подобные теории подхватывались внутри Германии пре-
имущественно в леволиберальной интеллектуальной среде, выно-
сились в СМИ и через них попадали в философскую дискуссию. 
Например, левая по убеждениям профессор из Кёльна Гудрун 
Хентегс всю философию Канта считает «легитимацией территори-
альных захватов, колониализма и всемирного угнетения» [Hentges, 
2004]. 



Философское измерение «постколониальных исследований»  
на примере современной критики И. Канта 

 29 

Тем не менее ниспровергнуть философский авторитет Канта 
значительно сложнее, чем, например, Хайдеггера. Кант – часть 
немецких культурно-исторических основ, часть того наследия, ко-
торое позволяет немцам не просто называть себя «культурной 
нацией» (Kulturnation), но и гордиться своим вкладом в мировой 
цивилизационный процесс. Более того, этот философ, глубоко ис-
следовавший понятие «достоинство», в известной степени счита-
ется отцом нынешнего немецкого Основного закона (Конституции 
ФРГ), начинающегося словами «Человеческое достоинство непри-
косновенно». Ниспровергнуть его можно лишь в рамках общего 
ниспровержения столпов европейского культурного наследия. Од-
нако именно это и происходит в последние годы все активнее в 
постколониальных штудиях, взявших целью ревизию, а, если воз-
можно, и ниспровержение «культуры белой расы», навязанной 
постколониальным народам и затемняющей их аутентичное разви-
тие. Культура, корнями своими уходящая в эпоху Просвещения и 
поэтому возросшая на «расизме и рабовладении», не имеет права 
претендовать на «общечеловеческий» статус даже там, где она 
претендует мыслить в «общечеловеческих» измерениях. Об этом 
теоретики постколониальных исследований напоминают при каж-
дом подходящем случае и, в рамках нынешнего идейного мейн-
стрима западных стран, получают все больше поддержки не толь-
ко от общественности, но иной раз и от политики. 

Однако в основном навязываемое современным англо-
американским культурно-философским мейнстримом новое про-
чтение Канта встречает в Германии резкие отповеди. Это не уди-
вительно – в ранге немецких философов Кант занимает первое ме-
сто, опережая даже Гегеля. Защитники Канта указывают, в 
частности, что в трактате «О вечном мире», входящем в Германии 
даже в школьную программу, речь идет о равенстве людей незави-
симо от рас и четко осуждается колониализм и рабство. Таким об-
разом, его философия не носит цвета расы, она не белая и не чер-
ная, она прозрачная и поэтому универсальна, и пригодна для всех. 
Разумеется, защитники Канта обращаются в первую очередь к его 
поздним трудам, к вершине и итогам его философского творче-
ства, разумно полагая, что критический взгляд на колониальные 
порядки, к которому Кант пришел в своих последних работах, 
наиболее четко укоренен в его философии права [Kleingeld, 2007]. 



Погорельская С. 

 30 

Анализируя творчество любого философа в его совокупно-
сти, следует учитывать жизненный путь и изменение взглядов. 
Обоснованный с правовых и моральных точек зрения антиколони-
ализм позднего Канта, не перечеркивает, но релятивирует его ран-
ние антропологические изыскания, именно в силу своей универ-
сальности. 

К сожалению, теоретики «постколониальных исследований» 
не ищут консенсуса, они, как показывают последние годы, все ча-
ще не столько исследуют, сколько воюют, чтобы ниспровергнуть. 
Философские исследования все сильнее политизируются. 

Например, в 2020 г. в процессе активизации движения Black-
Lives-Matter после убийства белым полицейским афроамерикан-
ского правонарушителя и последовавшей за ней чередой проте-
стов, погромов и ниспровержений памятников сначала в США, а 
потом и в Европе, критическая общественность Германии испыты-
вала потребность не просто духом солидаризироваться с проте-
стующими в Америке, но и показать эту солидарность делом, нис-
провергнув своих немецких исторических «расистов». 

Историк Михаэль Цойске, сын партийного функционера из 
ГДР, учившийся в США, специализирующийся на истории рабства 
и ныне преподающий в Бонне, выступил на Немецком радио с 
призывом, в рамках формирования новой культуры исторической 
памяти, пересмотреть роль Канта в немецкой истории философии, 
учитывая его поддержку ретроградной расовой теории и тем са-
мым рабовладения. Назвав Канта «Сооснователем европейского 
расизма», он призвал «повнимательнее к нему приглядеться» в том 
случае, если «просвещение о расизме и ниспровержение памятни-
ков» будет проводиться всерьез [Antirassistischer Denkmalsturm]. За 
ним последовала и Никита Дхаван, повторившая на всю Германию 
свой тезис о Канте как «отце-основателе научного расизма» 
[Dhawan, 2020]. Год спустя, в 2021 г. в режиме онлайн стартовала 
междисциплинарная дискуссия «Кант – расист?» [Kant – Ein 
Rassist?], инициированная Академией наук Берлина / Бранденбур-
га в рамках издательского проекта «Новое издание, ревизия и за-
вершение трудов И. Канта» [Neuedition...]. 

На профессиональном, философском уровне аргументы нис-
провергателей Канта малосостоятельны прежде всего в силу их 
селективности. Разумеется, и во время Канта были мыслители бо-



Философское измерение «постколониальных исследований»  
на примере современной критики И. Канта 

 31 

лее прогрессивного, по нынешним критериям, толка в вопросах 
«расизма», например Дидро. По мнению критиков, Кант мог бы 
прислушаться к ним, во всяком случае, имел такой шанс. Но дол-
жен ли был? 

Широкого распространения обвинения против философа не 
получили. «Мы не можем применять наше сегодняшнее знание к 
тому, кто родился 300 лет назад», – писали его защитники. В те 
времена разработка понятия «раса» не имела политического выхо-
да и поэтому исследования не могут быть в прямом смысле назва-
ны расистскими. Их следует понимать скорее как полемичный 
вклад в научную дискуссию тех лет [Bahners, 2020]. 

За Кантом, вероятно, наступит очередь Гегеля. Ведь в его 
философии истории «каждый народ представляет собой особую 
степень развития духа», «Африка не является исторической ча-
стью мира», а ее народы не «имеют личностное сознание; их дух 
спит, остается глубоко внутри, не имеет никаких подвижек, и та-
ким образом соответствует плотной, неупорядоченной массе аф-
риканского континента» [Гегель … ]. 

Что ж говорить о современности. Юрген Хабермас, когда-то 
икона левых европейских интеллектуалов, рассуждая пару лет 
назад в традиции «К вечному миру» Канта о «всемирном государ-
стве Европы» [Habermas, 2011] вряд ли представлял, насколько 
критично посмотрят на его «постколониальный Евроцентризм» 
исследователи из Африки… 

В заключение следует заметить, что сам факт критичного и 
даже недоброжелательного изучения наследия Канта в Африке и в 
афроамериканском научном сообществе не удивляет – их интер-
претации, несомненно, обогащают палитру мировых исследований. 
Странным представляется, что Европа, из солидарности с США 
подхватившая и перенесшая к себе внутриамериканские расовые 
разногласия, выискивая и обличая «расизм» своего культурного 
наследия, не осознает, что предав анафеме Просвещение и его фи-
лософов, она расстанется не с «позорным прошлым», а с собой, по-
скольку все нормативное, чем обладает нынешняя Европа и на чем 
она строит фундамент своего единства, берет истоки в той эпохе. 

Великие философы не могли не быть интегрированными в 
контекст своих времен. Поэтому изучение их наследия не может 
не учитывать особенностей тех лет, в которые они творили, усло-



Погорельская С. 

 32 

вия, окружавшие их, политический климат, уровень науки. С име-
нем Канта в Германии связывают такие понятия, как «просвеще-
ние», «автономия», «категорический императив», «человеческое 
достоинствo», «всемирный мир», «универсализм», но никак не «ра-
сизм», который, заметим, как понятие вообще возник лишь в ХХ в. 

Так что обличений Канта в Германии, во всяком случае, не 
ожидается. Страна уже сейчас готовится к его 300-летнему юби-
лею 22 апреля 2024 г. 

Список литературы 

1. Гегель Г.В.Ф. Философия истории. – Москва : Юрайт, 2019. – 378 с. 
2. Antirassistischer Denkmalsturm. Auch der Philosoph Immanuel Kant steht zur 

Debatte. – URL: https://www.deutschlandfunkkultur.de/antirassistischer-denkmal 
sturm-auch-der-philosoph-immanuel.1013.de.html?dram%3Aarticle_id=478593& 
(accessed: 13.06.2021). 

3. Bahners P. Kant und die Stammtischwahrheiten // Frankfurter Allgemeine Zeitung. – 
2020. – 20.06. – URL: https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/denkmal 
sturz-debatte-rassismusvorwuerfe-gegen-immanuel-kant-16821689.html 

4. Cherry M. Wir wären so gerne normal // Süddeutsche Zeitung. – 2018. – 21.12. – 
URL: https://www.sueddeutsche.de/kultur/othering-ausgrenzung-1.4258072?redu 
ced=true 

5. Dhawan N. Die Aufklärung retten // Zeitschrift für Politische Theorie. – 2016. – 
N 7. – S. 249–255. 

6. Dhawan N. «Ignoranz gegenüber der eigenen Ignoranz» // Beitrag. – 2020. – 27.06. – 
URL: https://www.deutschlandfunkkultur.de/nikita-dhawan-zu-kolonialismus-und-
rassismus-ignoranz.990.de.html?dram:article_id=478995 

7. Di Cesare D. Heidegger, die Juden, die Shoah. – Frankfurt a.M. : Vitorio 
Klostermann, 2016. – 440 S. 

8. Eze E. The color of reason: The idea of 'race' Kant's anthropology // Postcolonial 
African Philosophy: A Critical Reader / Ders. (Hrsg.). – Cambridge, 1997. – 
S. 103–141. 

9. Habermas J. Die Krise der Europäischen Union im Lichte einer Konstitutiona-
lisierung des Völkerrechts – Ein Essay zur Verfassung Europas. – Berlin : 
Suhrkamp, 2011. – 140 S. 

10. Hentges G. Die Erfindung der ›Rasse‹ um 1800 – Klima, Säfte und Phlogiston in 
der Rassentheorie Immanuel Kants» / Birgit Tautz (Hrsg.) // Colors 1800, 1900, 
2000: signs of ethnic difference. – Amsterdam, 2004. – S. 47–67. 

11. Herb K. Unter Bleichgesichtern. Kants Kritik der kolonialen Vernunft // Zeitschrift 
für Politik. – 2018. – N 4. – S. 381–398. 

12. Herder Johann G. Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit. – URL: 
http://www.zeno.org/Literatur/M/Herder,+Johann+Gottfried/Theoretische+Schrifte
n/Ideen+zur+Philosophie+der+Geschichte+der+Menschheit 

https://www.deutschlandfunkkultur.de/antirassistischer-denkmalsturm-auch-der-philosoph-immanuel.1013.de.html?dram%3Aarticle_id=478593&fbclid=IwAR3XM-4JVDkldtj-h25pVpnyfx3oQsItJacV_ghnyVquV1YCPiF4fwlS6WU
https://www.deutschlandfunkkultur.de/antirassistischer-denkmalsturm-auch-der-philosoph-immanuel.1013.de.html?dram%3Aarticle_id=478593&fbclid=IwAR3XM-4JVDkldtj-h25pVpnyfx3oQsItJacV_ghnyVquV1YCPiF4fwlS6WU
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/denkmalsturz-debatte-rassismusvorwuerfe-gegen-immanuel-kant-16821689.html
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/denkmalsturz-debatte-rassismusvorwuerfe-gegen-immanuel-kant-16821689.html
https://www.sueddeutsche.de/kultur/othering-ausgrenzung-1.4258072?reduced=true
https://www.sueddeutsche.de/kultur/othering-ausgrenzung-1.4258072?reduced=true
https://www.deutschlandfunkkultur.de/nikita-dhawan-zu-kolonialismus-und-rassismus-ignoranz.990.de.html?dram:article_id=478995
https://www.deutschlandfunkkultur.de/nikita-dhawan-zu-kolonialismus-und-rassismus-ignoranz.990.de.html?dram:article_id=478995
http://www.zeno.org/Literatur/M/Herder,+Johann+Gottfried/Theoretische+Schriften/Ideen+zur+Philosophie+der+Geschichte+der+Menschheit
http://www.zeno.org/Literatur/M/Herder,+Johann+Gottfried/Theoretische+Schriften/Ideen+zur+Philosophie+der+Geschichte+der+Menschheit


Философское измерение «постколониальных исследований»  
на примере современной критики И. Канта 

 33 

13. Kant I. Bestimmung des Begriffs einer Menschenrasse. Werkausgabe in 12 Bänden. 
XI. Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pädagogik. – 
Berlin : Suhrkamp Verlag, 1977. – Band 1. – 408 S. – См. также академическое 
издание онлайн: I. Kant AA VIII : Abhandlungen nach 1781. – URL: 
https://korpora.zim.uni-duisburg-essen.de/Kant/aa08/089.html 

14. Kant I. Collegentwürfe aus den 80 er Jahren // Kant. AA XV. Handschriftlicher 
Nachlaß. – URL: https://korpora.zim.uni-duisburg-essen.de/kant/aa15/878.html 

15. Kant I. Von den verschiedenen Racen der Menschen. – URL: https://korpora. 
zim.uni-duisburg-essen.de/kant/aa02/430.html 

16. Kant I. Vorarbeiten zu «Zum Ewigen Frieden». – URL: https://korpora.zim.uni-
duisburg-essen.de/kant/aa23/174.html 

17. Kant I. Zum Ewigen Frieden. – URL: https://korpora.zim.uni-duisburg-essen.de/ 
kant/aa08/358.html 

18. Kant I. Gesammelte Schriften. Akademie der Wissenschaften zu Göttingen. – 
Berlin, 1900. – URL: https://korpora.zim.uni-duisburg-essen.de/kant/aa04/421.html 

19. Kant – Ein Rassist? Wie umgehen mit Kants Schriften in Forschung und Lehre? 
Interdisziplinäre Diskussionsreihe der BBAW. – 2021. – URL: https://lisa.gerda-
henkel-stiftung.de/wie_umgehen_mit_kants_schriften_in_forschung_und_lehre?nav_ 
id=9681. – Cм. также: перечень дискуссионных раундов: Alle Videos in der 
Mediathek der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissenschaften (BBAW). – 
URL: https://www.philosophie.uni-jena.de/arbeitsbereiche/praktische+philosophie/ 
aktuelles+in+der+praktischen+philosophie/kant+-+ein+rassist _ 

20. Kleingeld P. Kant’s Second Thoughts on Race // The Philosophical Quarterly. – 
2007. – N 57. – S. 573–592, hier: S. 574. 

21. Lieder M. Kant und der Rassissmus // Philomag. – 2021. – 2.01. – URL: 
https://www.philomag.de/artikel/kant-und-der-rassismus-0 

22. Mbembe A. Critique de la raison nègre. – Paris, 2013. – 272 p. – Интересно, что в 
немецком переводе название звучит «Критика черного разума». Mbembe A. 
Kritik der schwarzen Vernunft. – Bonn, 2016. – 331 S. 

23. Mills Ch. Kants Untermenschen // Ders.: Black Rights/White Wrongs: The Critique 
of Racial Liberalism. Black Rights/White Wrongs: The Critique of Racial 
Liberalism. – URL: https://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/ 
9780190245412.001.0001/acprof-9780190245412-chapter-6 

24. Neuedition, Revision und Abschluss der Werke Immanuel Kants. – Berlin : 
Brandenburgische Akademie der Wissenschaften. – URL: https://www.bbaw.de/for 
schung/neuedition-revision-und-abschluss-der-werke-immanuel-kants 

25. Wollf M. Wer Kant als Rassisten bezeichnet, müsste ihn erst einmal lesen: Wie eine 
wissenschaftliche Akademie den Aufklärer an den Pranger stelltant – Ein Rassist? 
Wie umgehen mit Kants Schriften in Forschung und Lehre? Interdisziplinäre 
Diskussionsreihe der BBAW. – 2021. – URL: https://www.philosophie.uni-jena. 
de/arbeitsbereiche/praktische+philosophie/aktuelles+in+der+praktischen+philoso
phie/kant+-+ein+rassist 

 

https://korpora.zim.uni-duisburg-essen.de/Kant/aa08/089.html
https://korpora.zim.uni-duisburg-essen.de/kant/aa15/878.html
https://korpora.zim.uni-duisburg-essen.de/kant/aa23/174.html
https://korpora.zim.uni-duisburg-essen.de/kant/aa23/174.html
https://korpora.zim.uni-duisburg-essen.de/kant/aa08/358.html
https://korpora.zim.uni-duisburg-essen.de/kant/aa08/358.html
https://korpora.zim.uni-duisburg-essen.de/kant/aa04/421.html
https://lisa.gerda-henkel-stiftung.de/wie_umgehen_mit_kants_schriften_in_forschung_und_lehre?nav_id=9681
https://lisa.gerda-henkel-stiftung.de/wie_umgehen_mit_kants_schriften_in_forschung_und_lehre?nav_id=9681
https://lisa.gerda-henkel-stiftung.de/wie_umgehen_mit_kants_schriften_in_forschung_und_lehre?nav_id=9681
https://www.philosophie.uni-jena.de/arbeitsbereiche/praktische+philosophie/aktuelles+in+der+praktischen+philosophie/kant+-+ein+rassist
https://www.philosophie.uni-jena.de/arbeitsbereiche/praktische+philosophie/aktuelles+in+der+praktischen+philosophie/kant+-+ein+rassist
https://www.philomag.de/artikel/kant-und-der-rassismus-0
https://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780190245412.001.0001/acprof-9780190245412-chapter-6
https://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780190245412.001.0001/acprof-9780190245412-chapter-6
https://www.bbaw.de/forschung/neuedition-revision-und-abschluss-der-werke-immanuel-kants
https://www.bbaw.de/forschung/neuedition-revision-und-abschluss-der-werke-immanuel-kants


Скворцов Л.В. 

 34 

ЛОГИКА И ТЕОРИЯ ПОЗНАНИЯ 

УДК 02.41.21, 32                                 DOI: 10.31249/rphil/2022.02.03 
СКВОРЦОВ Л.В.∗ ВЕРА В ИСТИНУ АБСОЛЮТНОЙ ИДЕИ КАК 
ПУТЬ В МИР СНОВИДЕНИЙ И ФАНТАЗИЙ. (Научная статья). 

Аннотация. В статье анализируется качественное изменение 
цивилизационной ситуации, происшедшей в современном мире, в 
толковании истины в геополитике, понимании истины, ее абсо-
лютной идеи. Истина абсолютной идеи в геополитике исторически 
связывалась с победой над цивилизационным противником и ис-
пользовании плодов победы для достижения нового уровня разви-
тия своей страны. Военная победа полагалась путем к новому про-
цветанию своего государства. В статье доказывается, что опыт 
XX–XXI вв. создает качественно новые условия, опровергающие 
веру в истину этой казавшейся абсолютной идеи. Человечество 
погружается в мир сновидений и фантазий. 

Ключевые слова: цивилизация; абсолютная идея; современ-
ность; геополитика; мировой порядок. 

Для цитирования: Скворцов Л.В. Вера в истину абсолютной идеи 
как путь в мир сновидений и фантазий (научная статья) // Социальные и 
гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: 
Философия. – 2022. – № 2.    DOI: 10.31249/rphil/2022.02.03 

SKVORTSOV L.V. Belief in the truth of an absolute idea as a way into 
the world of dreams and fantasies. (Analytical review). 

Abstract. The article is analysis of changes global situation in in-
terpretation of truth the absolute idea in global politics. Traditionaly 
                                                      

∗ Скворцов Лев Владимирович – доктор философских наук, руководитель 
Центра гуманитарных научно-информационных исследований Института науч-
ной информации по общественным наукам РАН. E-mail: skvortsovcgsir@mail.ru 



Вера в истину абсолютной идеи как путь в мир сновидений  
и фантазий 

 35 

this truth was connected with the victory, on the traditional enemy, and 
use the results of this victory fen the new level of state progress. The 
reality of XX and XXI wears shows quait new conditions for realization 
this idea. Now the humanity lives in the world of sleepings and 
fantasies. 

Keywords: civilization; absolute idea; modernity; geopolitics; 
world order. 

XXI век знаменуется вступлением в исключительную эпоху 
веры в возможность достижения абсолютной победы над геополи-
тическим противником и достижения единоличного геополитиче-
ского господства в современном мире, мире наличия оружия и 
средств ведения войны, которые неизбежно приведут к гибели че-
ловечества. 

Ситуация современного мира – это ситуация, требующая 
следовать принципам разума, что означает решительное отречение 
от исторической традиции, в соответствии с которой конечное 
разрешение геополитического спора великих держав завершалось 
путем войны, т.е. достижения победы над геополитическим про-
тивником и достижения права установления в мире своего ми-
рового порядка. После окончания Второй мировой войны великие 
державы: США, Великобритания и Советский Союз – именно так 
и утверждали создание нового мирового порядка после безогово-
рочной капитуляции фашистской Германии. Тем самым была под-
тверждена истина веры в абсолютную победу над фашизмом как 
пути утверждения нового мирового порядка. 

С созданием ракетно-ядерного оружия произошло каче-
ственное изменение глобальной ситуации в современном мире. 
Использование в современной войне ракетно-ядерного оружия 
влечет за собой гибель глобальной цивилизации: гибнут все. 
Жизнь убедительно доказывает, что современные геополитики со-
храняют веру в то, что путь войны может вести к осуществлению 
абсолютной идеи к победе над противником и реализации нового 
мирового порядка в соответствии с геополитическими интереса-
ми победителя. 

Гносеологическая проблема абсолютной идеи заключает в 
себе фатальный геополитический смысл. Эта ситуация диктует 
необходимость анализа внутреннего смысла цивилизационной ис-
тины. 



Скворцов Л.В. 

 36 

1. Противоречия цивилизованной истины 

Человек, обретая сознание как понимание тех событий, в ко-
торые он включается, считает, что он понимает их смысл и занимает 
по отношению к ним определенную позицию, в которой выражено 
его понимание самого себя и понимание цивилизационного смыс-
ла событий, куда он включен. И вместе с тем его настигают разо-
чарования, когда он осознает ошибочность своих казавшихся оче-
видными представлений и когда он предстает перед смысловой 
загадкой, которую хочет разгадать, чтобы не находиться в ситуа-
ции идиота, жертвы собственного невежества: а как же ему быть 
со смыслом своей жизни, если эта жизнь ему дается всего один 
раз. И тогда он обретает цену знания, открытия своей загадки. Он 
обращается за знанием к мудрецам и поэтам, рисующим картину 
смысла жизни. От них он получает представления о смысле своей 
жизни, которые ставят перед ним новые более сложные вопросы. 

Вот как поэт отвечает на этот ключевой вопрос смысла жиз-
ни человека: 

«В душе всегда, во сне и наяву, 
Идет борьба между ничем и всем. 
Стрелой ложатся на раздумий тетиву 
Внезапные решения проблем. 
Непредсказуем этих стрел полет, 
И все же они свою находят цель, 
И вертится свершений карусель, 
Хоть и по кругу, все-таки вперед. 
Течет поток людей, событий, стран, 
Явлений, знаков, тем, альтернатив, 
Как бурных рек бесчисленный извив. 
Нежданные извивы бытия. 
Вам смыслом жизнь обязана моя» [1, c. 47–48] 
Смысл – это связующее звено конечности человеческой 

жизни с бесконечностью движения мироздания. Смысл определя-
ется между ничем и всем. Смысл великий Сократ определил как 
душу. 

Душа должна находить точку опоры бытия человека в жиз-
ни. Это абсолютная истина самосохранения человека в историче-
ской эволюции. 



Вера в истину абсолютной идеи как путь в мир сновидений  
и фантазий 

 37 

XXI век становится временем решающего самоопределения 
человечества. И в этой решающей точке постижения абсолютного 
смысла бытия крайне важно сохранять настроение здравого смыс-
ла: что может сохранить человека? 

Это наступление объединяет всех: гения, гегемона и просто-
го гражданина. Это настроение позволяет переносить неожидан-
ные злоключения. Умение владеть собой, сохранять душевное 
равновесие при неожиданных поворотах судьбы, можно воспри-
нимать как абсолютную ценность личного самосознания. Однако 
факт конечности жизни не позволяет разуму человека игнориро-
вать трагизм самого факта прерывания жизни. Все попытки орга-
низовать коллективное веселье на похоронах воспринимаются как 
неуместная шутка. 

Конечность жизни человека образует пустоту за ее преде-
лами и тем самым лишает смысла жизненный путь. Этим объясня-
ется феномен пустоты, который кажется бессмысленным. Преодо-
ление этого представления возможно в том случае, если 
обнаруживается связь жизни человека с неуничтожимой реально-
стью, т.е. с вечностью. 

Современный человек оказался в той точке эволюции гло-
бальной цивилизации, в которой от его воли зависит сохранение 
или исчезновение возможности жизни человеческой цивилизации. 
Смертный человек реально соприкасается с вечностью историче-
ской жизни. В этом соприкосновении открывается возможность 
достижения абсолютного смысла бытия человека через его посту-
пок, соединяющий его жизнь с вечностью. Готов ли современный 
человек к осознанию абсолютного смысла поступка, перед кото-
рым поставит его судьба? Чтобы изменить фатальную судьбу ци-
вилизации, необходимо ревизовать представление, которое со-
ставляет абсолютный смысл бытия. Имея при этом в виду, что 
приверженность этому смыслу воспринимается как привержен-
ность к счастью жизни. Достижение устойчивого самосохране-
ния человека представляется возможным при формировании кон-
стантного ощущения счастья жизни. Для этого предлагается 
сохранять веселость и здоровый образ жизни, избегать эксцессов и 
излишеств, использовать движения на свежем воздухе и купание в 
холодной воде. Главное – сохранение здоровья. 



Скворцов Л.В. 

 38 

Современный человек оказывается перед плюрализмом вы-
зовов, не имея четкого представления о том, какой вызов заключа-
ет в себе истину самосознания. Безусловное самосохранение, а 
значит и соприкосновение с вечностью вне соприкосновения с аб-
солютным смыслом истины бытия представляется невозмож-
ным. 

Соприкосновение человека с абсолютным смыслом оказыва-
ется возможным, если человек достигает понимания того, что 
представляет собой создание цивилизации как субстанции и как 
субъекта. Через процессы создания цивилизации постигается ее 
абсолютный смысл как соприкосновение с потенциальной вечно-
стью Родины, места жизни рода. 

Такое соприкосновение происходит через открытие тайны 
миссии, которую человек узнает для себя самым странным обра-
зом. Принятие этой миссии придает смысл всему течению жизни. 

Проблема жизни – это проблема заполнения смысловой пу-
стоты цивилизационного пространства. Характер заполнения 
определяет сущность жизни человека и его рода как времени про-
шлого и будущего. Динамика цивилизационной эволюции приво-
дит к тому, что субъект видит смысл своей жизни в том, чтобы 
любыми средствами обеспечить выживание исходной цели. Он 
вступает в большую игру. 

Смысл большой игры – это утверждение философского ра-
зума над цивилизационным окружением. 

Смысл философского разума есть чистая достоверность. Со-
вершая поступки, моральное сознание выставляет себя как чистое 
знание самости о себе [3, c. 424]. 

Процесс формирования начала философского знания само-
сти о самой себе есть открытие начала. Оно открывает тот смысл, 
который превращается в исходное начало становления цивилиза-
ции, успех ее формирования. Цивилизация обретает абсолютный 
смысл в начале бытия человека. 

Определение этого абсолютного смысла и принятие его как 
истины новой реальности жизни – это и есть начало становления 
бытия, отход от ничто, начало цивилизационного процесса жизни, 
превращения цивилизации в субъекта, обретающего единство це-
леполагающей активности и государственной структуры, поддер-



Вера в истину абсолютной идеи как путь в мир сновидений  
и фантазий 

 39 

живаемой специальными военными и гражданскими образования-
ми и их руководителями. 

Вместе с тем возникает вопрос, возможно ли постоянное 
счастье, основанное на тотальном обмане, как абсолютном смысле 
новой жизни? Это знание прекрасного бытия цивилизации как 
единой условности, которой должны служить все. Эта система 
пронизывается единой дисциплиной, основанной на общности аб-
солютного смысла. Система формирует единство народа и страны. 
Она исторически подчиняется возникающей традиции, превраща-
ясь таким образом в субстанцию, т.е. цивилизационное целое, иде-
альный образ которого – это монолит, однозначно реагирующий 
на возникающие опасности. Живой организм, принявший начало 
бытия и его продолжение как безусловный абсолютный смысл, 
обретает специфическую сущность. Это сущность единого субъек-
та, который становится творцом феноменов, превращающих отно-
сительно слабый организм во все более могущественную силу, 
способную автономно создавать цивилизационную среду и управ-
лять ею. 

Превращение цивилизационного организма в создателя ви-
доизменяет его внутреннюю сущность. Это сущность творца ци-
вилизационного бытия во всем его многообразии, с одной сторо-
ны, а с другой – это сущность мастера, подчиняющего жизнь 
цивилизационных создателей задачам формирования цивилизаци-
онного целого, как его понимает мастер. Возникающая цивилиза-
ционная структура – это институция, целостность, с которой сли-
вается человек, становясь частью реальности, которая может нести 
в себе коллективный потенциал вечности, как конечного смысла 
жизни. Но точно так же эта институция может заключать в себе 
потенциал самодеструкции. 

Человек находится перед этим противоречием. Это та со-
зданная человеком реальность, которая превращает бытие цивили-
зации в загадочный феномен, в двусмысленную реальность. Таким 
образом, рождение человека – творца цивилизации превращается в 
эволюционное фатальное противоречие: с одной стороны, человек – 
создатель и носитель вечного смысла, находящегося в цивилиза-
ционных творениях, но с другой – человек также создает и исполь-
зует орудия разрушения вечных смыслов, заключенных в цивили-
зационных творениях. 



Скворцов Л.В. 

 40 

Перед исследованием сущности цивилизационного процесса 
возникает вопрос: существует ли однозначный абсолютный смысл 
самореализации человека в его цивилизационном созидании? 

Отвечая на вопрос, существует ли абсолютный смысл исти-
ны самореализации, исследователь ищет то основание, которое 
придает безусловный смысл его исследованию. Исследователь 
первоначально мог быть уверен в том, что он ищет основание ис-
тины, находит это основание и действует в соответствии с ним. 
В итоге он может сказать, что он человек чести: он не обманывает 
себя и не обманывает своих читателей. Он вещает истину. Но ко-
гда он начинает видеть историю человеческой активности, то ока-
зывается перед взаимоисключающими частями цивилизационной 
истины: это истина цивилизационного созидания и истина цивили-
зационного саморазрушения. В итоге может возникнуть такой об-
раз хода цивилизационной эволюции, который опрокидывает то, 
что он считал безусловной истиной. Перед ним встает вопрос: 
принимает ли он за истину свои ошибочные представления, или он 
был прав, тогда как ход событий двинулся вполне логичным путем. 

Наука, рожденная эпохой Просвещения, верит фактам, и 
только фактам, факты содержат в себе истину. Истина есть отра-
жение фактической реальности. Это – абсолютная истина, исправ-
ляющая ошибки исследователя. Исследователь должен подчинять-
ся фактам. В контексте постижения научной истины факт обретает 
абсолютный смысл. 

2. Постижение единства цивилизационной истины 

Исторически цивилизации противостоят друг другу как но-
сители своей очевидной истины. Их противостояние есть вместе с 
тем очевидное взаимное отрицание. Само их фактическое суще-
ствование ставит очевидный вопрос: как возможна и возможна ли 
вообще единая цивилизационная истина? Процессы социализации 
и глобализации создают специфические условия самореализации 
индивида в структуре человеческих отношений и зависимостей. 
Индивид должен приспосабливать себя к окружающей его соци-
альной реальности путем ограничения собственной свободы, ста-
новясь составной частью окружающего социального мира и его 
действующей институции. 



Вера в истину абсолютной идеи как путь в мир сновидений  
и фантазий 

 41 

Эпоха глобализации обнажает фундаментальную слабость 
абсолютизации индивидуальной свободы. Индивидуальная свобо-
да, как самосохранение, совпадает со свободой самоотождествле-
ния, с институцией, отражающей глобальную перспективу своего 
бытия. В этом процессе человек изменяет свою естественную 
сущность, становится носителем цивилизационного процесса, ин-
дивидуальность становится социализированной и обретает социа-
лизированную сущность становящегося глобального субъекта. Ис-
тина бытия индивида рождается как составной элемент глобальной 
социализации и вместе с тем как сохраняющаяся внутренняя лич-
ная свобода. 

Эмпирически данным фактом является реальность истины 
самосознания, воспринимаемого в качестве абсолютной ценности, 
как предпосылки и мотива абсолютного поступка, от которого за-
висит самосохранение или самодеструкция глобальной цивилиза-
ции. Это потенция гармонии продуктивного взаимодействия, со-
держащего в себе возможность вечного и бесконечного бытия. 
Стало быть, «это некое присущее человеку идеальное состояние, 
достижение которого в жизни может полагаться философией в ка-
честве постоянной цели цивилизационной эволюции. Если эта 
цель не достигается, то глобальная цивилизация будет всегда 
находиться в зоне смертельного режима» [4, c. 162]. 

Выход из зоны смертельного риска можно считать специфи-
ческой задачей когнитологии, гуманитарной дисциплины, которая 
дает расшифровку тех загадок, которые несет с собой XXI век. 

Поскольку XXI век со всей очевидностью поставил пробле-
му тотальной самодеструкции глобальной цивилизации, он сделал 
очевидной и проблему единства цивилизационной истины. Воз-
можность тотальной одновременной гибели глобальной цивилиза-
ции сделала очевидной ее единство как одновременной жертвы 
термоядерной глобальной катастрофы. Это – единство в одно-
временном самоуничтожении. Таким образом, многообразие раз-
личных цивилизаций содержит в себе потенциальное единство 
судьбы. Это значит, что многообразие в действительности являет-
ся потенциальным единым целым. Эта истина глобальной цивили-
зации открывается в критической ситуации. И не дай Бог, чтобы 
она открылась таким образом: лучше сохранить темноту незнания. 



Скворцов Л.В. 

 42 

Идея единства глобальной цивилизации давно имела свое 
практическое хождение в современном мире. 

Америка культивировала эту концепцию установления об-
щего мирового порядка применительно к современному миру. 
США, исходя из своего военного и финансового влияния, считали 
правомерным принимать на себя функцию мирового жандарма, 
следящего за порядком в мире. Мир – это единый мировой поря-
док, следующий единым курсом под общим контролем. Страны 
современного мира должны были следовать построенному для них 
порядку в соответствии с «общим послушанием». 

Результаты общего послушания оказались ужасными: 
неспровоцированные акты агрессии, массовые жертвы бомбарди-
ровок, разрушение исторических культурных центров, расцвет 
терроризма, колониальные миграционные волны. Мировой поря-
док, установленный мировым жандармом, обернулся общей гло-
бальной катастрофой. 

Те цивилизации, которые отказывались следовать общему 
порядку, установленному мировым жандармом, объявлялись «из-
гоями», «ревизионистами» и врагами. Проблема самосохранения 
человечества сегодня – это проблема формирования единой гло-
бальной цивилизации. 

XXI век – это рождение эры когнитологии, философской 
дисциплины, определяющей зоны риска принимаемых фундамен-
тальных цивилизационных решений. Сложность этой проблемы 
иллюстрируется последствиями индустриального прогресса как 
безусловного движения, не имеющего фундаментальных негатив-
ных последствий для существования человека на Земле. 

Происходящий климатический сдвиг и его последствия за-
ставляют человечество вернуться к вопросу о тех границах, в ко-
торых может дальше осуществляться научно-технический и инду-
стриальных прогресс. 

Глобальной проблемой становится отношение человека к 
растительному и животному миру. Ничем не ограниченное ис-
требление ресурсов растительного и животного мира создает угро-
зу их существования со всеми вытекающими катастрофическими 
последствиями. Возникает проблема глобального воспроизводства 
растительного и животного мира планеты Земля. Самосознание 
народов мира формируется под воздействием цивилизационных 



Вера в истину абсолютной идеи как путь в мир сновидений  
и фантазий 

 43 

процессов, обретающих все более широкие эмпирические формы, 
в которых находят свою видимую реализацию принципы свободы 
и равенства [4, c. 172]. 

Вместе с тем самосознание народов современного мира не-
вольно возвращается к цивилизационному опыту Советского Сою-
за, в котором была реализована фундаментальная работа по сохра-
нению и развитию языка и культуры народов, позволившая 
установить отношения взаимоуважения и сотрудничества, свобод-
ного культурного взаимодействия, которое могло бы объединить 
всех. 

Проблема, решенная в Советском Союзе, сегодня становится 
проблемой современного мира. Глобальной проблемой новой эпо-
хи становится формирование общей универсальной общечелове-
ческой морали, нравственных порядков поведения современного 
человечества. Универсальные нравственные правила поведения и 
жизни, принятие решений должны стать преградой на пути воз-
можного морального краха, влекущего за собой применение 
средств, которые приведут к гибели человеческой цивилизации. 

В оценке сущности современной цивилизационной эволю-
ции исследователь сталкивается с очевидным парадоксом: созда-
ние предпосылок самосохранения цивилизации вступает в проти-
воречие с процессом самоутверждения истины своего величия, 
стремления быть выше всех. Цивилизационный субъект создает 
для себя феномены, которые образуют истину его бытия. Исто-
рическая дифференциация цивилизованных субъектов определяет 
сущностное различие истины их бытия. 

Цивилизационный субъект, как только он получает истори-
ческую возможность выразить себя как цивилизационную суб-
станцию, формирует реальность, которая должна «фактически» 
свидетельствовать о превосходящем цивилизационном величии. 
Создание этой реальности сознательно предполагает унижение 
субъектов, которые знают о своем моральном превосходстве, но не 
утверждают его. Оно утверждается определением диапазона воз-
можных кажущихся верными решений, влекущих за собой траги-
ческие последствия, являющиеся следствием отсутствия истины 
цивилизационного самосознания. 

Цивилизованная гармония возникает в отношениях между 
субъектами в двух случаях. Во-первых, когда один из субъектов 



Скворцов Л.В. 

 44 

подчиняет свою сущность сущности другого субъекта, принимает 
его величие как свое собственное и служит ему. Это – следствие 
открытия истины цивилизационного самосознания. Во-вторых, 
когда два субъекта открывают для себя чувство дружбы и подчи-
няют свою активность формированию величия своих личных мо-
ральных отношений. Это те формы, которые формируют возмож-
ность гармонии межсубъектных цивилизационных отношений. 

Вне этих отношений возникают отношения конкуренции, 
противоречий и антагонизма, завершающегося той или иной фор-
мой войны. Субъект познает истину своего бытия, ее уникаль-
ность. Осмысление этой уникальности превращает субъекта в дей-
ствующую реальность, знающую истину не только своего бытия, 
но истину бытия потенциального единства глобального субъекта 
человечества как единого целого. Это значит, что для него откры-
вается высший абсолютный смысл бытия. Смысл самосохранения 
человечества. 

Как обстоит дело с истиной абсолютного смысла бытия, ко-
гда «цивилизационный субъект позиционирует себя как уникаль-
ное явление, единственное в своем роде, наделенное единствен-
ным временем бытия, принадлежащим ему одному» [5, c. 288]? 
В этой ситуации «невероятное знание возникает внутри субъекта 
как непосредственное знание истины, определяющее главный 
тренд его жизни» [там же]. Свою абсолютную истину субъект 
несет в себе, и ее критерий заключается в способности ее реализа-
ции, в бесконечности счастья жизни. 

Как скоро цивилизационная эволюция, расширяя поле инди-
видуальной свободы, создает ситуацию, при которой массы инди-
видов несут в себе свою абсолютную истину бытия, то это значит, 
что наступает эпоха массового духовного восприятия истины ин-
дивидуальной самореализации, как достижения высшего смысла. 
В этом смысл идеи, ставшей доступной субъекту. Это значит, что 
субъект потенциально несет в себе идею, реализация которой под-
тверждает ее абсолютный смысл. Идея – это не отражение эмпи-
рической реальности, а исходная предпосылка ее понимания. 
В этом состоит абсолютный смысл идеи. Гегель в свое время 
упрекал философию Канта, Якоби и Фихте в том, что она подня-
лась только до понятия, но не до идеи. Понятие могло толковаться 
как фиксация эмпирической реальности, конечного бытия. «Ко-



Вера в истину абсолютной идеи как путь в мир сновидений  
и фантазий 

 45 

нечное есть в себе и для себя и абсолютно единственная реаль-
ность. На одной стороне стоит, таким образом, конечное и отдель-
ное в форме многообразия, и с него сбрасывается все религиозное, 
нравственное и прекрасное, потому что его можно схватить с по-
мощью рассудка как разрозненное единичное; на другой стороне – 
та же абсолютная конечность в форме бесконечного, как понятие 
счастья» [2, c. 15]. 

Счастье достигается с помощью потребления эмпирического 
многообразия желанных вещей. Потребление этого многообразия 
достигается с помощью денег. Погоня за деньгами – это противо-
речивая погоня за счастьем. Стремление к реализации идеи пре-
вращается в процесс становления смысла, который заключает в 
себе его бесконечность, стоящую над ограниченностью эмпириче-
ской реальности. Вместе с тем реализация бесконечности истины 
смысла в реальности эмпирии жизни сталкивается с неразреши-
мыми противоречиями. 

3. Кризис истины абсолютной идеи 

Поскольку человеку открывается высший, абсолютный 
смысл бытия как смысл самосохранения человечества, ему стано-
вится доступной и истина абсолютного смысла. 

Всякое действие, а тем более политика, направленная на 
убийство человека, попадают в поле нарушения абсолютного 
смысла бытия и истины абсолютного смысла. Когда вашингтон-
ский обком принимает решение о вооружении украинских нацио-
налистов-бандеровцев джевелинами и другими видами вооруже-
ния, тем самым санкционируется убийство, т.е. нарушение 
абсолютного смысла бытия. 

Возникает реальная возможность оценивать политику с точ-
ки зрения истины абсолютного смысла бытия. 

Исторически сложившиеся цивилизации столкнулись с аб-
солютизацией смысла индивидуальной свободы как абсолютной 
истиной жизни. Это есть предоставление индивиду права реализа-
ции идеи как реализации абсолютного смысла. Но реализация лю-
бой идеи как исходного основания абсолютной истины человече-
ских отношений может заключать в себе очевидное противоречие. 
Так, например, идея равенства представляется выражением исти-



Скворцов Л.В. 

 46 

ны человеческих отношений. Но ее действительное осуществление 
представляется невозможным. Характерно в этом отношении по-
ложение личного и социального равенства мужчины и женщины. 

Утверждение принципа равенства позволяет женщине вести 
себя так же, как это делают мужчины. Понятие половой чести ме-
няет свой характер и смысл. И этот процесс оказывает влияние на 
эволюцию современных отношений между мужчиной и женщи-
ной, на толкование половой чести, характера внутрисемейных от-
ношений. Возникает процесс давления на сознание мужчин и 
женщин через признание свободы самопревращения мужчины в 
женщину и женщины в мужчину, на создание однополых браков. 
Происходит деструкция абсолютного смысла человеческих отно-
шений, идентичности их истины, их верности. 

XXI век утверждает глобальную свободу реализации идеи 
как концентрации истины традиционных представлений. Наступа-
ет эпоха абсолютного доверия свободе индивидуального самосо-
знания. Эти современные цивилизационные процессы влекут за 
собой кардинальные глобальные следствия, порождая тенденцию 
глубинной эрозии цивилизационного субъекта и цивилизационной 
субстанции. В действительности возникают тенденции самораспа-
да традиционных порядков и отношений, исторически сложив-
шихся цивилизаций. 

Эти процессы приобретают массовый характер полной ин-
дивидуальной свободой самореализации, воплощения личного 
успеха в этой жизни. Личный индивидуальный успех в любой 
форме должен принести не только популярность, но и материаль-
ное благополучие. Достижение этой цели не связано с представле-
ниями о чести и моральных границах личной славы. Особое значе-
ние приобретает идея личной чести. 

Честь – это идея, определяющая уважение к себе, знание се-
бя как персоны, сохраняющей в себе открытую истину, преда-
тельство которой означает духовную смерть как личности, ее 
превращение в моральное ничтожество. В современную эпоху, 
эпоху угрозы самодеструкции человечества, нарастает осознание 
ценности и сохранения личной жизни. 

Идея, как абсолютная истина, может оказывать огромное 
воздействие на поведение личности. Россия неоднократно испы-
тывала на себе такое воздействие. Абсолютный смысл личности 



Вера в истину абсолютной идеи как путь в мир сновидений  
и фантазий 

 47 

проявляется в том, что она рождает смертельные переживания ис-
тины жизни. 

Значение сохранения и защиты ценности истины жизни в 
новую эпоху стало возрастать и вместе с тем уходить с обще-
ственной поверхности в глубины тайной жизни. В наши дни исти-
ну чести стал восстанавливать наемный убийца; бесчестие восста-
навливает личную честь. Личность, сохраняющая в себе свою 
открытую истину, познает себя как абсолютную ценность. Проис-
ходит повсеместно интенсификация процесса утверждения циви-
лизационного субъекта как хранителя абсолютной истины жизни. 

Происходит осознание абсолютной ценности личного до-
стоинства, отличного от традиционного. 

Личность как индивидуальное бытие – это исключительный 
дар сам по себе. Выделение аристократии как особого высшего 
сословия требовало своего подтверждения, формирования личного 
достоинства, совершения благородных поступков, создания своего 
безупречного образа. 

Характерны причины, по которым оскорбление личности в 
аристократической середе воспринималось как смертельная оби-
да, как причина вызова обидчика на дуэль. Смертельная схватка 
рассматривалась как путь, ведущий к восстановлению попранной 
чести. 

Древним народам был незнаком кодекс рыцарской чести. 
В Средние века судебное решение мог выносить Божий суд и по-
единок, демократизация жизни общества же привела к отмене за-
щиты чести с помощью рыцарского поединка и дуэли. Для защиты 
чести как мести теперь обращаются к государству для самозащиты 
через суд. 

Государство определяет достоинство индивида как личности 
гражданина. Усложнение механизма защиты чести влечет за собой 
осложнение семейных и дружеских отношений. Возникает про-
блема интриги, скрытого противостояния. Противостояние – это 
отношение личностей в их противоположной целостности. Но что 
составляет эту целостность? Может ли она проявляться в уличных 
или ресторанных драках? Позволяет ли современная ситуация со-
здавать человеку самого себя в качестве целостной личности? 
Позволяет ли неустойчивость современной жизни быть доступной 



Скворцов Л.В. 

 48 

человеку в качестве устойчивой целостности? Или это редкое яв-
ление? 

Существует ли ответ философии на эти вопросы? Кант при-
ходит к философскому выводу, что человеческий опыт не может 
возвыситься до точки зрения целого. Он имел в виду отношение 
конечности человека и его знания к бесконечности Вселенной. Ре-
альность трансценденции, непреодолимость преграды для знания 
человека перед бесконечностью универсума делает невозможной 
целостность абсолютного знания. 

Радикальные изменения жизни формируют приспособленца 
к конкретной ситуации. Человек не может обладать абсолютной 
истиной, поскольку он не владеет целостностью того мира, в кото-
ром он существует и действует. 

Гегель оспаривает эту позицию. Для субъекта, как его пони-
мает Гегель, мир вещей обладает реальностью только в контексте 
их полезности для субъекта, и поэтому между субъектом и миром 
вещей не существует непреодолимой границы. Мир «Я» – это мир 
его универсума. Если для человека в силу его ограниченности не-
доступна исходная предпосылка абсолютного знания, то это озна-
чает неизбежную относительность всех его представлений, ко-
торым он придает статус Истины. Эту точку зрения отвергал в 
своих философских трудах Артур Шопенгауэр, решительный оп-
понент Гегеля. 

Если человек осознает свою способность придавать своим 
представлениям статус абсолютной истины, то тогда в качестве 
демиурга абсолютной истины начинает выступать его воля. Чело-
век наделяет себя особым качеством – способностью определять 
себя как субъекта, обладающего способностью определять себя 
как обладателя представления, имеющего статус абсолютной ис-
тины. Коль скоро рождается такой субъект, наделяющий себя спо-
собностью создавать абсолютную истину, то для него «существо-
вание и воспреемлемость – понятия равнозначные» [5, c. 47]. 

Из этого представления Артур Шопенгауэр делает свой 
окончательный вывод: «трудная абстракция, различение неодина-
кового и соединение тождественного, – с помощью истины, кото-
рая очень серьезна и у всякого должна вызывать если не страх, то 
раздумье, – истины, что он также может сказать и должен сказать: 
“Мир – моя воля” [там же]. Каждый из существующих на земле 



Вера в истину абсолютной идеи как путь в мир сновидений  
и фантазий 

 49 

имеет свою волю, так что реально существуют миллионы миров, в 
форме представлений одного. Вместе с тем “если бы исчезло и это 
единственное существо», то мир как представление перестал бы 
существовать» [6, c. 48]. 

Абсолютное может быть производным от представлений во-
ли. Таково философское представление, согласно которому чело-
век своей волей определяет реальность абсолютных явлений. 

Миллионы вновь рождающихся и миллионы умирающих со-
здают подвижную картину рождения и исчезновения абсолютных 
миров. Это значит, что вместе с ними исчезает и абсолютная исти-
на, поскольку абсолютная истина предполагает свое относитель-
ное постоянство и свою универсальность. Это – повседневная кар-
тина человеческих отношений. Таков субъективный мир с его 
претензией на абсолютное знание. 

Философское представление о мире как моей воле получило 
свою массовую реализацию в XXI в. в практических формах абсо-
лютизации индивидуализма и в доктрине нового мирового поряд-
ка, основанного на утверждении глобальной диктатуры. Для 
утверждения этого представления как безусловной истины необ-
ходимо признать в качестве истины философский постулат, в со-
ответствии с которым «Весь мир объектов есть и останется пред-
ставлением, и именно поэтому он вполне и во веки веков 
обусловлен субъектом, т.е. имеет трансцендентальную идеаль-
ность» [6, c. 58]. 

Поскольку индивид является создателем трансценденталь-
ной идеальности, он воспринимает себя в качестве цивилизацион-
ного демиурга. 

Философ XIX в. угадывает, на каком языке будут мыслить и 
создавать мир геополитики XXI в. Геополитика XXI в. отождеств-
ляет мир со своим информационным представлением и поэтому 
считает возможным обусловить его собой как субъектом, т.е. сво-
ими интересами, волей и своими представлениями, формирующи-
ми трансцендентальный смысл мира. Этот геополитический субъ-
ект превращается в субстанцию, обусловленную характером 
созданного образа, который воспринимается как реальность. 
Начала трансцендентальной идеальности образа мира – это карти-
на превосходства цивилизационного целого, позволяющего управ-
лять жизнью, извлекая из этого управления материальные, куль-



Скворцов Л.В. 

 50 

турные и моральные выгоды. Соответственно этому формируется 
образ цивилизационного субъекта, претендующего на роль побе-
доносного гегемона. Это образ идеализированной действительно-
сти, образ безусловного величия, претендующего на подчинение 
всех. Действительная трагичность современной глобальной ситуа-
ции заключается в том, что западные лидеры, которым выпала 
роль принимающих решение о судьбе современного человечества, 
принимают информацию, формирующую идеализированную дей-
ствительность, за объективную реальность. 

Это идеализированное видение глобальной реальности явля-
ется возможностью современной глобальной катастрофы. Судя 
по поведению, принятию политических решений, лидеры Запада 
готовят начало Третьей мировой войны. Процессы, происходящие 
в самосознании западных политических лидеров, свидетельствуют 
о том, что они проявляют особую заботу о своей личной чести и 
популярности и принимают решение использовать свои возмож-
ности для служения величию Америки. «Общее благо» понимается 
как способность сделать Америку снова великой – путь к величию 
понимается как способность снова бомбить и вешать, оттеснять 
всех от присвоения доллара. В их головах существует уверенность 
в том, что они способны одержать безусловную военную победу 
над существующим реально противником. 

Профессиональная честь подтверждается посредством вла-
дения технологией превращения идеализированного цивилизаци-
онного образа в реальность цивилизационной субстанции. Для 
этого идеализированный образ жизни связывается с кинематогра-
фическими, литературными, поэтическими, архитектурными, а 
также информационными построениями, представляющими новый 
порядок, который включает в себя свободу выбора половых муж-
ских и женских признаков и однополой семьи. Построение нового 
мира, оригинального в своей нелепости, представляется процессом 
ухода от бессмысленности жизни, насаждения новых смыслов, за-
полняющих ту пустоту, которая возникла в результате эрозии «но-
вого порядка», построенного на основе оживления толчеи у долла-
ровой кормушки. Историческое поражение нацизма, охватившего 
Западную Европу, создало духовный вакуум, который стал запол-
няться псевдоцивилизационными построениями, придающими но-
вые смыслы чуждой человечности жизни. 



Вера в истину абсолютной идеи как путь в мир сновидений  
и фантазий 

 51 

Народы мира входили в ХХ век с идеализированными обра-
зами самих себя, будучи готовыми утверждать их смыслы, и с тем, 
чтобы утвердить в мире свой порядок. Так произошло формирова-
ние и столкновение мировых духовных структур. Последствия 
оказались неожиданными для организаторов глобальных сражений 
за новый мир. Перед их глазами предстали развалины того мира, 
которому предрекали тысячелетнее господство. Но вера в перспек-
тиву пути сохраняется. Она оказывается беспочвенной, поскольку 
современная война с применением ракетно-ядерного оружия вле-
чет за собой неизбежную гибель победителя. 

4. Жизнь в мире сновидений и фантазий 

В XXI в. на поверхность цивилизационной жизни всплывает 
мир фантазий геополитических сновидений и реальных движений, 
руководствующихся смесью исторического прошлого и утопиче-
ского будущего. Философ XIX в. предсказал возникновение ситу-
ации, в которой видение действительности вне жизни и сна рож-
дает фантастическое видение как правильное понимание жизни. 
И если встать на точку зрения вне жизни и сна, то мы не найдем в 
их существе определенного различия и должны будем вместе с 
поэтами признать, что «жизнь – долгое сновидение» [6, c. 61]. 
Коль скоро жизнь обретает характер долгого сновидения, возника-
ет возможность обретения абсолютного смысла самосознания как 
специфической реальности жизни в мире фантазии. Протрезвление 
оказывается попаданием в реальность суровой истины жизни. Так 
случилось с фантазиями российских неолибералов, мечтавших о 
триумфальном вхождении России в «мировую цивилизацию». 

Между тем мировая цивилизация была потрясена событиями 
осени 2021 г., ознаменовавшимся «триумфальным» выходом аме-
риканских вооруженных сил и их союзников по НАТО из Афгани-
стана. 

Гегемон на словах сохранял веру в свою победоносность, 
когда весь мир наблюдал массовое бегство победителей. Гегемон 
впал в сновидение. Он поверил в картину сакральной победы, как 
в икону, которой должны преклониться все. Но реальность этой 
картины обнажил ее очередной крах. Разрушение картины воспри-



Скворцов Л.В. 

 52 

нимается гегемоном как явная ересь, отступление от сакральной 
истины. 

Вместе с тем поведение современного цивилизационного 
субъекта отличается очевидным своеобразием. Особенность этой 
реакции состоит в том, что она отрицает отношения чести. Это 
влечет за собой абсолютную потерю смысла истины. Утвержде-
ние истины обретает двойственный смысл. 

Вывод американских войск и войск НАТО из Афганистана – 
это фактическое признание провала 20-летней военной операции. 
Это поражение армии США и их союзников. Но сам факт вывода 
войск из Афганистана признается союзниками Америкой как 
успех, как прекращение дорогого финансирования американской 
военной операции. Таким образом, с одной стороны, вывод войск 
из Афганистана – это успех, а с другой – это военное поражение и 
признание его. Америка не может дать однозначный ответ на во-
прос, является ли вывод войск из Афганистана поражением Аме-
рики или ее победой. Иными словами, Америка уже не владеет 
истиной. 

Эта гносеологическая ситуация заключает в себе принятие 
неверных стратегических решений, касающихся военных действий 
и возможности их неверной оценки со всеми вытекающими по-
следствиями. Провал представляется как победа, как успешное 
прекращение военной операции, длившейся 20 лет. 

Истина политической воли обретает взаимоисключающий 
смысл, так что цивилизационный субъект заявляет о своей 
правоте при взаимоисключающем течении событий. Современное 
человечество оказывается в зависимости от настроений, от мо-
ральных реакций на действия оппонента. Оппонент же использует 
провоцирующие действия, чтобы вывести из себя геополитическо-
го противника. Эти измерения геополитического поведения раз-
рушают разумную логику принятия цивилизационных решений. 
Это – картина современного цивилизационного бытия и мышления 
людей, утративших логику разума. Цена этой глобальной картины 
открывается в результате инспирации, абстрактного воодушевле-
ния, воспринимаемого как наступательная ненормальность. Это 
состояние представляется особенно опасным для субъекта, владе-
ющего термоядерным оружием. 



Вера в истину абсолютной идеи как путь в мир сновидений  
и фантазий 

 53 

Такое построение видения современной реальности и откры-
тия путей практических действий в ней ставит человечество на 
грань самодеструкции. Это – путь самосохранения своей «чести», 
«чести» глобального субъекта, управляющего современным ми-
ром. Воля защиты чести требует того последнего радикального 
решения, которое сохраняет достоинство чести, но при этом вле-
чет провокатора в пропасть. 

Проблема состоит в том, что псевдоборец сам смертельно 
связан с провокатором. Истина действия в такой ситуации может 
состоять в бездействии (события происходят так, как они происхо-
дят). Превосходство в современной глобальной ситуации достига-
ется в сфере построения информационной реальности, в которой 
глобальный противник превращается в образ, совершающий раз-
личные преступные действия, за которые он должен нести мо-
ральную и правовую ответственность. Так формируются мораль-
ные псевдогерои, носители неправовой истины и носители 
несовершаемых преступлений. 

Эта информационная картина создается для того, чтобы 
набросить информационную маскировку на действительно пре-
ступные деяния. Так рождается глобальный мир самообмана, пре-
зрения и ненависти, который сознательно формируется как путь 
самосохранения морального щита и лжи, фальшивых обвинений. 
Достигаемая таким образом «моральная чистота» проникнута со-
знательно построенной информационной фальшью. Создаваемый 
таким образом информационный мыльный пузырь нацелен на дез-
ориентацию глобального общественного мнения. 

Это та создаваемая псевдоинформационная реальность, кото-
рая ставит весь мир на край глобальной катастрофы. Лжец должен 
быть наказан самым суровым образом. Этот путь восстановления 
истины и справедливости таит в себе опасность саморазрушения 
человечества. Но без такого самоочищения мир обречен на посто-
янное существование в атмосфере сознательно создаваемой не-
правды, распространяемой во всем мире. Ложь в самоспасение ка-
жется необходимой и оправданной в современной ситуации 
глобальной раздробленности цивилизационных субъектов. 

Самосохранение современного человечества закономерно 
требует его самоформирования в качестве общей глобальной суб-
станции. Только этот процесс может создать условия для превра-



Скворцов Л.В. 

 54 

щения человечества как субстанции в глобального субъекта, т.е. 
осознания и осмысления общих целей самосохранения человече-
ства, осуществления совместных глобальных мероприятий, 
направленных на практическое решение ключевых проблем очи-
щения атмосферы, ликвидации мусорных свалок, очищения вод 
Мирового океана, предотвращения уничтожения растительной 
среды и животного мира. 

Практическое решение этих ключевых экологических про-
блем создает условия для развития глобального сотрудничества, 
для создания реальных условий предотвращения военных дей-
ствий, представляющих глобальную угрозу для человечества, пре-
одоления взаимного недоверия. Такое превращение может состо-
яться, если будет создан тот «цемент», который превращает 
отдельные части мировой цивилизационной реальности в сцемен-
тированное целое. 

Что играет роль цемента, который соединяет в единое целое 
отдельные составные части цивилизаций? Это глобальная идея, 
которая пронизывает различные материальные образования, в ре-
зультате чего те под воздействием идеальной реальности начинают 
образовывать смысловые научно-технические, духовные, архитек-
турные, скульптурные, литературные, музыкальные конструкты, 
скрепляющие сознание и образы поведения людей, становящихся 
культурными народами, способными к цивилизационному творче-
ству единого человеческого мира. 

Трансформация народов в человечество, как единое цивили-
зационное целое, требует рождения великой идеи, действующей на 
сознание людей подобно грациозному магниту. 

5. Бытие в сфере самообмана 

Нарастающие глобальные проблемы ставят в повестку дня 
проблему пандемий, угрожающих существованию человечества. 
Они обнаруживают потенциал общности его судьбы. Вместе с тем 
они способствуют размыванию строгих порядков цивилизацион-
ного поведения, усилению тенденций хаотизации. 

Разделенные и противостоящие друг другу народы мира 
начинают испытывать великое глобальное притяжение, которое 
формирует целостность самосознания и цели глобальной субстан-



Вера в истину абсолютной идеи как путь в мир сновидений  
и фантазий 

 55 

ции, а те, в свою очередь, образуют единую линию горизонта бы-
тия, которая становится истоком активности глобального сози-
дания. 

Эта единая сила и эффект ее исторического творчества при-
званы рассеять то недоверие, которое является результатом ведения 
межцивилизационных войн и результатом исторического духовного 
расслоения, превращающего народы в противоборствующие силы, 
стремящиеся к утверждению своего безусловного превосходства. 

Таким магнитом становится открытие единства самосохра-
нения, жизненной взаимозависимости бытия народов современно-
го мира. 

Эфир захватила война нового типа, война между влиятель-
ными идеями, новыми образами культуры и духовной свободы. 
Война внесла новое содержание в деятельность противоборцев 
(мода, напитки, жевательная резинка, джинсы), к которым не все-
гда была готова советская реальность. 

Новые масштабы и новые направления возникли на полях 
информационных сражений. 

Открытие локальных воздействий на целостность земной 
среды оказывает влияние на сознание всех народов. 

Нарастающее воздействие на цивилизационное самосозна-
ние народов вызывает обострение отношений взаимозависимости 
в энергетической и продовольственной сферах. 

Внутренние процессы обострения межцивилизационной 
взаимозависимости дополняются нарастанием международного 
туризма и культурного отдыха. 

Эти глобальные процессы в своей сумме формируют обще-
мировую сеть волнообразной реальности, которая существует и 
вместе с тем не имеет ясного оформления, обладающего единым 
языком, духовно объединяющим народы мира. Создание этого 
языка будет завершением процесса формирования общечеловече-
ской субстанции и общечеловеческого цивилизационного субъек-
та. Вместе с тем это будет началом становления новой эпохи ци-
вилизационной эволюции на Земле. 

Глобальные миграционные процессы позволяют народам 
видеть и понимать друг друга в непосредственной близости, от-
крывают глаза и на существующие духовные барьеры, препят-
ствующие объединению усилий в достижении общих целей в эко-



Скворцов Л.В. 

 56 

номическом и духовном прогрессе. Эти процессы могут вести и к 
усилению взаимного отчуждения. 

Примитивное игнорирование и отбрасывание советского 
опыта порождают негативные следствия межнациональных взаи-
модействий. Стороны нередко стремятся лишь к достижению од-
ностороннего выигрыша от межнациональных коммуникаций. 

Доминирующая традиция формировать стратегию цивилиза-
ционной эволюции на основе стремления к достижению превосхо-
дящего величия и создания экономических, политических и инфор-
мационных препятствий на пути цивилизационного восхождения 
потенциальных и реальных соперников создает нравственную си-
туацию, способствующую торможению цивилизационного про-
гресса. 

Изменение этой сковывающей цивилизационный процесс 
ситуации связано с созданием международного теоретического 
центра, в котором должны быть созданы условия выработки и рас-
пространения ключевых принципов, открывающих возможности 
утверждения новой доктрины цивилизационной эволюции. Теоре-
тический центр должен обладать современной системой междуна-
родной информации, позволяющей эффективно формировать 
международное общественное мнение, обеспечивающее активную 
поддержку передовых устремлений цивилизационного прогресса, 
обеспечивающего самосохранение человечества и преодоления 
традиционного недоверия между народами современного мира. 

Это недоверие – продукт исторического опыта. Между тем 
мир вступает в новую эпоху под воздействием объективных тех-
нологических изменений, тогда как человек нравственно не готов 
к восприятию этих изменений. Он ведет себя замкнуто и закрыто, 
зная, что его окружают геополитические противники. Это знание 
не позволяет народам мира превращаться в «человечество». Со-
временное глобальное цивилизационное состояние становится ос-
новой нравственной и психологической готовности к нажатию 
заветной кнопки, которое открывает начало тотального самораз-
рушения человечества. 

Самосохранение человечества – это глубинный процесс од-
новременной моральной переформатизации народов современного 
мира, переформатизации, не допускающей обмана и самообмана 
народов. 



Вера в истину абсолютной идеи как путь в мир сновидений  
и фантазий 

 57 

Человечество – это результат глубинных нравственных из-
менений народов мира, осознавших, что без этих изменений они 
обречены на исчезновение, на превращение в НИЧТО. 

Но что означают эти изменения и каким образом они могут 
быть осуществлены? Осуществление этих изменений кажется не-
возможным, в силу тех исторически сложившихся духовных барь-
еров, которые возможно устранить только по общему требованию 
мировой ситуации и духовных авторитетов, ставящих на общий 
суд народы, отклоняющиеся от правил. 

И это лишь одна сторона глобальной проблемы. Другая сто-
рона заключается в том, что духовное единение народов мира – 
это процесс соединения в новую всемирную духовную общность, 
превращающую существующее многообразие в духовное единство 
всех, образующее новую реальность, которая должна быть осозна-
на как нравственное единство и трансформирована в общую внут-
реннюю сущность, сводящую многообразие в единую субстанцию. 
Это превращение, которое образует из многообразия духа его 
единство, совершенно не соответствует современной рационали-
стической ментальности, индивидуализма. Преодоление этой 
трудности, похожее на действие «чуда», оказывается перед не ме-
нее сложной проблемой формирования способности открывать 
единое целевое направление ее активности, т.е. превращаться в 
субъекта. Превращение человечества в единого субъекта, знаю-
щего целевое направление своей активности открывает возмож-
ность нормальной цивилизационной эволюции, избегающей угро-
зы самодеструкции. 

Таким образом человечество может избежать своей самоде-
струкции. Это грандиозная и кажущаяся нерешаемой задача. Од-
нако стоит потрудиться, не жалея сил ради того, чтобы избежать 
самодеструкции. Ради решения этой грандиозной задачи человек 
будет готов отдать все свои силы. И дело здесь не только в запрете 
на использование физических усилий. Главное – это открыть те 
интеллектуальные формы, которые обеспечат конечный успех в 
достижении абсолютной цели человеческого бытия. И тогда взлет 
останется за великим философом, а мы сможем повторить завет-
ные слова Фридриха Шиллера: «из чаши этого царства духов пе-
нится для него его бесконечность» [3, c. 434]. 



Скворцов Л.В. 

 58 

Список литературы 

1. Арутюнов С.А. Жизнь как текст. Автобиблиография. – Москва ; Хельсинки : 
ARC, 2012. – 86 с. 

2. Гегель Г.В.Ф. Вера и Знание, или Рефлексивная философия субъективности в 
полноте ее формы : философия Канта, Якоби и Фихте. – Москва ; Санкт-
Петербург : Центр гуманитарных инициатив, 2021. – 288 с. 

3. Гегель Г.В.Ф. Сочинения. – Москва : Издательство социально-экономической 
литературы (Соцэкгиз), 1959. – Т. 4 : Система наук, часть первая : Феномено-
логия духа. – 488 с. 

4. Скворцов Л.В. Истина самосознания: гетеротопия Смысла. – Москва ; Санкт-
Петербург : Центр гуманитарных инициатив, 2020. – 496 с. 

5. Скворцов Л.В. Цивилизационные размышления: концепции и категории 
постцивилизационной эволюции. – Москва ; Санкт-Петербург : Центр гума-
нитарных инициатив, 2016. – 381 с. 

6. Шопенгауэр А. Афоризмы житейской мудрости. – Москва : ЭКСМО, 2015. – 
640 с. 

 



Декартовский рационализм как выражение «свернутой» свободы : 
бытие сознания и танец 

 59 

ФИЛОСОФИЯ ЧЕЛОВЕКА 

УДК 130.122                                         DOI: 10.31249/rphil/2022.02.04 
МИЛОВАЦ Ж.В.∗ ДЕКАРТОВСКИЙ РАЦИОНАЛИЗМ КАК ВЫ-
РАЖЕНИЕ «СВЕРНУТОЙ» СВОБОДЫ : БЫТИЕ СОЗНАНИЯ И 
ТАНЕЦ. 

Аннотация. В статье рассматриваются воззрения Декарта на 
проблему свободы в соотнесении ее с категорией спонтанности, 
творческим сознанием; сопоставляются понятия бессознательного, 
художественного творчества. Выясняется сущность классического 
балета и танца-модерн в плоскости рационализма декартовской 
мысли. Анализируется иррациональный характер деяний субъекта, 
роль искусства в передаче эмоциональной природы художествен-
ных образов. 

Ключевые слова: рационализм Декарта; мышление; свобода; 
спонтанность; сознание; творческое сознание; бессознательное; 
спонтанность сознания; классический балет; модерн-танец; искус-
ство; творчество; воля; эмоции; художественный образ. 
MILOVATS J.V. Decartian rationalism as an expression of «collected» 
freedom : the being of consciousness and dance. 

Abstract. The article examines the views of Descartes on the 
problem of freedom in correlating it with the category of spontaneity, 
creative consciousness; the concepts of unconscious, artistic creativity 
are compared. The essence of classical ballet and modern dance in the 
plane of rationalism of the Cartesian thought is clarified. The article 
analyzes the irrational nature of the subject's actions, the role of art in 
conveying the emotional nature of artistic images. 
                                                      

∗ Миловац Ж.В. Институт научной информации по общественным наукам 
РАН, Москва, Россия, tanez97@gmail.com 



Миловац Ж.В. 

 60 

Keywords: Descartes' rationalism; thinking; freedom; spontanei-
ty; consciousness; creative consciousness; unconsciousness; spontanei-
ty of consciousness; classical ballet; modern dance; art; creativity; will; 
emotions; artistic image. 

Представим творческого человека, созидающего нечто но-
вое. Рождение нового возможно в состоянии творческого созна-
ния, которое мы определяем как спонтанное сознание. Спонтанное 
сознание предполагает свободу мышления, деяний, обретающих 
художественную форму в предметном мире культуры. 

Освещая особенность творческого сознания, обратимся к 
воззрению на понимание свободы родоначальника европейского 
рационализма Рене Декарта. Известное изречение Картезия «мыс-
лю, следовательно, существую» имманентно содержит отрицание 
иррациональной направленности бытия сознания. Но, как оказа-
лось, с точки зрения французского философа, свобода человече-
ских действий подвластна рациональному предопределению Бога. 
Подтверждение тому тезис Декарта: «Достоверно также, что Бог 
все предопределил» [Декарт, 1989, т. 1, с. 329]. 

Попытка соотнесения рациональности мышления с иерархи-
ческим характером выбора человеком тех или иных действий про-
слеживается в декартовском обозначении свободы воли, контур 
которой дает фрагментарное объяснение спонтанной связи мысли-
тельных и телесных установок индивида. Как отмечал Декарт: 
«Высшее совершенство человека – свобода действий или волений, 
за что он и заслуживает похвалы либо порицания» [там же, с. 328]. 

Иррациональность деяний субъекта как показателя необъяс-
нимой причины заблуждений в его (субъекта) поступках Декарт 
пытается сопоставить с характером предопределяющей деятельно-
сти Бога: «Нашего понимания недостаточно для усмотрения того, 
каким образом он (Бог) оставил свободные поступки человека не-
предопределенными; в то же время мы настолько осознаем при-
сутствие в нас свободы и безразличия, что ничего не способны 
постичь с большей очевидностью и совершенством» [там же, 
с. 330]. Данное высказывание мыслителя можно интерпретиро-
вать, в плоскости нашего предмета обсуждения (спонтанное со-
знание), как передачу прерогативы спонтанных действий самому 
индивиду, механизм которых остается рационально непознанным. 
Здесь же сразу, по нашим наблюдениям, возникает противоречие в 



Декартовский рационализм как выражение «свернутой» свободы : 
бытие сознания и танец 

 61 

ходе суждений самого картезианца, приводящее нас к выводу, что 
рамки предопределяющей деятельности Бога несколько ограниче-
ны. Сам процесс регулирования спонтанного характера ситуатив-
ности выбора в человеческих проявлениях оказался полностью 
неподвластным божественной силе. Таким образом, природа спон-
танных телесно-мыслительных устремлений индивида оставляет 
«след» божественной недосказанности и рациональной необъяс-
нимости, что подчеркивает первичность иррациональной картины 
в творческом сознании субъекта. 

Аффективная сторона души усматривается Рене Декартом в 
человеческих страстях, которые являются источником свободной 
воли. Высказывание французского философа – «воля по природе 
своей до такой степени свободна, что ее никогда нельзя прину-
дить» – затрагивает проблему наличия эмоционально-волевых 
установок в существовании разномотивированных интенций чело-
веческой души. 

Параллельно возникает решение вопроса о соотношении во-
левого компонента и вариативно меняющихся страстей человече-
ской психики. По этому поводу находим ответ у Декарта: «Самы-
ми сильными душами, несомненно, обладают те, в ком воля от 
природы может легче всего победить страсти… Самые слабые ду-
ши – те, воля которых не заставляет себя следовать определенным 
суждениям, а беспрерывно позволяет увлечь себя страстям, часто 
противоположным друг другу» [Декарт, 1989, т. 1, с. 503]. 

Характер страстей определяет поведение как индивида, так и 
субъекта в состоянии творчества. Механизм аффективной ориен-
тации исключает приоритет рационального понимания человече-
ских побуждений. Можно предположить, что Рене Декарт косвен-
но поднимает проблему о значении аффективной области души в 
контексте его творческого самораскрытия, а также в плане воздей-
ствия на телесную природу человека, что подтверждается выска-
зыванием мыслителя: «Главное действие всех людских страстей 
заключается в том, что они побуждают и настраивают душу чело-
века желать того, к чему эти страсти подготавливают его тело» 
[там же, с. 499]. Далее утверждение, что «наши страсти также не 
могут быть вызваны непосредственно нашей волей» [там же, 
с. 501], доказывает изначальную хаотичность аффективной приро-
ды страстей. Как следствие, понятийное оформление «заданность 



Миловац Ж.В. 

 62 

хаоса» объясняет спорадический механизм начального этапа креа-
тивности. 

Конструктивная роль хаоса видна в процессе самоорганиза-
ции ступеней творчества. «Многоликость» хаоса выступает осно-
вой механизма объединения и согласования ритмо-темповой упо-
рядоченности творческого сознания. «Хаос выступает, – как пишет 
автор монографии “Одиссея научного разума” Е.Н. Князева, – как 
средство усложнения организации и как средство гармонизации» 
[Князева, 1995, с. 65] спонтанного характера сознания художника. 
Хаос породил и хаос поглотил. В бытии хаоса заложено последу-
ющее рациональное видение фрагментов художественного образа 
в разных областях искусства. 

Не вызывает сомнения постановка вопроса автором книги 
«Эстетическое как совершенное» Е.Г. Яковлевым: «Может быть, 
правы были древние греки, для которых Хаос был высшим зако-
ном мира?» [Яковлев, 1995, с. 392]. Развивая эту мысль, уместно 
отметить выражение известного русского поэта Ф.И. Тютчева о 
«всепоглощающей и миротворной бездне (природы)» [цит. по: 
Яковлев, 1995, с. 137], где понятие «бездна» по смыслу тяготеет к 
понятию «хаос». 

Обязательным элементом первоначального вхождения субъ-
екта в креативный процесс является его вовлеченность в хаотич-
ный поиск ассоциативно-образных мотивов. Последующее рацио-
нальное освоение смысловой палитры художественной образности 
задается спонтанным потоком проявлений бессознательного. От-
крытие «ворот» бессознательного возможно в результате допуще-
ния ограничения рационального осознания последнего. 

Опираясь на концепцию декартовского рационализма, мож-
но предположить, что в мысленном существовании субъекта вы-
рисовывается контур онтологии индивидуального сознания, кото-
рый определяет соотношение спонтанной и рациональной частей 
при восприятии реалий мира. Бытие мира заключается в устрем-
ленности к его пониманию. Мир «умрет» в семантической природе 
индивида в минуту его рационального постижения. Картезианское 
«вхождение» в подобный мир терпит неудачу из-за его излишней 
рациональной опеки. Ясность и отчетливость как критерии исти-
ны, по Декарту, являются векторными величинами интеллектуаль-
ного знания. На фоне образного языка искусства акцент с указан-



Декартовский рационализм как выражение «свернутой» свободы : 
бытие сознания и танец 

 63 

ных критериев перемещается в сторону спонтанной динамики 
творческого процесса, где эмоции творящего субъекта задают 
ритм его интравертным ассоциативным настроениям. 

Рациональное осмысление мира необходимо, но возведение 
в абсолют первенства рационального объяснения ограничивает 
динамический статус свободы, семантическая область которой 
близка спонтанному творческому сознанию. Можно допустить, 
что рационализация творческого процесса задается иерархией эта-
пов креативности и носит модальный характер, обеспечивающий 
степень спонтанного выхода образно-символической информации 
из глубин бессознательного. 

Декартовское воззрение на свободу, в частности как носите-
ля спонтанности, рационалистично. Творческий процесс на языке 
абсолютного рационализма интерпретировать невозможно, так как 
первоэлементы креативности зарождаются на уровне бессозна-
тельного, рациональное вхождение в рамки которого поступатель-
но и не имеет абсолютной силы. Но акт интеллектуального позна-
ния результата художественного творчества на уровне сознания 
возможен и необходим, что доказывает диалектическое соответ-
ствие динамической связи сознательного и бессознательного. Ар-
гументом тому служит высказывание немецкого представителя 
экзистенциализма Карла Ясперса: «Наше сознание опирается на 
бессознательное, оно все время вырастает из бессознательного и 
возвращается к нему. Однако, узнать что-либо о бессознательном 
мы можем только посредством сознания. В каждом сознательном 
действии нашей жизни, особенно в каждом творческом акте наше-
го духа, нам помогает бессознательное, присутствующее в нас. 
Чистое сознание ни на что не способно. Сознание подобно гребню 
волны, вершине над широким и глубоким основанием» [Jaspers, 
1949, с. 343]. 

Что же касается понимания свободы Декартом, то следует 
отметить некоторую открытость решения мыслителем данного 
вопроса. Подчеркнем еще раз, что интеллектуальное осмысление 
свободы локально. Определение рамок свободы творчества также 
абсурдно, если их рационально предопределить. Творческое со-
стояние субъекта не реализуется в том случае, если, как звучит 
изречение китайской мудрости, «мысли доставляют удовольствие, 
когда они приходят внезапно» [Афоризмы старого Китая, 1991, 



Миловац Ж.В. 

 64 

с. 69]. Именно внезапность, сиюминутность, подверженность хао-
тичности в позитивном смысле, многовариантный ассоциативный 
поток составляют особенность творческого мышления. 

Рациональное объяснение субъективной способности творе-
ния – это всегда поиск. Поиск допускает идею свободы. Декартов-
ское «мыслю, следовательно, существую» входит в противоречие с 
тезисом «существовать, значит творчески реализовываться», так 
как существование индивида предопределено божественным абсо-
лютом. Здесь уже налагается ограничение на проявление творче-
ской свободы субъекта. Поэтому в данном случае есть основание 
согласиться с Гегелем, который «обратил внимание на то, что идея 
свободы в большей степени, чем какая-либо другая, подвержена 
«величайшим недоразумениям» [Налимов, 1989, с. 127]. В спон-
танном состоянии творческого самовыражения не существует ра-
циональной детерминированности. Свобода субъекта является 
условием его творческой деятельности. 

Освещая воззрение Декарта на свободу субъекта, имеет 
смысл провести аналогию между классическим балетом и модерн-
танцем, соответственно отражающих степень проявления спон-
танности. 

Картезианское объяснение мира созвучно реальности клас-
сического балета. Рационализм декартовского учения представля-
ет собой отражение европейского стиля мышления как в контексте 
изобразительного искусства, так и в пластических формах художе-
ственного творчества. 

Канонизация балетных па в классическом танце является 
одной из его важнейших особенностей. Движения танцовщиков 
рационально предопределены в своих проявлениях. По существу, 
классический танец – это форма пластической свободы в ее огра-
ничении [Пименова, 1997, с. 37]. Поэтому существование академи-
ческих балетных рисунков, на наш взгляд, – это бытие свободы 
классической хореографии в ее «свернутом» виде. 

Известно то, что история классического танца представляет 
собой спорное явление в искусстве. Например, одним из спорных 
моментов выступает утверждение о незыблемости академического 
балета. Незыблемость можно воспринимать как невозможность к 
саморазвитию. Классический же балет в своей исторической пер-
спективе претерпевал художественные метаморфозы. Согласно 



Декартовский рационализм как выражение «свернутой» свободы : 
бытие сознания и танец 

 65 

известнейшему историку балета Л.Д. Блок, пуанты, как вид сцени-
ческой балетной обуви, изначально были прерогативой мужского 
танца. Далее, этот старт был передан женской классической хорео-
графии. Здесь нельзя не отметить воздушность танца «неземной» 
Марии Тальони, итальянской прима-балерины XIX в. (1804–1884). 

Канонизация сценического костюма (пачки и т.д.) также ме-
нялась по причине усложнения движений танца и характера пере-
даваемых танцевальных ролей. Как писал известный исследова-
тель истории русского балета Ю.А. Бахрушин: «Изменения в танце 
повлекли за собой и изменения в костюме. Танцевальное платье с 
высокой, широкой талией и соответственно удлиненной узкой юб-
кой, оканчивающейся на середине голени, было заменено корса-
жем с очень узкой талией и значительно укороченной широкой 
двойной юбкой» [Бахрушин, 1977, с. 93–94]. 

Исходя из ранее предложенной идеи, связать рационализм 
Декарта с классическим танцем, в нашу задачу входит – показать, 
как еще рациональная стихия классического танца могла о себе 
оповестить европейский хореографический мир. И одним из оче-
редных доказательств является обязательное наличие сюжета ба-
летного спектакля. Сюжетная линия с необходимостью пронизы-
вала все течение балетной драматургии. Это своего рода одна из 
специфических черт художественного мышления академической 
хореографии. 

Рациональность классического танца усматривается и в том, 
насколько те или иные балетные па приобретали степень абстра-
гированного выражения. Подобное выражение лишало танец при-
сутствия чувственности, столь характерной для модерн-танца, 
представляющего собой систему художественного отражения 
социальных коллизий XX в. в ритмопластических формах. 

Что же касается академизма в балете, то приведем определе-
ние классического танца, данного Л.Д. Блок в ее книге «Классиче-
ский танец»: «Классический танец – система художественного 
мышления, оформляющего выразительность движений, присущих 
танцевальным проявлениям человека на различных стадиях куль-
туры. В классический танец эти движения входят не в эмпириче-
ски данной форме, а в абстрагированном до формулы виде… 
Классический танец схематизирует прыжок, исчерпывая все его 
возможности» [Блок, 1987, с. 25]. 



Миловац Ж.В. 

 66 

Тот хаос, который так близок спонтанной природе модерн-
танца с его экспрессией, непостоянством, классический балет до-
водит до телесной рациональности, отрицающей в себе импрови-
зационное начало. «Хаос движений уже приведен в порядок в 
классическом танце» [Блок, 1987, с. 26], а модерн-балет является 
отражением джазового настроения исполнителей, очень близкого 
их спонтанному состоянию. По существу, спонтанная природа мо-
дерн-балета – это язык спонтанной невербальной выразительности 
с его архетипической окраской. В классическом же танце «все не-
естественно с точки зрения первобытных танцевальных побужде-
ний» [там же, с. 29]. 

Бытие классического балета – это бытие не спонтанной хо-
реографии. Это канонизация свободы в ее пластическом телесном 
языке. Классический танец – это форма декартовской «мысли» в ее 
телесном воплощении. 

Модерн-танец тяготеет к импрессионистической манере в 
хореографии, к телесной свободе. Модерн-балет – это форма не-
вербального протеста против художественных канонов в контексте 
танцевального творчества. Импрессионистический характер мо-
дерн-танца проявляется в том, насколько исполнитель способен 
передать палитру чувственных ощущений. В этом плане импрес-
сионистический талант был свойственен творчеству Айседоры 
Дункан. Для нас важно, исходя из предложенной идеи соотнесения 
двух жанров в балете, показать насколько свобода тела в танце пе-
редает гамму чувств, столь явственно присутствующую в хорео-
графических постановках Дункан. 

Можно было бы перечислить целый ряд исполнителей в 
стиле модерн-танца. Но это не является одной из главных задач 
данной работы. Важно доказать то, что спонтанная особенность 
модерн-танца с его особым языком воплощения разрушает тради-
ции старого академического балета с его рационализмом, интра-
вертным характером свободы, где «царит» сюжетная канва. 

Бессюжетность как особенность хореографии была свой-
ственна и неоклассическому танцу, в частности представленному в 
творчестве выдающегося деятеля искусства, балетмейстера Джор-
джа Баланчина. Трагический секс-символ хореографии начала ХХ 
в., русский танцовщик дягилевской антрепризы Вацлав Нижин-
ский точно подметил одну из черт модерн-танца: «Сюжет не надо 



Декартовский рационализм как выражение «свернутой» свободы : 
бытие сознания и танец 

 67 

сочинять. Балетный сюжет должен быть никаким или общеизвест-
ным. В ходе балета следует размышлять не больше, чем разгляды-
вая картину или слушая симфонию» [Красовская, 1974, с. 176]. 

Таким образом, диалог рационализма и иррационализма в 
истории хореографии виден на примере классического балета и 
модерн-танца. Рационализм Декарта выступает способом согла-
шения между рационалистической европейской культурой и 
утверждающейся в ней ницшеанской силы искусства с его диони-
сийским воплощением художественной реальности. 

Если декартовский рационализм – это один из способов су-
ществования художественного бытия, то философия экзистенциа-
лизма, позволим допустить, являет собой вид иной, спонтанной 
художественной реальности, истинной в своем бытии. 

Список литературы 

1. Афоризмы старого Китая. – Москва, 1991. – 190 с. 
2. Бахрушин Ю.А. История русского балета. – Москва : Просвещение, 1977. – 

287 с. 
3. Блок Л.Д. Классический танец. – Москва : Искусство, 1987. – 556 с. 
4. Декарт Р. Соч. : в 2 т. – Москва : Мысль, 1989. – Т. 1. – 654 с. 
5. Князева Е.Н. Одиссея научного разума. – Москва : РАН. ИФАН, 1995. – 228 с. 
6. Красовская В.М. Нижинский. – Ленинград : Искусство, 1974. – 208 с. 
7. Налимов В.В. Спонтанность сознания: вероятностная теория смыслов и 

смысловая архитектоника личности. – Москва : Прометей, 1989. – 287 с. 
8. Пименова Ж.В. Художник: его бытие в спонтанном сознании. – Москва : Ин-

ститут человека. РАН, 1997. – 180 с. 
9. Яковлев Е.Г. Эстетическое как совершенное. – Москва : Полиграф : Издат. 

Сервис, 1995. – 405 с. 
10. Jaspers K. Vom Ursprung und Ziel der Geschichte. – Zürich : Artemis-Verlag, 

1949. – 360 S. 
 



Хлебников Г.В.  

 68 

УДК 123                                                DOI: 10.31249/rphil/2022.02.05 
ХЛЕБНИКОВ Г.В.∗ КОЖЕВ ПРОТИВ СОЛОВЬЕВА : КОНЦЕПТ 
СВОБОДЫ И ЕГО ЮРИДИЧЕСКИЙ АСПЕКТ В АТЕИСТИЧЕ-
СКОЙ И РЕЛИГИОЗНОЙ ФИЛОСОФИИ. ЧАСТЬ ПЕРВАЯ. 

Аннотация. В статье анализируется проблема свободы и 
необходимости в философии В. Соловьева и А. Кожева как рели-
гиозной и атеистической мысли. 

Ключевые слова: Гегель; Кожев; Бог; свобода; необходи-
мость; раб; господин; философия действия; Д. Дэвидсон. 
KHLEBNIKOV G.V., KHLEBNIKOVA Yu.G. Kozhev V. Solovyov : 
The concept of freedom and its legal aspect in atheistic and religious 
philosophy. Part 1. 

Abstract. The article analyzes the problem of freedom and 
necessity in the philosophy of V. Soloviev and A. Kozhev as religious 
and atheistic thought. 

Keywords: Hegel; Kojève; God; freedom; necessity; slave; lord; 
philosophy of action; D. Davidson. 
 

Свобода представляет одну из фундаментальных ценностей 
человеческого существования. Крупные преобразования (напри-
мер, революции, смена режима и власти) в любом государстве и 
обществе, как правило, всегда оправдываются стремлением при-
обрести в результате данных преобразований бо́льшую, чем преж-
де свободу. Кроме того, свобода выступает важнейшим критерием 
общественного развития. 

                                                      
∗ Хлебников Георгий Владимирович, начальник Отдела философии 

ИНИОН РАН, кандидат философских наук, e-mail: gwvoloshin@gmail.com 



Кожев против Соловьева : концепт свободы и его юридический  
аспект в атеистической и религиозной философии. Часть первая 

 69 

Наше исследование несет задачу рассмотреть вопрос о раз-
личии в подходах А. Кожева и В. Соловьева к трактовке понятия 
«свобода». Мы не претендуем на исчерпывающий и всесторонний 
анализ этого вопроса, а также мы не будем принимать решение в 
пользу того или иного из предложенных мнений, а скорее созда-
дим условия для их противопоставления и / или диалога между 
ними. 

Проблема свободы общества и человека остается актуальной 
и на сегодняшний день. Она уже давно рассматривается в рамках 
прикладных наук. Политологи, социологи и представители других 
общественных дисциплин стремятся в разных аспектах рассмот-
реть особенности проблемы свободы человека. 

Особенный интерес представляет рассмотрение вопроса 
свободы с религиозной и атеистической точек зрения. Среди мно-
гообразия концепций свободы в христианской и атеистической 
философии можно найти точки их соприкосновения. 

Актуальность избранной темы определяется также насущной 
потребностью философской науки в исследованиях основных яв-
лений и понятий, связанных с понятием «свобода». Прежде всего, 
это понятия «свобода воли», «ответственность за действие», 
«справедливость законодательства», «господин и раб», «свобода 
выбора», «нравственность», «труд», «борьба» и др. Рассмотрение 
данных понятий позволит полнее понять, как проблема свободы 
трактуется в атеистической и религиозной философии. 

Семантической стороной понятия «свобода», ее наиболее 
емким выражением является слово «воля». Еще у Гегеля мы нахо-
дим определение, согласно которому свобода вообще есть свобода 
воли. В понятие «воля» включен не только «произвол», а именно 
совершение того, чего хочет человек, но и чувство долга и ответ-
ственности. 

«Проблема свободы личности постоянно сопрягается с во-
просом о границах этой свободы. На вопрос о возможности лич-
ной свободы, о ее наличии можно ответить: она везде и всегда, где 
есть “я”, личность, которая не только совершает выбор, но и кон-
струирует его и осознает свою ответственность. Ответственность 
как оборотная сторона свободы – нелегкое бремя, не каждый готов 
брать это бремя на себя, поэтому довольно часто мы наблюдаем 



Хлебников Г.В.  

 70 

«бегство» от свободы, от самого себя, конформизм, распыление 
личности»1. 

Однако встает вопрос: всегда ли человек несет ответствен-
ность за свои действия. Вместе со святым Августином мы видим 
парадокс, характеризующий христианскую мысль. Если действия 
человека являются следствием божественного предопределения, 
если действия человека, направленные на благо, являются след-
ствием божественного влияния на него, то обязательно встает во-
прос об истинной свободе человека и его ответственности. Точнее, 
встает и вопрос о теодицее – об ответственности Бога или челове-
ка перед природой греха. 

Итак, важным является рассмотреть, как свобода воли от-
дельного человека трактуется в религиозной и атеистической фи-
лософии на примерах философских взглядов А. Кожева и В. Соло-
вьева. Также важным является рассмотреть с точки зрения религии 
и атеизма, кто несет ответственность человека за его действия: он 
сам, Бог или государство. 

Так, если человек не несет ответственности за свои дей-
ствия, не может выбирать, как ему действовать в той или иной си-
туации: правомерно и справедливо ли применения наказания (как 
со стороны Бога, так и со стороны государства) по отношению к 
человеку. Будет рассмотрено также от чего зависят преступления 
человека в рамках данного подхода и правомерно ли наказание по 
отношению к нему. 

Часть работы будет посвящена рассмотрению проблемы 
свободы с точки зрения права: будет рассмотрено, в каком госу-
дарстве, с каким режимом, по мнению рассматриваемых нами фи-
лософов, находит свое проявление, какие важные аспекты (спра-
ведливость или ее отсутствие, служение государству или Богу 
и т.п.) должны в нем проявляться. 

При этом будем учитывать, что В. Соловьев вырабатывает в 
теократии собственно религиозную правовую и политическую си-
стему, тогда как А. Кожев в своем наброске феноменологии права 
предлагает атеистические рамки. 

                                                      
1 Румянцев Л.Б. Философия основания свободы : дис. … канд. филос. 

наук. – Москва, 2003. – С. 4. 



Кожев против Соловьева : концепт свободы и его юридический  
аспект в атеистической и религиозной философии. Часть первая 

 71 

Поэтому мы сравним эти два вида права, обрамляющих сво-
бодное действие: с одной стороны, чисто светская система, где 
свобода является основополагающим понятием, а с другой – рели-
гиозная система, где в основе лежит, прежде всего, добро и Бог. 

Так, свобода воли будет рассматриваться с точки зрения 
правового и юридических аспектов, а также с точки зрения нрав-
ственного, что усиливает теоретическую значимость избранной 
темы, так как она позволяет всесторонне рассмотреть проблему 
свободы воли. 

Цель статьи – изучение концепта свободы в религиозной и 
атеистической философии (на примере философских взглядов 
В. Соловьева и А. Кожева) и его юридического аспекта. 

Задачи исследования, таким образом, следующие: 
1. Рассмотреть философские взгляды Августина Блаженного 

на проблему свободы личности: определить, обладает ли человек 
данной свободой и справедливо ли наказание Бога за зло человека. 

2. Определить философские взгляды В. Соловьева на про-
блему свободы воли, также определить, какой режим с точки зре-
ния права является основным для развития свободы, по мнению 
В. Соловьева. 

3. Выявить, как определяет свободу Гегель, какие трактовки 
даются таким понятиям, как раб и господин. 

4. Проанализировать философские взгляды А. Кожева на 
проблему свободы человека, а также рассмотреть, каким образом в 
его трудах рассматриваются взгляды Гегеля. 

5. Отметить, как в «теории действия» объясняется то, от чего 
зависит наш выбор выполнять или нет то или иное действие. 

В целом, в рамках нашей работы мы попробуем ответить на 
следующие вопросы, ответы на которые найдем в трудах 
А. Кожева и В. Соловьева и представим в виде таблицы: 

1. Чем действия атеиста отличаются от действий религиоз-
ного человека? 

2. Несет ли религиозный человек полную ответственность за 
свои поступки? 

3. Может ли светский закон заменить закон Божий или 
наоборот? 

4. Как свобода воли связана с действием? 



Хлебников Г.В.  

 72 

5. В чем разница между атеистическим и религиозным 
взглядами на этот вопрос? 

Как мы отметили ранее, понятие «свобода» интересовало 
философов от античности до современности. Вопрос свободной 
воли и свободы человека в античности рассматривается в связи с 
тем, что судьбой человека управляет рок или судьба. Сила судьбы 
огромна и ей подвластны как люди, так и боги. 

Принцип детерминизма наряду с принципом субстанцио-
нального единства и принципом развития является фундаменталь-
ным принципом философского учения о бытии и свободе. Фило-
софский детерминизм имплицитно предполагает существование 
объективной необходимости. Однако если необходимости припи-
сывается абсолютный, ни от чего не зависящий характер, то слу-
чайности не остается места. Необходимость такого рода действи-
тельно приобретает характер рока, судьбы, предопределенной 
миру раз и навсегда свыше. На самом деле, необходимость отно-
сительна, так как она всегда опосредуется определенным кругом 
условий, наличие или отсутствие которых не всегда определяется 
необходимостью. Таким образом, диалектическому синтезу свобо-
ды и необходимости предшествовало нараставшее в своей интен-
сивности осознание их предельной противоположности. 

В средневековой религиозной философии свобода рассмат-
ривалась сквозь призму богословия, как проблема соотношения и 
взаимодействия индивидуальной человеческой воли с волей боже-
ственной. 

Наиболее глубоко и своеобразно проблема свободы разраба-
тывалась представителями немецкого классического идеализма 
(И. Кант, И.Г. Фихте, Ф.В. Шеллинг, Г.В.Ф. Гегель), которые по-
своему выразили интересы развивающейся немецкой буржуазии. 

Определенный вклад в исследование проблемы свободы 
внесли диссертационные работы Р.Н. Нигматулина (Онтологиче-
ские аспекты судьбы и свободы воли), В.Н. Самченко (Связь и 
свобода), Е.В. Штифановой (Ситуационный анализ свободы лич-
ности), H.A. Яковлева (Диалектика личной свободы и отчужде-
ния), С.А. Ветрова (Отчуждение в трансформируемом обществе), 
Черемина Н.Б. (Аксиологический аспект свободы), Вахина A.A. 
(Концепция самоорганизующегося мира), Шевлокова  (Методоло-
гия исследования сложных самоорганизующихся систем), Канда-



Кожев против Соловьева : концепт свободы и его юридический  
аспект в атеистической и религиозной философии. Часть первая 

 73 

линцевой JI.E. (Свобода и экзистенциализм), В.Г. Самарина (Кон-
формизм), В.В. Козловского (Социальные ценности: анализ осно-
ваний российской модернизации), Ю.Н. Соколова (Циклы соци-
альных систем: проблемы методологии) и др. 

Так, мы можем наблюдать, что степень изученности про-
блемы свободы является достаточно высокой: однако ранее не бы-
ло проведено исследования понятия свободы в религиозной и ате-
истической философии с точки зрения юридического аспекта на 
примере философских взглядов таких философов, как А. Кожев и 
В. Соловьев. Чем и объясняется научная новизна проекта. 

В нашем проекте основными источниками будут работы 
В. Соловьева и А. Кожева, а также Гегеля и Августина Блаженно-
го, чьи философские взгляды легли в основу данных философов. 
Помимо этого будут рассмотрены труды представителей «теории 
действия». 

Так, в нашей работе будут использованы следующие кон-
цепции В. Соловьева: 

1. Учение о Богочеловечестве, где рассмотрены аспекты ме-
тафизики всеединства и даны представления о Богочеловечестве. 

2. Понятие о Боге1. 
3. Свобода воли2. 
А также труды Августина Блаженного: 
1. О свободе воли3. 
К данным трудам мы обратимся, чтобы выяснить то пони-

мание человеческой свободы и истории, которое в них содержит-
ся. Какие представления о Боге, о личности и ее свободе дают ре-
лигиозные философы. 

Данные труды также позволят ответить на важный ключевой 
вопрос: ограничивает ли религия свободу человека, справедливо 
ли наказание Бога по отношению к человеку, совершившего пре-
ступление. Из концептуальных инструментов, которые мы попы-
                                                      

1 Соловьев В. Чтения о Богочеловечестве // Соловьев В. Собр. соч.: в двух 
томах. – Москва : Правда, 1989. – Т. 2. – С. 17–90. 

2 Соловьев В. Собр. соч. : в двух томах. – Москва : Правда, 1989. – Т. 2. – 
736 с. 

3 Августин Аврелий. О свободе воли / пер. С. Неретиной // Антология 
средневековой мысли (Теология и философия европейского Средневековья) : в 
2 т. – Санкт-Петербург : РХГИ, 2001. – Т. 1. – С. 25–66. 



Хлебников Г.В.  

 74 

таемся развернуть вход нашей работе, мы хотим обратить особое 
внимание на учение Владимира Соловьева о Богочеловеке, на по-
нятия Божьей воли и воли человека. 

Также нами будут проанализированы следующие труда 
А. Кожева: 

1. Введение в чтение Гегеля1. 
2. Идея смерти в философии Гегеля2. 
3. Понятие власти3. 
4. Атеизм4. 
Для рассмотрения особенностей таких понятий, как раб и 

господин, и чтобы проследить, какие аспекты гегелевской фило-
софии были переосмыслены А. Кожевым, мы рассмотрели следу-
ющие труды Гегеля: 

1. Философия истории5. 
2. Наука логики. 
Комментарии Кожева – русского эмигранта, принадлежаще-

го к французскому направлению мысли, есть не что иное, как про-
должение текста Гегеля в современности. Желание Кожева вер-
нуться к Гегелю имеет определенную цель: восстановить в правах 
понятие «негативность». В предшествующей, догегелевской фило-
софской традиции негативность понималась как некое деструк-
тивное начало. Феноменология Гегеля дала возможность для по-
нимания негативности в контексте креативности, свободы и 
желания. 

Парадоксальным образом через отрицание гегелевского он-
тологического единства Кожев свободно разворачивает концеп-
цию негативности. Понятие «свобода» оказывается ключевым для 
чтения Кожевым Гегеля, так как свобода проблематизируется в 
контексте различия между независимыми субъектами и субъекта-
ми и миром. 
                                                      

1 Кожев А. Введение в чтение Гегеля. – Санкт-Петербург : Наука, 2003. – 
792 с. 

2 Кожев А. Идея смерти в философии Гегеля. – Москва : Логос : Прогресс-
Традиция, 1998. 

3 Кожев А. Понятие власти. – Москва : Праксис, 2006. – 192 с. 
4 Alexandre Kojève. Athéisme. – Moscou : Pracsis, 2007. 
5 Гегель Г. Сочинения : в 14 т. – Москва, 1959. – Т. 8 : Гегель Г. Филосо-

фия истории. – 468 с. 



Кожев против Соловьева : концепт свободы и его юридический  
аспект в атеистической и религиозной философии. Часть первая 

 75 

Для того чтобы рассмотреть, от чего зависят действия чело-
века, мы рассмотрели труды следующих представителей «теории 
действия». С помощью изучения данных трудов мы проанализиру-
ем вопрос о понятии «свобода действий» в частности: 

1) Марка Нойберга и его труда «Теория действия»1. 
2) Дональда Дэвидсона2. 
3) Рене Билодо и его труд «Философия действия»3. 
Как видим, в основе нашей работы лежат труды Кожева (как 

теоретика одной из разновидностей атеизма) и его религиозных 
противников, в частности Соловьева (но и во многом – святого 
Августина). 

Руководящая нить нашей работы состоит именно в том, что-
бы нарисовать это противопоставление между атеизмом и религи-
озной мыслью. Мы рассмотрим его сначала в связи с вопросом о 
свободной воле, а затем с правовой (атеистической или религиоз-
ной) системой, обрамляющей эту свободу воли. 

Методологическую основу исследования составляют как 
общенаучные методы исследования. К общенаучным методам ис-
следования, примененным при написании курсового проекта, от-
носятся дедукция, анализ и описание источников. 

Также в качестве исходного методологического ориентира 
исследования используются принципы объективности и полноты 
изложения материала, принцип единства логического, применен и 
компаративистский подход к рассмотрению проблемы различия и 
схожести идей, комплексного анализа для выявления особенно-
стей и общего, содержащегося в рассматриваемом направлении 
философской мысли. 

                                                      
1  Neuberg M. Théorie de l’action. Textes majeurs de la philosophie analytique 

de. l’action. – Liège : Margada, 1991. – 318 с. 
2 Davidson D. Action et événement / trad. Pascal Engel. – Paris : PUF, 1993. – 

448 с. 
3 Bilodeau R. «Philosophie de l’action» // Pascal Engel, Précis de philosophie 

analytique. – Paris : PUF, 2000. – P. 189–212. 



Хлебников Г.В.  

 76 

Глава 1. Понятие «свобода» в религиозной философии 
1.1. Взгляды Августина Блаженного на проблемы  

свободы воли личности 

В данном разделе мы рассмотрим, как Августин Блаженный 
в своих трудах рассматривал проблему свободы воли личности в 
рамках религиозной философии. Ответим на вопросы: может ли 
человек быть свободным, ответственен ли он за свои поступки, как 
свобода личности связана с государством. 

Проблема свободы личности в религиозном аспекте начина-
ет рассматриваться св. Августином – христианским теологом, 
представителем западной патристики. Августин жил на закате ан-
тичности и является самым крупным раннехристианским мысли-
телем, в трудах которого с предельной яркостью выразился пере-
ход от античного мировоззрения к средневековому. 

По мнению Августина, человек получил свободу воли с са-
мого начала своего происхождения: (и только от него зависит) со-
хранять райское совершенство или потерять его. Обладая свобо-
дой выбора, Адам и Ева выбрали грехопадение, после которого у 
всех людей появилась воля к греху: каждый человек в этом мире 
грешен и он может быть спасен только благодаря божьей благода-
ти. По мнению Августина, благодать «выступает в роли авторите-
та, которая направляет разум на первоначальный путь, показывает 
человеку его греховность. Здесь божественная благодать (открове-
ние) является ориентиром разума, индивид приступает к самопо-
знанию и поискам Бога, поискам счастья»1. 

Так, св. Августин отрицал, что человек имеет добродетели и 
свободу в себе. На данную точку зрения повлияло увлечение Ав-
густина взглядами манихейства, которые полагали, что грех исхо-
дит не от свободной воли, а, скорее, от универсального злого нача-
ла, которое проникает в нас. 

Однако он одновременно также подчеркивал, что сущность 
человеческой души проявляется в волевой деятельности. Призна-
вая наличие свободы воли, он называет ее свободой выбора. Бог 
предоставляет человеку делать выбор между добром и злом. 

                                                      
1 Азербаев А.Д. Свобода воли и выбора в наследии Августина Блаженного 

и философии Аль-Фараби // World science. – 2006. – № 7(11). – С. 43–46.  



Кожев против Соловьева : концепт свободы и его юридический  
аспект в атеистической и религиозной философии. Часть первая 

 77 

И именно человек создает зло, когда делает выбор в его пользу. 
В свою очередь, Бог не несет ответственности за выбор человека, 
хотя и знает заранее выбор той или иной личности1. 

Бог – это источник истины, красоты и добра. Человек, свер-
шая добро как действие божественного начала, обладает благода-
тью. Стремление к абсолютному добру может рассматриваться как 
нравственный подвиг. Нравственный подвиг приводит человека к 
реализации всех его возможностей и таким образом свобода ста-
новится уже не только моральной, но и онтологической категорией. 

Бог предопределяет только праведный путь человека, путь 
добра, а за творимое человеком зло Бог может карать. Именно бо-
жье наказание, с точки зрения Августина, является доказатель-
ством того, что человек обладает свободой воли. В своей книге 
«О свободе воли» Августин объясняет Эводию и подводит своего 
читателя к основной мысли: если бы человек был лишен свободы – 
наказание от Бога за грех было бы бессмысленным. То есть, если 
бы все поступки зависели от божьей воли, то наказывать того, кто 
их совершал недобровольно, не по своей воле, было бы несправед-
ливо, а Бог не может быть несправедливым. Потому «Бог должен 
был дать человеку свободную волю». 

При этом совершая зло, человек становится рабом греха (т.е. 
внешне он кажется свободным: волен делать все, что пожелает, 
однако внутренне – он раб греха); следуя же заповедям человек 
становится свободным (внешне он кажется тем, кто следует чужой 
воле, однако свершая добро, человек становится свободным). 

Августин подчеркивал, что у каждого человека есть душа, 
которая является более важной, чем тело: душа человека, его 
внутреннее измерение, имеет ценность более высокую, чем его 
тело. Августин говорит о том, что душа человека, увлекаемая мас-
сой чувственных вещей, утрачивает изначально присущее ей един-
ство с Богом и не может постичь истину2. 

Итак, Августин подчеркивал, что люди нравственно свобод-
ные могут делать выбор: служить Богу и абсолютному добру или 
свершать зло. При этом зло не свойственно Богу, оно свершается 

                                                      
1 Гончарова А.В. Ценностная модель человека в философии Августина 

Блаженного // Вiсник СевНТУ. – 2013. – № 141. – С. 141–144. 
2  Августин Аврелий. Исповедь. – Москва : Ренессанс, 1997. – С. 124. 



Хлебников Г.В.  

 78 

именно по воле человеческой, но его свершение не делает челове-
ка свободным, а делает его рабом греха. 

К тому же из-за грехопадения Евы и Адама каждый человек, 
так или иначе, греховен и в этом у него нет свободы выбора, и 
только, стремясь совершать абсолютное добро, развивая в себе 
духовное начало, житья по божьим заповедям, человек начинает 
обладать благодатью, и при этом становится свободным. Свобода – 
это не просто состояние свободной воли, это на самом деле ре-
зультат действия благодати, избавляющей людей от греха и его 
последствий.  

При этом нужно отметить, что благодать и свобода воли в 
учении Августина Блаженного взаимосвязаны, при этом роль бла-
годати является главенствующий, свободную волю Августин не 
отрицал и, напротив, всегда порицал тех, кто превозносил благо-
дать до отрицания свободной воли. По его мнению, отсутствие 
свободы воли являлось бы доказательством несправедливости Бо-
га, так как он бы наказывал человека за свершение поступков, ко-
торые он реализует без своей воли. 

1.2. Взгляды В. Соловьева на проблему свободы воли личности 

Особое развитие проблема свободы личности получила в ре-
лигиозной философии конца XIX – начала ХХ в. Например, тему 
свободы воли поднимал В. Соловьев. 

По мнению В. Соловьева, человек обладает двумя личностя-
ми (началами): метафизическое существо – высшее достоинство и 
предназначение человека; эгоизм – негативное, материальное бы-
тие, но при этом сущность человека, потеряв которую, человек 
утратит свое «я». Так, В. Соловьев раскрывает одно евангельское 
изречение: то, где потеря души приравнивается к ее сбережению, а 
сбережение души к ее потере: 

«…Под спасительною потерей души разумеется <…> не са-
моубийство метафизического существа, а только нравственное 
умерщвление его эгоизма. То, что в этом евангельском изречении 
называется душою, что мы обыкновенно называем нашим “я”, или 
нашей личностью, есть не замкнутый в себе и полный круг жизни, 
обладающий собственным содержанием, сущностью или смыслом 
своего бытия, а только носитель или подставка чего-то другого, 



Кожев против Соловьева : концепт свободы и его юридический  
аспект в атеистической и религиозной философии. Часть первая 

 79 

высшего. Отдаваясь этому другому, забывая о своем “я”, человек 
как будто теряет себя, жертвует собою, но на самом деле он 
утверждает себя в своем истинном значении и назначении, напол-
няет свою личную жизнь истинным содержанием, с которым она 
нераздельно сливается, превращает ее в вечную жизнь»1. 

Итак, в человеке есть две личности: метафизическое суще-
ство и эгоизм. Уничтожая эгоизм, человек забывает свое «я». Од-
нако важным является, что человек и не должен обладать соб-
ственным «я», он должен являться подставкой, носителем для 
метафизического, высшего существа. 

В свою очередь, «эгоизм есть только мнимое самоутвержде-
ние человеческой личности. Действительно же она утверждает се-
бя тогда, когда вольно и сознательно отдается другому, высшему; 
эгоизм же на самом деле есть отделение личности от ее жизненно-
го содержания, – отделение подставки, ипостаси бытия от сущно-
сти, разрыв между существованием и его целью, между внешним 
фактом и внутренней ценностью, между тем, что живет, и тем, ра-
ди чего стоит жить. Такое отделение обращенного на себя “я” от 
его жизненной сущности есть, без сомнения, нравственная смерть 
и гибель души»2. 

То есть человек не должен стремиться сохранить свое «я», 
так как оно является чем-то низшим, человек же должен стремить-
ся к отказу от эгоизма, чтобы проявлять себя как начало метафизи-
ческое – как нечто высшее, существо, направленное к духовному. 

Отказ от эгоизма равнозначен отказу от зла и приход к доб-
ру, однако обязательным является изведать добро: «не изведав зла, 
человек не узнает добра, не осознает безусловной полноты содер-
жания последнего, к которой только можно и должно стремиться 
человеческой личности в силу присущей ей божественной без-
условности». Именно решение стать на путь истинный – путь 
добра, является результатом свободного избрания. 

Однако человеку нужно помнить, что необходимо для реа-
лизации божественного единства. Но не как нечто самодостаточ-
ное и самодовлеющее, а лишь как низший, преходящий момент, 

                                                      
1 Соловьев В. Чтения о Богочеловечестве // Соб. соч. : в двух томах. – 

Москва : Правда, 1989. – Т. 2. – С. 17–90. 
2 Там же. – С. 20. 



Хлебников Г.В.  

 80 

подобно тому, как низшее состояние зародыша необходимо в про-
цессе эволюции для совершенствования организма. 

При этом способность быть носителем чего-то высшего мо-
жет проявляться по-разному: сознательно и вольно и как самоцель. 
Так, самоцель проявляется как самоутверждение, как эгоизм: че-
ловек совершает добрые дела, отказывается от греха, чтобы удо-
влетворить свое тщеславие. 

Если же высшее существо проявляет себя сознательно и 
вольно, то человек выступает ипостасью божества, который обла-
дает сверхличной природой. При этом сверхличность имеет не та-
кие мысли, сознание, волю, как мы. Личность может быть носите-
лем сверхличных мыслей Бога, как мы отмечали ранее, только в 
том случае, если человек забудет о своем «я» отодвинет на задний 
план свои взгляды, убеждения, мировоззрение. 

В. Соловьев рассматривает личность как ипостаси Бога и 
сверхличностного существа, которое может проявлять свою сво-
боду. Так, личность – это существо, которое не определяется толь-
ко своею натурой, а является свободной от нее. 

Например, автор приводит параллель с языческими боже-
ствами: «в более высоких формах языческой религии – разве Ге-
лиос посылает свои лучи потому, что ему так вздумается, а не по-
тому, что он имеет светоносную, солнечную природу? Разве Гадес 
пребывает в подземном царстве вместо Олимпа по свободному 
предпочтению и решению, а не потому, что у него природа суще-
ства преисподнего?»1. То есть то, что только зависит непосред-
ственно от своей природной сущности – не может называться лич-
ностью, тем более свободной, так как свободная личность – это та 
личность, которая не зависит от своей собственной сущности, ха-
рактера и природы. 

Однако возникает вопрос: почему человек не может одно-
временно сохранять свою сущность и быть свободным? Человек 
не всегда может выбирать свое существо, которое, в свою очередь, 
может стремиться к злу, но у него есть выбор – отказаться от своей 
сущности, начать совершать добро и стать носителем божествен-
ного. 

                                                      
1 Соловьев В. Чтения о Богочеловечестве // Соб. соч. : в двух томах. – 

Москва : Правда, 1989. – Т. 2. – С. 19. 



Кожев против Соловьева : концепт свободы и его юридический  
аспект в атеистической и религиозной философии. Часть первая 

 81 

Таким образом, для проявления в человеке сверхличности, 
чтобы он смог стать носителем для ипостаси божества, он должен 
отказаться от своих убеждений, мировоззрения, от своего характе-
ра. Однако в книге «Чтение о Богочеловечестве» Соловьев под-
черкивает, что свобода – это проявление собственного характера, 
своей сущности, субъекта, вызванного соответствующим внешним 
мотивом. Субъект действует от себя и определяется своей соб-
ственной сущностью, и в этом состоит необходимость именно 
данного действия субъекта. Однако, как мы отмечали, не только 
добро, но и зло является средством проявления собственного су-
щества соответствующего субъекта, следовательно, следованию 
своей сущности делает человека рабом своих злых поступков. 
Стремление же к добродетели делает человека свободным. 

Нужно отметить, что в начале своего философского творче-
ства В. Соловьев определял свободу, как выбор между проявлени-
ем человеком своего эгоизма либо служением интересам общей 
жизни всечеловечества и сознательным подчинением им. То есть у 
человека есть свобода выбора подчиняться своим интересам, про-
являть свою сущность (характера, мировоззрения и т.п.) или слу-
жить сущности интересам общего (являться носителем ипостаси 
божества). 

Однако в дальнейшем философ пересмотрел свои взгляды и 
развил ту мысль, которую мы рассмотрели ранее, что свобода – 
это освобождение и независимость человека от своей сущности, 
т.е. проявление свободы возможно только в рамках освобождения 
от зависимости от самого себя. 

Свобода не может проявляться, если человек выражает свои 
интересы, проявляет свою сущность, только свое природное нача-
ло, она возможна только в том случае, когда является носителем 
сверхличных мыслей, подчиняется божественному началу и в лич-
ности находит объединение божественного и человеческого начал. 

Богочеловеком В. Соловьев считал Иисуса Христа, который 
объединил в себе человеческое, природное и божественное начала. 
Именно к такому объединению внутри себя должен стремиться не 
только человек, но и все человечество: стремясь отпустить свое 
«я» и давая возможность проявиться божественному началу, чело-
век приобщается к делу Христа Богочеловека, так как «сочетание 
трех начал, совершившееся в лице духовного человека Иисуса 



Хлебников Г.В.  

 82 

Христа единично, должно совершиться собирательно в одухотво-
ренном через него человечестве»1. В мире будет процветать добро, 
правда и справедливость только в том случае, если в человеке 
найдет воплощение Бог. Но при этом все человечество должно 
стремиться к нравственному совершенству. 

При этом В. Соловьев отмечает, что до грехопадения един-
ство с Богом было непосредственным, однако в современном гре-
ховном мире новое единство «должно быть достигнутым, оно мо-
жет быть только результатом свободного дела, подвига и подвига 
двойного – самоотвержения человеческого и божеского»2. 

С точки зрения этики и нравственности, подчеркивал В. Со-
ловьев, свободен тот человек, у которого дух преобладает над пло-
тью, что помогает раскрыть нравственное достоинство. При этом 
плотские влечения порабощают человека, также несвободен тот 
человек, целью которого является тщеславие и гордость3. 

К тому же, автор отмечает, что человек обладает свободой, 
которую ему даровал Бог: совершать добро или зло. Добро, совпа-
дающее, по Соловьеву, с правдой, – это верховная категория эти-
ки. Призванием этики (и человека в целом) является, считал Соло-
вьев, оправдание (обоснование, утверждение, защита) добра. Зло – 
противонравственное бытие. При этом любой человек в своей 
жизни может совершить зло, однако главной его задачей является 
не остаться на данном противонравственном пути, а начать совер-
шать добро. 

С точки зрения права В. Соловьев подчеркивает, что в госу-
дарстве авторитет должен принадлежать церкви и ее верховному 
представителю, именно церковь должна быть нравственным ис-
точником; власть должна принадлежать царю, а живой совет с Бо-
гом – пророкам. Данный вид власти (объединение светской и ду-
ховной, но при этом государство подчиняется церкви) философ 
обозначил как свободная теократия. 

Верховенство церкви обосновывается тем, что она является 
«действительной и предметной формой царствия Божья»; она есть 
                                                      

1 Соловьев В. Собр. соч. : в двух томах. – Москва : Правда, 1989. – Т. 2. – 
С. 272. 

2 Там же. – С. 337. 
3 Суханова Н.А. Свобода, духовность и нравственность в русской религи-

озной философии // Социология власти. – 2017. – № 2. – С. 144. 



Кожев против Соловьева : концепт свободы и его юридический  
аспект в атеистической и религиозной философии. Часть первая 

 83 

«живое тело Божественного Логоса», содержащее в себе человече-
ство, поскольку оно «воссоединено со своим божественным нача-
лом во Христе»1. При этом теократия должна быть именно сво-
бодной, так как позволяет свободно осуществлять нераздельное 
единство духовной и светской власти: в такой общественной орга-
низации христианство ставит целью не только достижение личной 
святости, но и общественной справедливости»2. 

Государство должно строиться по канонам христианства: 
человек не должен эксплуатировать труд другого человека, долж-
на быть справедливая организация труда и т.д. В. Соловьев под-
черкивал, что личная свобода каждого должна охраняться на зако-
нодательном уровне. При этом единство должно сохраняться не 
только в рамках одного государства, важной задачей является 
мирное сближение народов. 

Однако В. Соловьев отмечает то, что в мире наблюдается 
использование религии, служение Богу, создание верховенства 
церкви только с такой целью, как получение прибыли, но при этом 
истинные заповеди божьи забываются. Так, В. Соловьев в своем 
произведении «Три разговора», в повести об антихристе отмечает, 
что наблюдается «последней акт исторической трагедии» как эпоху 
религиозного самозванства, «когда имя христово присвоят себе 
такие силы в человечестве, которые на деле и по существу чужды 
и прямо враждебны Христу»3. 

Например, во главе государства или церкви может стоять 
человек, с виду стремящийся к доброте и справедливости, в дей-
ствительности движимый не любовью, а самолюбием. Только не-
многие люди остаются верными христианству с его требованием 
преодоления земной ограниченности ради царствия Божия. 

В просвещенные времена, по мнению В. Соловьева, те, кто 
должны служить Богу, стыдятся «ненаучности» повествований о 
чудесах, веры в преображающую силу таинств, надежды на вос-
кресение во плоти и т.п. Для таких лиц христианская религия сво-
дится преимущественно к морали и христианские таинства низво-

                                                      
1 Суханова Н.А. Свобода, духовность и нравственность в русской религи-

озной философии // Социология власти. – 2017. – № 2. – С. 144. 
2 Там же.  
3 Там же. – С. 543. 



Хлебников Г.В.  

 84 

дятся на степень лишь символических действий. Это приспособле-
ние религии к современной науке и философии есть гибель не 
только христианства, но и самой морали. 

В. Соловьев задается целью построить мировоззрение, от-
крывающее духовные основы земного бытия, развитие которых 
приводит к царствию Божию, которое «есть полная реализация 
божественного в природночеловеческом чрез того Богочеловек-
Христа, или, другими словами, – полнота естественной человече-
ской жизни, соединяемой чрез Христа с полнотою Божества»1. 

Таким образом, В. Соловьев определяет свободу следующим 
образом: человек волен делать выбор, как и в пользу добра, так и в 
пользу зла. При этом свершение зла лежит в сущности человека, 
поэтому, если человек хочет быть по-настоящему свободным, он 
должен стремиться отказаться от своей сущности, от своего эгоиз-
ма, от свершения греха, а стать ипостасью божества, что позволит 
ему совершать добро, быть нравственно достойным человеком. 
Выбирая же свою сущность, свершение греха, человек кажется 
внешне свободным, однако внутренне он раб греха. 

С точки зрения этики: добро является нравственной катего-
рией, зло – безнравственной, поэтому каждый человек должен 
стремиться защищать добро и следовать ему. При этом он отмеча-
ет, что человек, в любом случае, может совершить зло, чтобы по-
настоящему понять, что такое добро. И выбор человека заключа-
ется в том, чтобы стать на праведный путь (путь добра, самоот-
вержения, служить интересам общества), и тогда в человеке будет 
проявляться не его негативная сущность и эгоизм, а божественное 
существо. 

В. Соловьев концепт свободы рассматривает не только в 
рамках отдельной личности, но и целого государства, а также об-
щества. Чтобы жители государства были свободны, в нем должен 
существовать режим свободной теократии, при котором происхо-
дит объединение светской (царь) и религиозной власти (верховен-
ство церкви), но при этом авторитет будет сохраняться именно у 
церкви. Однако он отмечает, что очень влажным является, чтобы 
представители обоих властей обладали чувством справедливости: 

                                                      
1 Соловьев В. Собр. соч. : в двух томах. – Москва : Правда, 1989. – Т. 2. – 

С. 301. 



Кожев против Соловьева : концепт свободы и его юридический  
аспект в атеистической и религиозной философии. Часть первая 

 85 

должна отсутствовать эксплуатация, честно выплачиваться зар-
плата и т.п. При этом он подчеркивает, что церковь должна строго 
следовать божьим заповедям, а не отходить от них из-за авторите-
та науки. 

Таким образом, с точки зрения философской религии чело-
век обладает свободой воли и ответственен за свои поступки (осо-
бенно за злые). Бог наделил человека свободой воли, чтобы тот 
мог выбирать между добром и злом, между телесным и духовным, 
при этом Бог не несет ответственность за зло человека. И если че-
ловек выбирает путь добра и духовного, то его настигает благодать, 
и он становится по-настоящему внутренне свободным от греха. 

Однако данной волей человек обладает не полностью: грех 
(и это связано с грехопадением Адама и Евы) и стремление ко злу 
могут быть заложены в сущности человека, при этом любой чело-
век совершает в своей жизни зло для того, чтобы с помощью срав-
нения познать, что такое добро. Человек может стать тогда сво-
бодным, когда, попробовав путь зла, откажется от данного пути и 
данной сущности и выберет путь добра. При этом свободный че-
ловек должен следовать только Закону Божьему, что позволит ему 
приблизиться к добру, а, следовательно, стать более свободным. 

В системе В. Соловьева человеческая жизнь приобретает 
нравственный смысл благодаря существованию духовного образо-
вания – Мировой Души, которая сохраняет целостность как тако-
вую, доминирует над единичностью и обособленностью. 

По мнению В. Соловьева, с точки зрения права любое госу-
дарство должно стремиться к справедливости, а также к неограни-
чению свободы граждан, объединению светской и церковной вла-
сти, служению заповедям божьим. 

Итак, мы можем сделать вывод, что с точки зрения религи-
озной философии свобода неразрывно связана с духовным нача-
лом и объединением его с природным и человеческим, что создает 
образ Божий или метафизическое существо внутри человека. Ду-
ховное начало подразумевает отказ от зла, от плотских желаний, 
стремление к добру, справедливости и другим важным нравствен-
ным канонам. При этом, познакомившись со злом, человек должен 
самостоятельно выбрать: готов он делать добро или зло, следова-
тельно, он несет ответственность за свой выбор, поэтому наказа-



Хлебников Г.В.  

 86 

ние по отношению к нему, если он совершает преступление или 
зло, правомерно. 

Список литературы 

1. Августин Аврелий. О свободе воли / пер. С. Неретиной // Антология средне-
вековой мысли (Теология и философия европейского Средневековья) : в 2 т. – 
Санкт-Петербург : РХГИ, 2001. – Т. 1. – С. 25–66. 

2. Азербаев А.Д. Свобода воли и выбора в наследии Августина Блаженного и 
философии Аль-Фараби // World science. – 2006. – № 7(11). – С. 43–46. 

3. Аристотель. Политика // Аристотель. Соч. : в 4 т. – Москва : Мысль, 1983. – 
Т. 4. – С. 376–644. 

4. Гайденко П.П. Владимир Соловьев и философия Серебряного века. – Москва : 
Прогресс-Традиция, 2001. – 472 с. 

5. Энциклопедия философских наук : в 3 т. – Москва : Мысль, 1975. – Т. 1 : Ге-
гель Г. Наука логики. – 452 с. 

6. Гегель Г. Сочинения : в 14 т. – Москва : Государственное социально-экономи-
ческое издательство, 1959. – Т. 8 : Гегель Г. Философия истории. – 468 с. 

7. Гончарова А.В. Ценностная модель человека в философии Августина Бла-
женного // Вiсник СевНТУ. – 2013. – № 141. – С. 141–144. 

8. Кожев А. Введение в чтение Гегеля. – Санкт-Петербург : Наука, 2003. – 792 с. 
9. Кожев А. Идея смерти в философии Гегеля. – Москва : Прогресс-Традиция, 

1998. – 208 с. 
10. Кожев А. Понятие власти. – Москва : Праксис, 2006. – 192 с. 
11. Лосев А.Ф. Владимир Соловьев и его время. – Москва : Молодая гвардия, 

2000. – 618 с. 
12. Мочульский К.В. Владимир Соловьев. Жизнь и учение // Вл. Соловьев: pro et 

contra. Личность и творчество Владимира Соловьева в оценке русских мысли-
телей и исследователей : антология. – Санкт-Петербург : РХГИ, 2000. – 
С. 556–890. 

13. Румянцев Л.Б. Философия основания свободы : дис. ... канд. филос. н. – М., 
2003. – № 6. – С. 79–92. 

14. Руткевич А.М. Философия права А. Кожева // Вопросы философии. – 2002. – 
№ 12. – С. 141–153. 

15. Соловьев В.С. Чтения о Богочеловечестве // Соловьев В.С. Собр. соч. : в двух 
томах. – Москва : Правда, 1989. – Т. 2. – С. 17–90. 

16. Соловьев В.С. Собр. соч. : в двух томах. – Москва : Правда, 1989. – Т. 2. – 
736 с. 

17. Столяров А.А. Аврелий Августин. Жизнь, учение и его судьбы // Августин 
Аврелий. Исповедь. – Москва : Ренессанс, 1991. – С. 5–51. 

18. Суханова Н.А. Свобода, духовность и нравственность в русской религиозной 
философии // Социология власти. – 2017. – № 2. – С. 143–148. 

19. Anscombe G.E.M. L’intentio. – Paris : Gallimard : Harvard University Press, 
2002. – 94 р. 



Кожев против Соловьева : концепт свободы и его юридический  
аспект в атеистической и религиозной философии. Часть первая 

 87 

20. Bilodeau R. «Philosophie de l’action» // Pascal Engel, Précis de philosophie 
analytique. – Paris : PUF, 2000. – Р. 189–212. 

21. Davidson D. Action et événement / trad. Pascal Engel. – Paris : PUF, 1993. – 448 p. 
22. Descombes V. «L’action» // Notions de philosophie, sous la direction de Dénis 

Kambouchner. – Paris : Gallimard, 2002. – Vol. 2. – P. 103–174. 
23. Gnassounou В. Textes clés de philosophie de l’action. Action, raison et delibe-

ration. – Paris : Vrin, 2007. – 120 р. 
24. Kojève А. Athéisme. – Moscou : Pracsis, 2007. – 457 р. 
25. Livet Р. Qu’est ce qu’une action? – Paris : Vrin, 2005. – 174 р. 
26. Neuberg М. Théorie de l’action. Textes majeurs de la philosophie analytique de 

l’action. – Liège : Margada, 1991. – 318 р. 
 



Мельник С.В. 

 88 

ЭТИКА 

УДК 94(470):297                                  DOI: 10.31249/rphil/2022.02.06 
МЕЛЬНИК С.В.∗ «ДЕКЛАРАЦИЯ ГЛОБАЛЬНОГО ЭТОСА» 
ГАНСА КЮНГА. 

Аннотация. В статье рассматривается проект всемирного 
этоса (глобальной этики) католического богослова Ганса Кюнга 
(1928–2021) в контексте проблематики межрелигиозного диалога. 
Проект всемирного этоса Г. Кюнга можно рассматривать как один 
из подходов, который предлагает концептуальные основания 
укрепления согласия в рамках миротворческого диалога. В статье 
исследуется документ «На пути к всемирному этосу: начальная 
декларация», который был принят по итогам Парламента мировых 
религий в Чикаго 1993 г. Основополагающим принципом всемир-
ного этоса является императив «с каждым человеком следует об-
ращаться по-человечески», который соответствует золотому пра-
вилу нравственности. Всемирный этос включает в себя четыре 
нравственных требования, которые соотносятся с заповедями биб-
лейского декалога, регламентирующими отношения между людь-
ми. В заключительной части статьи отмечаются некоторые про-
блематичные аспекты концепции глобального этоса. Автор 
приходит к выводу, что предложенная в декларации интерпретация 
заповедей представляет собой не столько выявление аутентичных, 
важнейших для самих религиозных традиций нравственных прин-
ципов, сколько отражает влияние современного либерального 
стандарта и стремление к тому, чтобы мировой этос служил обес-
печению социального мира и благополучия. 

                                                      
∗ Мельник Сергей Владиславович – кандидат философских наук, старший 

научный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам РАН. e-mail: sermel05@mail.ru 



«Декларация глобального этоса» Ганса Кюнга 

 89 

Ключевые слова: всемирный этос; глобальная этика; золотое 
правило; межрелигиозный диалог; межрелигиозные отношения; 
этика; православие; социальное согласие; Всемирный парламент 
религий; Г. Кюнг. 
MELNIK S.V. «Towards a global ethic : an initial declaration» by Hans 
Küng. 

Abstract. The article examines the project of global ethics by 
Hans Küng (1928–2021) in the context of the problems of interreligious 
dialogue. The project of H. Küng can be considered as one of the 
approaches that offers conceptual grounds for strengthening harmony 
within the framework of a peacemaking dialogue. The article analyzes 
in detail the document «Towards a Global Ethic: An Initial 
Declaration», which was adopted by the Parliament of World Religions 
in Chicago in 1993. The fundamental principle of the world ethos is the 
imperative «every human being must be treated humanely», which cor-
responds to the «golden rule» of morality. Global ethics includes four 
moral requirements that correspond to the commandments of the 
biblical decalogue, which regulates relations between people. In the 
final part of the article, some problematic aspects of the concept of 
global ethics are noted. The author concludes that the interpretation of 
the commandments proposed in the declaration is not so much the 
identification of authentic moral principles that are important for 
religious traditions themselves, but rather reflects the influence of the 
modern liberal standard and the desire for global ethics to serve to 
ensure social peace and well-being. 

Keywords: Global Ethic; golden rule; interreligious dialogue; 
interreligious relations; ethics; Orthodoxy; social harmony; World 
Parliament of Religions; H. Küng. 

6 апреля 2021 г. в возрасте 93 лет скончался выдающийся 
католический теолог Ганс Кюнг. Он является автором более 
30 книг по различным богословским, этическим и социальным 
проблемам, которые были переведены на многие языки мира. На 
русском языке вышли, среди прочих, следующие работы Г. Кюнга: 
«Во что я верю», «Великие христианские мыслители», «Фрейд и 
будущее религии», «Богословие и музыка. Три речи о Моцарте», 
«Начало всех вещей: Естествознание и религия», «Христианский 



Мельник С.В. 

 90 

вызов», «Церковь» и др.1 Г. Кюнг известен также как идеолог мо-
дернизации католицизма, в частности он выступал с критикой кон-
сервативных взглядов папы Иоанна Павла II и папы Бенедикта XVI. 
Примечательно, что Г. Кюнг и Й. Ратцингер, как перспективные 
молодые католические богословы, были приглашены в качестве 
экспертов для подготовки документов Второго Ватиканского со-
бора (во время начала собора первому из них было 34 года, второ-
му – 35 лет). В этой статье, приуроченной к годовщине смерти 
мыслителя, будет рассмотрено одно из направлений исследований 
Г. Кюнга – разработка им так называемого «всемирного этоса» 
(или «глобальной этики»). 

В выступлениях религиозных деятелей нередко озвучивается 
тезис, что моральные ценности разных религий близки между со-
бой. Г. Кюнг предложил один из способов концептуального 
осмысления этой идеи и ее возможного использования в качестве 
основания для гармонизации межрелигиозных отношений, что бы-
ло им обозначено как проект «всемирного этоса» (weltethos). 
Г. Кюнг впервые представил системное описание своих идей в 
этой области в книге «Проект глобального этоса» («Projekt 
Weltethos», «Global Ethic Project») 1990 г. В указанной книге 
Г. Кюнг развивает мысль, что мировые религии смогут внести 
вклад в укрепление мира и благополучия общества только в слу-
чае, если им удастся выявить и транслировать базовый набор об-
щих ценностей. Г. Кюнг завершает книгу «Проект глобального 
этоса» своим знаменитым лозунгом: «Никакого сосуществования 
людей не может быть без всемирного этоса наций, никакого мира 
между нациями – без мира между религиями, никакого мира меж-
ду религиями – без диалога между религиями». Как отмечает 
В.К. Шохин, Г. Кюнг впоследствии «создает целую библиотеку, 
продолжающую его “Проект”2. Этот подход нашел отражение в 
ряде публикаций и выступлений Г. Кюнга, в том числе в его книге 

                                                      
1 См., напр.: Кюнг Г. Великие христианские мыслители / пер. с нем., сост., 

вступ. ст. и именной указатель О.Ю. Бойцовой. – Санкт-Петербург : Алетейя, 
2000. – 442 с.; Кюнг Г. Во что я верю. – Москва : Библейско-богословский инсти-
тут св. апостола Андрея, 2013. – 288 с.  

2 Цит. по: Шохин В.К. Ганс Кюнг и предлагаемый им проект глобального 
этоса. –URL: https://iphras.ru/site/sci_spir/shokhin_texts_gk.html 

https://iphras.ru/site/sci_spir/shokhin_texts_gk.html


«Декларация глобального этоса» Ганса Кюнга 

 91 

1997 г. «Всемирный этос для мировой политики и мирового хозяй-
ства». 

Будучи очень энергичным человеком, Г. Кюнг проявил себя 
не только как яркий мыслитель и чрезвычайно продуктивный пи-
сатель, но и как активный общественный деятель. Г. Кюнг регу-
лярно участвовал во множестве академических и межрелигиозных 
конференций, выступал на авторитетных общественных и полити-
ческих площадках, среди них – симпозиум ЮНЕСКО в Париже, 
Всемирный экономический форум в Давосе. Идеям Г. Кюнга о ми-
ровом этосе выражали поддержку такие видные политические и 
религиозные деятели, как президент Германии Р. Вайцзеккер и 
канцлер этой страны Г. Шмидт, президенты Ирландии и Финлян-
дии М. Робинсон и М. Ахтисаари, католические кардиналы 
Ф. Кёниг (Австрия), Й. Бернардин (США), П.Э. Арис (Бразилия), 
Константинопольский патриарх Варфоломей, глава англиканской 
церкви Дж. Кэри, а также мн. др. Примечательно, что большую 
поддержку и одобрение проект глобального этоса получил также и 
со стороны конфуцианских мыслителей1. 

В 1995 г. был создан «Фонд глобальной этики» (Global Ethic 
Foundation), основной целью которого являлось «обучение меж-
культурным и этическим навыкам для содействия диалогу, со-
трудничеству и миру между религиями и культурами»2. Работа 
фонда включает три основных направления: исследовательское 
(среди прочего, содействие публикациям статей и книг по теме 
глобального этоса), образовательное (деятельность осуществляет-
ся, в том числе, в видеохостинге Youtube и социальных сетях) и 
координация межрелигиозного взаимодействия (фонд иницииро-
вал ряд проектов на местном, национальном и международном 
уровнях, осуществляет консультации политиков и иных заинтересо-
ванных лиц по вопросам межкультурной коммуникации). В 2012 г. 
Фонд инициировал создание Института глобальной этики (Global 
Ethic Institute) при Тюбингенском университете в Германии. Ин-
ститут, финансируемый Фондом Карла Шлехта, занимается вопро-

                                                      
1 Середкина Е.В. «Мировой этос» Г. Кюнга и современное конфуцианство 

в диалоге культур. – URL: http://anthropology.ru/ru/text/seredkina-ev/mirovoy-etos-
g-kyunga-i-sovremennoe-konfucianstvo-v-dialoge-kultur 

2 Global Ethic Foundation. – URL: https://www.global-ethic.org/our-goals/ 

http://anthropology.ru/ru/text/seredkina-ev/mirovoy-etos-g-kyunga-i-sovremennoe-konfucianstvo-v-dialoge-kultur
http://anthropology.ru/ru/text/seredkina-ev/mirovoy-etos-g-kyunga-i-sovremennoe-konfucianstvo-v-dialoge-kultur
https://www.global-ethic.org/our-goals/


Мельник С.В. 

 92 

сами глобализации и экономической этики, реализует исследова-
тельские и образовательные программы1. 

Проект глобальной этики Г. Кюнга широко известен и при-
влекал внимание отечественных исследователей2. В этой статье 
будет рассмотрена принятая на Всемирном парламенте религий 
(Parliament of the World's Religions) 1993 г. в Чикаго «Декларация 
всемирного этоса» – итоговый документ межрелигиозного самми-
та, основным автором которого выступил Г. Кюнг. Главная цель 
декларации – предоставить концептуальные основания для гармо-
низации отношений между последователями разных религий и 
развития сотрудничества между ними. Анализ проекта глобальной 
этики Г. Кюнга через призму названной декларации уместен по 
ряду причин. Во-первых, в этом кратком документе системно из-
лагается суть, основные идеи и идеалы предлагаемого Г. Кюнгом 
подхода. Во-вторых, немаловажным аспектом является то, что де-
кларация была принята в качестве итогового заявления Всемирно-
го парламента религий, в котором приняли участие порядка 8 тыс. 
верующих разных религий со всех уголков земного шара. Различ-
ные религиозные традиции на мероприятии были представлены 
максимально широко – от кардиналов Римско-католической церк-
ви и Далай-ламы, выступивших на пленарном заседании, до адеп-
тов так называемых коренных верований Северной и Южной Аме-
рики (индейцев и др.) и новых религиозных движений. То есть в 
данном случае мы можем говорить не просто об идеях Г. Кюнга, а 
о его концепции в том ее виде, с которой согласились верующие 
разных религий. В-третьих, декларация содержит призыв к дей-
ствию, она носит характер манифеста, что хорошо отражает замы-
сел Г. Кюнга, который желал, чтобы «глобальная этика» была не 
просто сухой теоретической схемой, но имела практическое при-
менение и приносила пользу. Примечательно, что в рамках самми-
та 1993 г. была создана организация с этим названием (The 
Parliament of the World's Religions), которая стала и до сих пор яв-
ляется одной из самых крупных и активных межрелигиозных ор-
                                                      

1 The Weltethos Institute. – URL: http://weltethos-institut.org/en/ 
2 См., напр.: Шохин В.К. Ганс Кюнг и предлагаемый им проект глобально-

го этоса // Вопросы философии. – 2004. – № 10. – С. 65–73; Авдеева И.А. Пер-
спективы глобального этоса // Социально-экономические явления и процессы. – 
2013. – № 7. – С. 163–167. 

http://weltethos-institut.org/en/


«Декларация глобального этоса» Ганса Кюнга 

 93 

ганизаций в мире. На официальном сайте Парламента «глобальная 
этика» и сегодня значится как одно из основных направлений ра-
боты. 

В русскоязычном пространстве название документа нередко 
переводилось как «Декларация глобальной этики» (или «Деклара-
ция о глобальной этике»), такое именование проекта Г. Кюнга яв-
ляется, наверное, самым распространенным. Это название является 
прямым переводом заглавия документа, как он был сформулиро-
ван на английском языке (Towards a Global Ethic: An Initial 
Declaration). Однако автор полного перевода декларации на рус-
ский язык Е.В. Середкина, которая проводила консультации с 
представителями основанного Г. Кюнгом фонда «За глобальную 
этику», считает такое заглавие не совсем точным. Речь идет не 
только об этике, ведь оригинальное немецкое слово (Weltethos) 
предполагает более широкое семантическое поле, которое обозна-
чает «моральный облик», «духовный склад». Е.В. Середкина пи-
шет: «последователи Кюнга пытаются говорить не столько об 
унифицированной этике, как системе рефлексий по поводу норм и 
стандартов, сколько о том, что великие религиозные учения, фило-
софии и культуры в своих базовых этических оценках (нормах, 
стандартах, критериях) могут согласовываться и соединяться (яр-
кий тому пример – Золотое правило нравственности). Эта способ-
ность к конвергенции мировых культур и обозначается понятием 
«мировой этос»1. Замена слова «глобальный» на «мировой» обу-
словлена желанием избавиться от негативных коннотаций, связан-
ных с деятельностью антиглобалистов, а также созвучием с поня-
тием «вселенскости», что лучше отражает замысел авторов 
документа. Мы будем употреблять оба этих варианта, отдавая 
предпочтение второму – «мировой этос». 

«Декларация мирового этоса» представляет собой относи-
тельно небольшой документ (порядка десяти страниц), состоящий 
из введения и пяти разделов. Как отмечается в разделе «Принципы 
мирового этоса», «уже существует согласие между религиями, ко-
торое и может явиться основой для глобального этоса – мини-
мального базового консенсуса относительно общих ценностей, 

                                                      
1 Декларация Всемирного этоса / пер. Середкина Е.В. – URL: http://anthro 

pology. ru/ru/text/dokumenty/deklaraciya-mirovogo-etosa 



Мельник С.В. 

 94 

неизменных стандартов и фундаментальных моральных позиций» 
(Декл. «Принципы мирового этоса»)1 (здесь и далее сохранен кур-
сив, имеющийся в оригинальном тексте декларации. – С. М.). 
В декларации обосновывается актуальность принятия этого доку-
мента, посвященного этической проблематике, а также представ-
лена попытка выявления общих моральных положений, с которы-
ми, по мнению авторов, могут согласиться последователи всех 
основных религий. 

Во введении «Декларации» подчеркивается, что в мире при-
сутствует множество страданий, что не может не вызывать озабо-
ченности у людей верующих: «Мы – в агонии. Эта агония носит 
всеобъемлющий и разрушительный характер, так что мы вынуж-
дены дать имя ее различным проявлениям, чтобы глубина нашей 
заботы могла стать отчетливой». Далее указывается на отсутствие 
мира и вражду, бедность и несправедливость, «бессмысленную 
смерть детей от насилия». По мнению авторов документа, основой 
для «прочного мирового порядка» могут стать «сердцевинные 
ценности», «старые заповеди человеческого поведения, которые 
могут быть найдены во всех религиозных учениях». Отмечается, 
что необходимо не только знание этих норм, но и поведение в со-
ответствии с ними: «эта правда уже известна, но должна вопло-
титься в наших сердцах и деяниях» (Декл. «Введение»). 

Затем во «Введении» говорится о приверженности «культуре 
ненасилия, уважения, справедливости и мира», отказе от «насилия 
как средства решения разногласий». В декларации отмечается, что 
ее подписанты обязуются «способствовать мировому этосу, пони-
манию друг друга и развитию социально приемлемых, способ-
ствующих миру и дружественных природе форм жизни. Мы при-
глашаем всех людей, религиозных и нерелигиозных, к 
сотрудничеству!» (Декл. «Введение»). 

В разделе «Принципы мирового этоса» снова озвучиваются 
кризисные явления современного мира. Вместе с тем указывается, 
что «уже существует этос, который может противостоять встреч-
ным глобальным роковым изменениям. Этот этос предлагает не 
                                                      

1 Здесь и далее документ цитируется по: Декларация Всемирного этоса / 
пер. Середкина Е.В. – URL: http://anthropology.ru/ru/text/dokumenty/deklaraciya-
mirovogo-etosa В скобках указывается раздел декларации, к которому относится 
приводимая цитата. 

http://anthropology.ru/ru/text/dokumenty/deklaraciya-mirovogo-etosa
http://anthropology.ru/ru/text/dokumenty/deklaraciya-mirovogo-etosa


«Декларация глобального этоса» Ганса Кюнга 

 95 

однозначные решения на бесчисленные мировые проблемы, а мо-
ральные основания для лучшего индивидуального и глобального 
порядка: единый взгляд, который может избавить общество от хао-
са, а мужчин и женщин – от сомнений и готовности к насилию» 
(Декл. «Принципы»). 

Основной тезис следующего раздела декларации отражен в 
самом его названии «I. Нет нового мирового порядка без мирового 
этоса». В декларации говорится: «После двух мировых войн и 
окончания холодной войны, после разгрома фашизма, нацизма и 
крушения коммунизма и колониализма человечество вступило в 
новую фазу своей истории… Именно наше время переживает ве-
ликий научный и технический прогресс. И все же мы стоим перед 
фактом, что всемирная бедность, голод, детская смертность, без-
работица, обнищание, уничтожение природы не только не умень-
шились, а напротив, увеличились… В таком драматическом поло-
жении человечество нуждается не просто в политических 
программах и акциях. Ему необходим единый взгляд мирного со-
существования народов, этнических и этических группировок и 
религий, разделяющих общую ответственность за нашу планету 
Земля» (Декл. I). То есть снова подчеркивается, что без единой 
этической платформы не удастся решить злободневные глобаль-
ные проблемы. 

Далее говорится о связи рассматриваемого документа со 
Всеобщей декларацией прав человека: «Мы убеждены в фунда-
ментальном единстве человеческой семьи на нашей планете Земля. 
Поэтому мы призываем вспомнить о Всеобщей декларации прав 
человека от 1948 г. То, что она торжественно провозглашает на 
уровне права, мы хотим обосновать и углубить из перспективы 
этоса: полная реализация внутреннего достоинства человеческой 
личности, неотчуждаемой свободы, принципиального равенства 
всех людей, необходимой солидарности и взаимозависимости всех 
людей друг от друга» (Декл. I). По мнению авторов документа, 
«право без нравственной опоры непрочно, поэтому «новый миро-
вой порядок не может быть установлен без мирового этоса», что 
определяет востребованность этой декларации. 

В завершение первого раздела авторы еще раз возвращаются 
к общей характеристике мирового этоса: «Под мировым этосом 
мы понимаем не новую мировую идеологию, не унифицирован-



Мельник С.В. 

 96 

ную мировую религию и тем более не господство какой-либо од-
ной религии над другими. Под мировым этосом мы понимаем ба-
зовый консенсус относительно существующих общих ценностей, 
неизменных стандартов и личных поведенческих позиций. Без та-
кого консенсуса по вопросам мирового этоса каждому обществу 
рано или поздно угрожает хаос или диктатура, а человек погружа-
ется в отчаяние» (Декл. I). 

В разделе «II Основное требование» формулируется фунда-
ментальный моральный принцип глобального этоса: «С каждым 
человеком следует обращаться по-человечески». В начале раздела 
авторы в очередной раз возвращаются к идее о том, что мир пере-
живает кризис и способствовать его преодолению может некая 
общая нравственная позиция: «Мы не хотим затушевывать или 
игнорировать радикальные различия между отдельными религия-
ми. Но они не должны нам помешать провозгласить открыто, что 
между нами уже есть нечто общее… Мы осознаем: религии не мо-
гут решить экологические, экономические, политические и соци-
альные проблемы этого мира. Но достичь этих целей только с по-
мощью экономических планов, политических программ и 
юридических правил также невозможно. Необходимо изменить 
внутреннюю ориентацию, весь менталитет, само сердце человека и 
наставить его на путь истинный. Конечно, человечеству необхо-
димы социальные и экологические реформы, но в не меньшей сте-
пени оно нуждается в духовном обновлении» (Декл. II). 

Далее в декларации формулируется основополагающий 
принцип мирового этоса: «Перед лицом всей бесчеловечности ми-
ра мы требуем: с каждым человеком следует обращаться по-
человечески! Это значит: каждый человек, независимо от возраста, 
пола, расы, цвета кожи, физических и умственных способностей, 
языка, религии, политических взглядов, национального и социаль-
ного происхождения обладает неотчуждаемым и неприкосновен-
ным достоинством. Поэтому каждый человек в государстве обязан 
уважать достоинство других и гарантировать его действенную за-
щиту. Также в экономике, политике, СМИ, исследовательских ин-
ститутах и на предприятиях человек должен всегда рассматривать-
ся как субъект права, как цель, и никогда как просто средство, как 
объект коммерциализации и индустриализации» (Декл. II). 



«Декларация глобального этоса» Ганса Кюнга 

 97 

Авторы декларации связывают названный моральный прин-
цип с Золотым правилом нравственности, который они приводят и 
в позитивной, и в негативной формулировке: «Существует прин-
цип – Золотое правило, – которое можно найти во многих религи-
озных и этических традициях человечества тысячелетней давности 
и которое сохранилось до сих пор: не делай другим того, чего не 
желаешь себе. Или позитивный вариант: что ты желаешь для себя, 
делай это и для других! Это должны быть незыблемые, обязатель-
ные нормы для всех сфер жизни, для семьи и общества, для рас, 
наций и религий» (Декл. II). Препятствием к реализации этих 
нравственных норм называется «эгоизм и себялюбие любого ро-
да». Далее утверждается, что из приведенного нравственного 
принципа, лежащего в основе мирового этоса, можно вывести «че-
тыре главных нравственных императива». Эти четыре императива, 
раскрывающие главный принцип, суть следующие: «привержен-
ность культуре ненасилия и благоговение перед всеми формами 
жизни», «приверженность культуре солидарности и справедливого 
экономического порядка», «приверженность культуре толерантно-
сти и правдивости», «приверженность культуре равноправия и 
партнерства между мужчинами и женщинами». Именно эти четы-
ре нравственных требования составляют основное содержание 
глобального этоса. 

Описывая первый императив о ненасилии и благоговении 
перед всеми формами жизни, авторы вспоминают библейскую за-
поведь «Не убий». Также приводится позитивная формулировка 
этой заповеди – «Благоговей перед жизнью!». В Декларации гово-
рится: «Давайте переосмыслим вновь важность этого древнего им-
ператива: каждый человек имеет право на жизнь, физическую 
неприкосновенность и свободное развитие личности, если это не 
нарушает права других. Ни один человек не имеет права мучить 
другого человека физически или психически, ранить и тем более 
убивать. И ни один народ, ни одно государство, ни одна раса, ни 
одна религия не имеет права подвергать дискриминации, «чистке», 
ссылке, ликвидации инакомыслящее или инаковерующее мень-
шинство» (Декл. III. 1). Также авторы говорят о важности воспи-
тания подрастающего поколения в духе «культуры ненасилия» и 
напоминают о бережном отношении к «жизни животных и расте-
ний» (Декл. III. 1). 



Мельник С.В. 

 98 

Второй императив утверждает «приверженность культуре 
солидарности и справедливого экономического порядка». В декла-
рации указывается, что ответственность за «голод, бедность, ни-
щету» и другие кризисные явления «несет не просто частный ин-
дивид. Нередко в этом виноваты несправедливо устроенные 
общественные структуры». В этой связи в декларации приводится 
заповедь о запрете воровства: «Из великих древних этических и 
религиозных традиций человечества мы принимаем следующий 
императив: не укради! Или позитивный вариант: торгуй справед-
ливо и честно! Давайте переосмыслим вновь важность этого древ-
него императива: ни один человек не имеет право в какой бы то ни 
было форме грабить другого человека или посягать на обществен-
ную собственность. И наоборот, ни один человек не имеет права 
пользоваться своей собственностью без учета интересов всего об-
щества» (Декл. III. 2). В декларации содержится призыв, как ко 
власть имущим, так и к простым людям, строить общество на ос-
новании принципа справедливости: «Вместо того чтобы злоупо-
треблять экономической и политической властью в безоглядной 
борьбе за господство, употребим ее во благо людям. Мы должны 
развивать дух сострадания к страждущим и нести особую ответ-
ственность за бедных, инвалидов, стариков, беженцев, одиноких. 
Вместо неутолимой жажды денег, престижа и потребления обре-
тем вновь чувство меры и скромности! Ведь жадный человек теря-
ет свою «душу», свою свободу, свое спокойствие, свой внутренний 
мир, т.е. то, что делает его человеком» (Декл. III. 2). 

Третий принцип мирового этоса постулирует «привержен-
ность культуре толерантности и правдивости». В декларации гово-
рится: «Из великих древних религиозных и этических традиций 
человечества мы принимаем следующий императив: не лги! Или 
позитивный вариант: говори и действуй правдиво! Давайте пере-
осмыслим вновь важность этого древнего императива: ни один 
человек, ни один социальный институт, ни одно государство, ни 
одна религия или религиозная община не имеют права лгать лю-
дям… Никто не сомневается: не бывает мировой справедливости 
без правдивости и человечности!» (Декл. III. 3). По мнению авто-
ров документа, этот принцип правдивости должны неукоснительно 
соблюдать СМИ, деятели искусства, литературы и науки, полити-
ки, представители религий. Также в декларации говорится о важ-



«Декларация глобального этоса» Ганса Кюнга 

 99 

ности воспитания честности у молодежи, «внушения им уважения 
к истинности», культивирования «духа правдивости» (Декл. III. 3). 

Четвертое требование разъясняет важность «культуры рав-
ноправия и партнерства между мужчинами и женщинами». В де-
кларации провозглашается, что «повсюду в мире существуют до-
стойные осуждения формы патриархальности, превосходства 
одного пола над другим, эксплуатация женщин, сексуальное наси-
лие над детьми, а также вынужденная проституция». Авторы связы-
вают рассматриваемый императив с заповедью «не прелюбодей-
ствуй» или ее позитивным вариантом, который был сформулирован 
ими так: «уважайте и любите друг друга»: «давайте переосмыслим 
вновь важность этого древнего императива: ни один человек не 
имеет права унижать другого, делая его объектом своей сексуально-
сти, ввергать его в разврат и удерживать в сексуальной зависимо-
сти» (Декл. III. 4). В декларации подчеркивается: «мы нуждаемся во 
взаимном уважении, понимании и партнерстве вместо патриархаль-
ного господства или унижения как выражений насилия и принуж-
дения; мы нуждаемся во взаимной заботе, терпимости, готовности к 
примирению и любви вместо любых форм сексуальной жажды об-
ладания или сексуального насилия» (Декл. III. 4). 

Заключительный раздел декларации озаглавлен «Поворот 
сознания». В нем подчеркивается, что изменение мира невозможно 
без изменения сознания людей. Также в документе говорится о 
важности формирования «нового сознания этической ответствен-
ности». В этом контексте, в частности, отмечается: «Каждый чело-
век обладает не только неотъемлемыми правами и достоинством, 
но и имеет также безусловную ответственность за то, что он дела-
ет и не делает… Достичь универсального консенсуса по многим 
частным и спорным этическим вопросам … чрезвычайно трудно. 
Однако на основе разработанных здесь общих принципов можно 
найти компетентные решения по многим спорным вопросам... Мы 
выступаем за индивидуальную и коллективную трансформацию 
сознания… за преображение наших сердец. Вместе мы можем 
свернуть горы! …Поэтому мы обязуемся способствовать мировому 
этосу, пониманию друг друга и развитию социально приемлемых, 
способствующих миру и дружественных природе форм жизни» 
(Декл. IV). В завершении декларации содержится приглашение 



Мельник С.В. 

 100 

всех людей как религиозных, так и нерелигиозных, к сотрудниче-
ству. 

Таково, в общих чертах, содержание «Декларации мирового 
этоса». Теперь перейдем к анализу этого документа. 

Общий настрой декларации – акцентирование внимания на 
различных формах страдания людей, что звучит рефреном в тексте 
документа, и призыв к верующим разных религий содействовать 
разрешению существующих проблем – соответствует основному 
направлению развития межрелигиозного диалога. Началом совре-
менного этапа межрелигиозного диалога исследователи считают 
Всемирный парламент религий, который прошел в Чикаго в 1893 г.1 
Именно в честь 100-летней годовщины этого события состоялся 
межрелигиозный парламент в Чикаго, на котором была принята 
рассматриваемая декларация. Современный этап межрелигиозного 
диалога характеризуется тем, что участники отказываются от спо-
ров о преимуществе своих религий и стремятся выстраивать так 
или иначе понимаемое позитивное, конструктивное взаимодей-
ствие. Один из возможных вариантов здесь – знакомство со взгля-
дами диалогического партнера и сопоставление их со своим соб-
ственным религиозным мировоззрением. Установка на понимание 
других религий позволяет сместить акцент с проблематичного и 
зачастую болезненного вопроса о спасительности и истинности 
разных религий, в некотором смысле вынести его за скобки2. 
Начиная с 1970-х годов, широкое распространение получает миро-
творческий диалог, основной его целью является укрепление мира 
и согласия между представителями разных этносов и религий, 
гармонизация отношений между ними, содействие разрешению 
конфликтов. Событием, с которым исследователи связывают нача-
ло бурного развития миротворческого межрелигиозного диалога в 
глобальном масштабе, является прошедшая в 1970 г. в Киото Все-
мирная конференция религии и мира (World conference on religion 
and peace). Специалист Дж. Гуиноварт-Педесколл провел анализ 
выступлений киотского саммита и выяснил, что самыми распро-
                                                      

1 Moyaert M. Interreligious Dialogue // Understanding Interreligious Relations / 
edited by D. Cheetham, D. Pratt, D. Thomas. – Oxford : Oxford University Press, 2013. – 
P. 195. 

2 Swidler L. The «dialogue of civilizations» at the tipping point: The «di-
alogosphere» // Journal of ecumenical Studies. – 2015. – N 50:1. – P. 3–17. 



«Декларация глобального этоса» Ганса Кюнга 

 101 

страненными словами, употребляемыми спикерами были «страх», 
«война» и «ядерная энергия»1. То есть собственно богословские 
вопросы, проблемы истины, сравнительное изучение воззрений 
разных религий в данном случае выносятся за скобки. 

По мере интенсификации миротворческого диалога все 
больше внимания стало уделяться не только укреплению согласия, 
но развитию сотрудничества верующих в более широкой перспек-
тиве – для решения различных социальных (таких как справедли-
вость, недискриминация, интеграция мигрантов, защита религиоз-
ной свободы, права человека, вклад в процветание общества и пр.) 
и экологических проблем. Исследователь П. Книттер так сформу-
лировал суть межрелигиозных отношений такого типа: «диалог 
начинается не со взгляда внутрь (within) религий, а скорее со 
взгляда за (beyond) них, на огонь человеческого и планетарного 
страдания, который жжет все вокруг нас»2. То есть в данном слу-
чае верующим предлагается отвлечься от догматических вопросов, 
различных проблем компаративного исследования религий, и 
сконцентрироваться на совместной работе во имя преодоления 
страданий, с которыми сталкиваются люди. Именно к такому 
направлению межрелигиозного диалога относится рассматривае-
мая декларация, основной целью которой является формулировка 
концептуальных оснований укрепления межрелигиозного мира и 
развития сотрудничества между верующими разных религий в 
сферах, представляющих общий интерес3. 

Главным принципом «всемирного этоса» является импера-
тив «с каждым человеком следует обращаться по-человечески». 
Основания этого принципа авторы декларации видят в «золотом 
правиле» нравственности. В этих простых словах содержится важ-
нейшая установка, кардинально влияющая на наше восприятие и 

                                                      
1 Guinovart-Pedescoll J.-O. When Fear becomes Peace : Transforming Interre-

ligious Dialogue into a Social Movement (World Conference on Religion and Peace / 
1970–1973) // Talking Dialogue: Eleven Episodes in the History of the Modern Interre-
ligious Dialogue Movement / еd. Lehmann K. Berli. – Boston : De Gruyter, 2021. – 
P. 226. 

2 Knitter P. One Earth, Many Religions : Multifaith Dialogue and Global Re-
sponsibility. – Maryknoll : Orbis, 1995. – P. 80. 

3 Мельник С.В. Классификация типов межрелигиозного диалога // Комму-
никология. – 2020. – Т. 8, № 2. – С. 25–51. 



Мельник С.В. 

 102 

отношение к другим людям. Об этой идее в различных контекстах 
говорили многие философы, религиозные деятели и психологи. 
Например, М. Бубер осмысливал эту проблему в рамках двух ти-
пов отношений: «я – ты» или «я – оно». Указанное в декларации 
требование, очевидно, соответствует отношениям первого типа. 
Действительно, другие люди могут восприниматься как бездуш-
ные объекты, как средства к достижению каких-то целей, их жизни 
в этом случае не рассматриваются как имеющие ценность. То есть 
поглощенный эгоизмом человек вообще может не воспринимать 
других людей как «живых», для него они превращаются в какие-то 
объекты, «вещи» мира, которым не придается особое значение. 
Требование поступать с другими «по-человечески» постулирует 
самоценность каждой личности. Признание, что другой человек 
обладает ценностью, как и я сам, что он является уникальной лич-
ностью со своими эмоциями, опытом, болью и мечтами, открывает 
возможность для сопереживания, сострадания и любви к ближним. 
Следует отметить, что среди российских исследователей на особое 
значение и большой потенциал актуализации золотого правила для 
развития диалога цивилизаций указывали, среди прочих, А.А. Гу-
сейнов1 и Р.Г. Апресян2. То есть идея положить в основание де-
кларации всемирного этоса золотое правило нравственности, ко-
торое, как утверждают названные специалисты, присутствует во 
многих культурах, представляется весьма удачной. 

Далее в документе раскрывается, в каких конкретно нрав-
ственных установках названный фундаментальный принцип «об-
ращаться с другими по-человечески» должен выражаться. В этом 
контексте выделяются четыре таких требования, которые соответ-
ствуют четырем заповедям из библейского декалога, регламенти-
рующим отношения между людьми (шестая, седьмая, восьмая и 
девятая заповеди). Эти заповеди приводятся не только в негатив-
ной формулировке, как они представлены в Библии, но также в 
позитивной формулировке, как это видится авторам: «не убий – 
благоговей перед жизнью!», «не укради – торгуй справедливо и 
честно!», «не лги – говори и действуй правдиво», «не прелюбодей-
                                                      

1 Гусейнов А.А. Золотое правило нравственности. – Москва : Мол. гвар-
дия, 1988. – 269 с. 

2 Апресян Р.Г. Генезис золотого правила // Вопросы философии. – 2013. – 
№ 10. – С. 39–50. 



«Декларация глобального этоса» Ганса Кюнга 

 103 

ствуй – уважайте и любите друг друга». Сама апелляция к золото-
му правилу нравственности и заповедям декалога в данном случае 
логична. Ведь мировой этос, по замыслу авторов, представляет 
собой не какую-то новую этическую концепцию, а ставит своей 
целью выявление тех моральных принципов, которые присутству-
ют в разных религиях и с которыми могли бы согласиться все. Од-
нако при более внимательном рассмотрении этих заповедей Биб-
лии, того, как они понимаются в самой иудейской или 
христианской традиции и предложенной авторами декларации их 
позитивной формулировке и интерпретации, возникает множество 
проблем. 

Первое нравственное требование глобального этоса катего-
рично заявляет: «Не убивай», «благоговей перед жизнью». Однако 
сама шестая заповедь декалога никогда не понималась как универ-
сальная, как полный запрет на любое убийство. В самой Библии 
мы видим, что Бог благословлял некоторые войны, среди них – 
военные походы при завоевании земли Израиля под предводитель-
ством Иисуса Навина в ходе которых уничтожались целые города, 
люди и животные. В одном из таких эпизодов о завоевании Иери-
хона, которое было осуществлено по прямому поручению Бога, 
говорится: «Иерихон заперся и был заперт от страха сынов Изра-
илевых: никто не выходил [из него] и никто не входил…народ по-
шел в город, каждый с своей стороны, и взяли город. И предали 
заклятию все, что в городе, и мужей и жен, и молодых и старых, и 
волов, и овец, и ослов, все истребили мечом» (Нав. 5:16–6:20). 

Лишение жизни допускалось не только по отношению к 
«чужим», но и к «своим», если они нарушают заповеди. В Библии 
за ряд преступлений против закона полагалась смертная казнь. 
Весьма показателен в этом контексте эпизод с нарушением суббо-
ты, описанный в книге Чисел: «Когда сыны Израилевы были в пу-
стыне, нашли человека, собиравшего дрова в день субботы; и при-
вели его нашедшие его собирающим дрова [в день субботы] к 
Моисею и Аарону и ко всему обществу [сынов Израилевых]; и по-
садили его под стражу, потому что не было еще определено, что 
должно с ним сделать. И сказал Господь Моисею: должен умереть 
человек сей; пусть побьет его камнями все общество вне стана. 
И вывело его все общество вон из стана, и побили его камнями, и 
он умер, как повелел Господь Моисею» (Чис. 15:32–36). То есть в 



Мельник С.В. 

 104 

данном случае мы видим восприятие жизни не как абсолютной, а 
как относительной ценности в зависимости от соблюдения челове-
ком закона Бога. 

В книге Чисел описывается эпизод, когда Бог одобряет 
убийство, которое произошло по инициативе человека без Его 
прямого указания и суда: «И вот, некто из сынов Израилевых 
пришел и привел к братьям своим Мадианитянку, в глазах Моисея 
и в глазах всего общества сынов Израилевых, когда они плакали у 
входа скинии собрания. Финеес, сын Елеазара, сына Аарона свя-
щенника, увидев это, встал из среды общества и взял в руку свою 
копье, и вошел вслед за Израильтянином в спальню и пронзил 
обоих их, Израильтянина и женщину в чрево ее: и прекратилось 
поражение сынов Израилевых» (Чис. 25:6–8). Далее мы читаем, 
что Бог за то, что Финеес (Пинхас) убийством отвратил «ярость 
Мою от сынов Израилевых» в награду заключает с ним «завет ми-
ра» и «завет священства» (Чис. 25:12–13). Например, С.М. Олян 
системно изложил многообразие насильственных ритуалов в Биб-
лии, в ходе которых причиняется физический и психологический 
вред людям и животным1. 

Распространенное мнение о том, что подобная жестокость 
была возможна только «во времена Ветхого Завета», а в христиан-
стве якобы «такого уже нет» не совсем верно. В связи с этим мож-
но привести известный сюжет из книги Деяния святых апостолов о 
члене первохристианской иерусалимской общины Анании и его 
жене Сапфире, которые за обман апостолов, когда они утаили 
часть средств для пожертвований, были наказаны смертью. При-
ведем этот эпизод, как он описан в Новом Завете: «Некоторый же 
муж, именем Анания, с женою своею Сапфирою, продав имение, 
утаил из цены, с ведома и жены своей, а некоторую часть принес и 
положил к ногам Апостолов. Но Петр сказал: Анания! Для чего ты 
допустил сатане вложить в сердце твое мысль солгать Духу Свя-
тому и утаить из цены земли? Чем ты владел, не твое ли было, и 
приобретенное продажею не в твоей ли власти находилось? Для 
чего ты положил это в сердце твоем? Ты солгал не человекам, а 
Богу. Услышав сии слова, Анания пал бездыханен; и великий 

                                                      
1 Olyan S.M. Violent Rituals of the Hebrew Bible. – Oxford : Oxford Universi-

ty Press, 2019. – 168 p. 



«Декларация глобального этоса» Ганса Кюнга 

 105 

страх объял всех, слышавших это. И встав, юноши приготовили 
его к погребению и, вынеся, похоронили. Часа через три после се-
го пришла и жена его, не зная о случившемся. Петр же спросил ее: 
скажи мне, за столько ли продали вы землю? Она сказала: да, за 
столько. Но Петр сказал ей: что это согласились вы искусить Духа 
Господня? вот, входят в двери погребавшие мужа твоего; и тебя 
вынесут. Вдруг она упала у ног его и испустила дух. И юноши, 
войдя, нашли ее мертвою и, вынеся, похоронили подле мужа ее» 
(Деян. 5:1–11). Эта история наглядно свидетельствует о том, что 
популярное клише о христианстве как религии полного отказа от 
любого насилия и максимальной терпимости ошибочно. Напри-
мер, в Основах социальной концепции Русской православной 
церкви (2000) объясняется, почему участие в «справедливых вой-
нах» не только допустимо, но и желательно для христиан. В соци-
альной концепции РПЦ, в том числе, отмечается: «Православие во 
все времена относилось с глубочайшим почтением к воинам, кото-
рые ценой собственной жизни сохраняли жизнь и безопасность 
ближних. Многих воинов Святая Церковь причислила к лику свя-
тых»1. 

Безусловно, по отношению к приведенным выше эпизодам, а 
также другим подобным сюжетам из Библии, существует множе-
ство комментариев. Например, может говориться о том, что жите-
ли Иерихона, который завоевал Иисус Навин, были крайне греш-
ны, среди них имели место человеческие жертвоприношения. 
Также в самой Библии говорится, что жители Иерихона, как и дру-
гие народы во время завоевания иудеями Святой Земли, «исполни-
ли чашу грехов», что сделало возможным их истребление избран-
ным народом. Финеес (Пинхас) убил людей, которые совершили 
крайне дерзкое преступление – когда Бог карал еврейский народ за 
блудодейство с иноплеменницами и поклонение их богу Бааль-
Пеору, они пришли в стан избранного народа, тем самым пред-
ставляя грех как норму поведения и пр. Однако в данной статье 
нашей задачей является не богословское осмысление этих эпизо-
дов, а демонстрация того факта, что дух декларации и содержав-
шееся в ней требования в отношении полного запрета «убийства», 

                                                      
1 Основы социальной концепции Русской православной церкви. VIII. Вой-

на и мир. – URL: http://www.patriarchia.ru/db/text/419128.html 

http://www.patriarchia.ru/db/text/419128.html


Мельник С.В. 

 106 

отказа от убийства, абсолютной ценности любой человеческой 
жизни, «благоговения перед всеми формами жизни» не полностью 
соответствуют библейскому пониманию этих явлений. 

Если говорить о других религиях, то можно вспомнить ос-
новной сюжет, вокруг которого строится повествование Бхагават 
гиты. Кришна, который считается воплощением Бога, учит терзае-
мого сомнениями воина Арджуну тому, что он должен вступить в 
сражение, хотя в армии противника находятся его родственники и 
друзья. Кришна, в частности, говорит о долге и озвучивает идею 
переселения душ, которые меняют свои тела подобно одежде, что 
существенно снижает остроту вопроса о ценности человеческой 
жизни. Мухаммед, основатель ислама, был не просто религиозным 
учителем, но совершил за свою жизнь 19 военных походов1. Не 
вдаваясь в подробности, можно констатировать, что лишение че-
ловека человеком жизни не является абсолютным запретом и в 
других религиях. 

Аналогичные замечания, которые были высказаны относи-
тельно первого требования глобального этоса в связи с библейской 
заповедью «не убивай», можно приводить и по отношению к трем 
остальным императивам. Второе требование основывается на за-
поведи декалога «не укради», а также придуманной авторами ее 
позитивной формулировке – «торгуй справедливо и честно». От-
сюда выводится принцип мирового этоса о «приверженности 
культуре солидарности и справедливого экономического порядка». 
Однако требование «справедливого мирового порядка» и «культу-
ры солидарности» гораздо шире, чем запрет на присвоение чужого 
имущества. Причем саму категорию «справедливость» разные лю-
ди могут интерпретировать совершенно по-разному иногда даже 
диаметрально противоположно. 

Следующий принцип мирового этоса говорит о «культуре 
толерантности и правдивости». Декларация ссылается на заповедь 
«не лги», которая в декалоге звучит как «не лжесвидетельствуй». 
Даже если понимать ее в более широком контексте, как запрет на 
любую ложь, то и здесь, как в случае с заповедью «не убивай» все 
не так однозначно. Как емко сказал однажды православный бого-

                                                      
1 Родионов М.А. Ислам классический. – Санкт-Петербург : Азбука-клас-

сика : Петербургское Востоковедение, 2003. – С. 39. 



«Декларация глобального этоса» Ганса Кюнга 

 107 

слов А.И. Осипов: «Правда, сказанная без любви – ложь. Если вы 
такому человеку, как Квазимодо скажете: “какое ты страшилище” – 
вы скажете ложь. Если вы скажете: “какой вы приятный человек, 
симпатичный” – вы скажете истину. Нет истины, нет правды, где 
нет любви. Высшим духовным законом является закон любви»1. 
Также в рамках этого принципа говорится о «культуре толерант-
ности». Однако хотя слово «толерантность» употребляется в заго-
ловке, оно не встречается в самом описании этого морального тре-
бования, эта тема вообще не раскрывается. В рамках описания 
этого принципа говорится только об опасности лжи и важности 
правдивости и не совсем понятно, причем здесь вообще толерант-
ность, которая вынесена в заглавие. 

Заключительное четвертое основное нравственное требова-
ние мирового этоса основывается на библейской заповеди «не 
прелюбодействуй», которая запрещает половые отношения вне 
брака. В этом контексте можно понять, почему в декларации упо-
минаются такие проблемы как сексуальное насилие над детьми, а 
также вынужденная проституция. Однако из заповеди «не прелю-
бодействуй» отнюдь не следует тот императив мирового этоса, 
который в связи с ней формулируется: «культура равноправия и 
партнерства между мужчинами и женщинами». Заповедь «Не пре-
любодействуй» ничего не говорит о равенстве между полами и 
вообще не комментирует эту сложную тему, по отношению к ко-
торой в разных религиях и культурах существуют разные точки 
зрения. 

Итак, мы попытались показать, что между тем как формули-
руются четыре главных требования мирового этоса и самими биб-
лейскими заповедями корреляция весьма условная. В связи с этим 
остается неясным, почему в качестве общей моральной платформы 
выбраны именно императивы приверженности культуре ненасилия 
и благоговение перед всеми формами жизни, солидарности и спра-
ведливого экономического порядка, толерантности и правдивости, 
равноправия и партнерства между мужчинами и женщинами. 
В этом видится не столько выявление аутентичных, важнейших 
для самих религиозных традиций нравственных принципов (на что 

                                                      
1 Осипов А.И. Правда, сказанная без любви – ложь. – URL: https://www. 

youtube.com/watch?v=iEHBABkCtWA 



Мельник С.В. 

 108 

претендует декларация), сколько предпочтения автора документа, 
на которого большое влияние оказал современный либеральный 
стандарт и стремление к тому, чтобы мировой этос выполнял ин-
струментальную функцию – служил обеспечению социального 
мира и благополучия. 

Как отмечалось выше, проект мирового этоса получил под-
держку со стороны многих видных политических и религиозных 
деятелей, вместе с тем ряд экспертов высказывался о нем критиче-
ски. В частности, российский исследователь В.К. Шохин характе-
ризует проект мирового этоса как «глобализм в химически чистом 
виде» и критикует его за «суперэкуменическое смешивание рели-
гий» и эксплицитное требование от верующих отказа от претензий 
на абсолютность своей религии. Следует отметить, что В.К. Шо-
хин в данном случае опирается не на рассмотренную нами не-
большую по объему декларацию, а на книгу Г. Кюнга «Проект 
глобальной этики» 1990 г., где идея мирового этоса, ее концепту-
альные основания и следствия представлены более широко, в раз-
личных социальных, конфессиональных, политических кон-
текстах. По мнению В.К. Шохина, реальные задачи проекта Кюнга 
следующие: «во-первых, попытка “нейтрализации” своеобразия 
религий (что Кюнг постоянно отрицает, но на деле осуществляет в 
своих публикациях по диалогам христианства со всеми религиями 
от Ближнего до Дальнего Востока) ради нового “мирового поряд-
ка” (который не может не вызывать ассоциации с новым “плане-
тарным порядком”, разрабатываемым движением New Age). Во-
вторых, “перевоспитание” христианства, от лица которого Кюнг 
считает возможным продолжать выступать, испытывая упорное 
неприятие главного в нем, учения о Божественности Иисуса Хри-
ста (не замечая, правда, что подобный христианин – такое же мяг-
ко говоря недоразумение, как мусульманин, отрицающий бытие 
Аллаха или авторитет Мухаммада)»1. То есть В.К. Шохин факти-
чески указывает, что та интерпретация христианства, как в соци-
альном, так и в богословском аспекте, которую предлагает Кюнг, 
является неоднозначной и может вызывать у людей верующих 
множество вопросов. 

                                                      
1 Шохин В.К. Ганс Кюнг и предлагаемый им проект глобального этоса. –

URL: https://iphras.ru/site/sci_spir/shokhin_texts_gk.html 

https://iphras.ru/site/sci_spir/shokhin_texts_gk.html


«Декларация глобального этоса» Ганса Кюнга 

 109 

Также В.К. Шохин критикует базовую посылку знаменитого 
лозунга Г. Кюнга о том, что достижению мира между народами 
препятствует отсутствие мира между религиями: «в войнах между 
народами, особенно в новое и новейшее время, религиозная рито-
рика, как правило, лишь камуфлирует экономическо-политические 
интересы и социально-этнические страсти»1. В целом В.К. Шохин 
характеризует проект Г. Кюнга как «религию для агностиков», са-
кральными словами которой «являются “толерантность”, “плюра-
лизм” и “диалог религий”, но на деле она движима “эросом” прямо 
противоположным – нового мирового порядка»2. 

Анализ этических вопросов в контексте современных меж-
религиозных отношений представлен в работах протоиерея Всево-
лода Чаплина. Выше мы отметили, что глобальный этос Г. Кюнга 
во многом ориентирован на формулирование требований, которые 
создают условия для созидания благополучных и процветающих 
обществ (отсутствие насилия и убийств, равноправие мужчин и 
женщин, справедливость, толерантность и пр.). В этом контексте 
отец Всеволод указывал на такую особенность этических пред-
ставлений православия как «сотериологичность» и «эсхатологич-
ность»: «Соображения комфорта, материального достатка, гармо-
нии земной жизни и даже ее сохранения отступают на второй план 
перед задачами хранения истинной веры, достижения спасения и 
духовного совершенства… Материалистическое, ориентированное 
только на земную жизнь “благотворение» способно стать частью 
системы зла, которая, по грозному пророчеству Апокалипсиса, 
придет к своей кульминации, а затем к своему логическому концу 
в результате нынешнего развития человеческой истории»3. То есть 
здесь мы видим идею, что в глобальном этосе Г. Кюнга сделан ак-
цент на «мирских», с точки зрения христианина, ценностях, тогда 
как Сам Иисус Христос учил: «Ищите же прежде Царства Божия и 
правды Его, и это все приложится вам» (Матф. 6:33). И это несо-
ответствие содержания этики православия и «глобальной этики» 
может вызывать некоторый диссонанс. 
                                                      

1 Шохин В.К. Ганс Кюнг и предлагаемый им проект глобального этоса. –
URL: https://iphras.ru/site/sci_spir/shokhin_texts_gk.html 

2 Там же. 
3 Чаплин В., прот. Православие и этические вопросы на повестке дня Все-

мирного совета церквей // Церковь и время. – 2005. – № 32. – С. 71–75. 

https://iphras.ru/site/sci_spir/shokhin_texts_gk.html


Мельник С.В. 

 110 

Православный богослов А.И. Осипов, комментируя акцен-
тирование внимания в межрелигиозных контактах на решение, как 
он это обозначил, «земных проблем» (политических, экономиче-
ских, экологических, социальных), указывал, что христианин дол-
жен, в первую очередь, заниматься нравственным совершенство-
ванием своей собственной жизни, поиском Царства Божьего, 
которое, согласно, Евангелию, находится внутри (Лк. 17:21). То 
есть верующий человек, по его мнению, должен быть озабочен 
своим внутренним духовным состоянием, избавлением от греха, 
спасением, духовным очищением, приобретением святости – 
именно в этом, по его мнению, состоит задача Церкви и не следует 
путать религию с неким «социальным департаментом»1. Одновре-
менно с этим нельзя не отметить, что в XX в. получают распро-
странение богословские подходы (как, например, теология осво-
бождения), которые утверждают, что борьба за справедливое 
мироустройство, социальное служение являются богоугодной дея-
тельностью, религиозным долгом верующего. 

Еще одна идея, которую высказывает прот. Всеволод Чап-
лин, заключается в том, что с точки зрения православия мораль-
ные требования не могут быть просто, если так можно выразиться, 
«выдернуты» из целостной системы христианского миропонима-
ния (предполагающей представления о Личном Боге, благодати, 
первородном грехе, духовной практике, целью которой является 
обожение и пр.) и поставлены в один ряд с этическими представ-
лениями других религий. В этом контексте оказывается важным 
православное учение о первородном грехе: «Человек греховен, 
поскольку его природа искажена падением Адама. Только и ис-
ключительно благодать Божия может спасти его от распада и тле-
ния»2. Отец Всеволод подчеркивает связь православной этики с 

                                                      
1 А.И. Осипов высказывал эту идею в нескольких своих выступлениях, в 

которых затрагивалась тема межрелигиозного диалога. В напечатанных научных 
работах А.И. Осипова цитируемые высказывания автору найти не удалось, по-
этому предлагаю ссылку на устные выступления. Осипов А.И. О современных 
межрелигиозных контактах // МДАиС. – 2010. – 09.04. – URL: https://www. you 
tube.com/watch?v=KesCsHTJSks ; Осипов А.И. Возможно ли создание «универ-
сальной религии»? // Радио «Маяк». – 2013. – 01.29. – URL: https://alexey-osipov. 
ru/video/intervju/vozmozhno-li-sozdanie-universalnojj-religii-radio-majak-20130129/ 

2 Там же. С. 71–75. 

https://www.youtube.com/watch?v=KesCsHTJSks
https://www.youtube.com/watch?v=KesCsHTJSks


«Декларация глобального этоса» Ганса Кюнга 

 111 

понятием благодати: «Средством нравственного преображения 
личности признается прежде всего не ее собственное усилие, не 
«работа ума» и даже не назидание, а благодать Божия, действую-
щая через церковные Таинства... Такое восприятие “механизма” 
морального совершенствования делает для православных христиан 
весьма затруднительным принятие тенденции к созданию “обще-
человеческой” и даже “экуменической” этики... Внешне добрые 
дела, совершаемые без Бога, не могут быть абсолютно добрыми. 
Гордыня, сопровождающая нравственную автономизацию челове-
ка, не только аннигилирует добродетель, но меняет ее знак с по-
ложительного на отрицательный»1. То есть сама идея создания не-
коего общего для всех списка нравственных норм может вызывать 
критику, поскольку может рассматриваться как поверхностный, 
формальный подход, ведь конкретные моральные требования 
должны пониматься как органическая часть той или иной духов-
ной традиции. 

Отдельного внимания заслуживает то, как в декларации все-
мирного этоса представлена тема свободы. Например, в коммента-
рии к первому нравственному требованию глобальной этики гово-
рится: «каждый человек имеет право на жизнь, физическую 
неприкосновенность и свободное развитие личности, если это не 
нарушает права других» (Декл. III. 1). Идея, что допустимо «сво-
бодное развитие личности», если это не ограничивает права дру-
гих людей, может неоднозначно восприниматься с точки зрения 
религиозного сознания. Например, православное мировоззрение не 
может согласиться с этим тезисом, поскольку здесь отсутствует 
фундаментальное понятие греха. То есть свобода должна быть 
ограничена не только свободой другого человека, но и абсолют-
ными нравственными нормами о допустимом и недопустимом 
(грехе), что существенно ограничивает установку «свободного 
развития личности», как она зачастую рассматривается в рамках 
секулярного либерального стандарта. Об этом пишет прот. Всево-
лод Чаплин: «сама по себе свобода не считается абсолютным бла-
гом, поскольку предполагает выбор зла, отпадение от Бога, а зна-
                                                      

1 А.И. Осипов высказывал эту идею в нескольких своих выступлениях, в 
которых затрагивалась тема межрелигиозного диалога. В напечатанных научных 
работах А.И. Осипова цитируемые высказывания автору найти не удалось, по-
этому предлагаю ссылку на устные выступления. С. 71–75. 



Мельник С.В. 

 112 

чит – утрату вечной жизни, достижение которой является главной 
целью жизни временной. Православию чуждо понимание грехов-
ного поступка как исключительно такого, который направлен про-
тив свободы и интересов другой личности»1. 

Тема различного понимания свободы религиозным и секу-
лярно-либеральным сознанием весьма обширна, коротко можно 
сказать, что с позиции православного подхода нельзя отождеств-
лять свободу и вседозволенность, а концепция прав и свобод лич-
ности должна быть дополнена моральным измерением и учиты-
вать понятие «грех». Несомненно, декларация глобального этоса 
не призывает к аморальности, а в одном месте говорится о связи 
свободы и нравственных ориентиров. Однако в большинстве слу-
чаев при упоминании свободы и преподнесении ее как одной из 
высших ценностей ничего не говорится о понятии «грех». В част-
ности, в документе указывается, что глобальный этос призван 
обосновать то, что во Всеобщей декларации прав человека провоз-
глашается на уровне права, в том числе, принципы «полной реали-
зации внутреннего достоинства человеческой личности, неотчуж-
даемой свободы». В этом контексте можно говорить, что из-за 
вынесения за скобки понятия «грех», если не сама «буква», но 
«дух» декларации всемирного этоса в отношении понимания такой 
фундаментальной категории как свобода во многом расходится с 
мироощущением православия и других религий. 

Безусловно, проект глобального этоса Ганса Кюнга, как с 
точки зрения его концептуальных оснований, так и возможностей 
практической реализации, порождает множество тем для обсужде-
ния. Перед нами стояла задача лишь изложить основные принципы 
названного проекта, как они представлены в Декларации всемир-
ного этоса, а также показать, что некоторые эксперты относятся к 
этому подходу скептически. В этой статье мы попытались проана-
лизировать проект, сделав акцент на его оценке современными 
православными российскими богословами. В целом можно кон-
статировать, что проект «глобальной этики» Г. Кюнга получал 
различные оценки от, фактически, полной поддержки со стороны 

                                                      
1 Чаплин В., прот. Православие и этические вопросы на повестке дня Все-

мирного совета церквей // Церковь и время. – 2005. – № 32. – С. 71–75. 



«Декларация глобального этоса» Ганса Кюнга 

 113 

представителей конфуцианства1 до сдержанной реакции мусуль-
манских деятелей2 и, как мы показали, некоторых современных 
православных авторов. В общем можно констатировать, что под-
ход Г. Кюнга, ни в его теоретическом, ни в практическом аспектах, 
не занимает сегодня существенного места в рамках межрелигиоз-
ных отношений. 

Вместе с тем нельзя не признать, что с точки зрения концеп-
туального уровня миротворческого диалога подход Г. Кюнга явля-
ется смелой и интересной попыткой выявить общие основания 
разных религий в сфере моральных представлений, которая, несо-
мненно, стала ярким эпизодом межрелигиозного диалога. Гене-
ральный секретарь крупнейшей межрелигиозной организации «Ре-
лигии за мир» (Religions for peace) Азза Карам в своей заметке в 
связи со смертью Ганса Кюнга назвала его «гигантом мысли, вла-
стителем дум и мудрецом», к которому, как к фонтанирующему 
источнику, «стекаются многие из нас, ищущих божественности не 
только внутри себя, но и в пространствах между нами»3. 

Список литературы 

1. Ahmad N., Zakaria W. Response of Some Muslim Thinkers on 'Global Ethics' of 
Hans Kung // Islamiyyat-the International Journal of Islamic Studies. – 2012. – 
N 34. – P. 83–92. 

2. Guinovart-Pedescoll J.-O. When Fear becomes Peace: Transforming Interreligious 
Dialogue into a Social Movement (World Conference on Religion and Peace/1970–
1973) // Talking Dialogue: Eleven Episodes in the History of the Modern 
Interreligious Dialogue Movement / еd. Lehmann K. – Berlin ; Boston : De 
Gruyter, 2021. – P. 203–230. 

                                                      
1 Середкина Е.В. «Мировой этос» Г. Кюнга и современное конфуцианство 

в диалоге культур. – URL: http://anthropology.ru/ru/text/seredkina-ev/mirovoy-etos-
g-kyunga-i-sovremennoe-konfucianstvo-v-dialoge-kultur 

2 Ahmad N., Zakaria W. Response of Some Muslim Thinkers on 'Global Ethics' 
of Hans Kung // Islamiyyat-the International Journal of Islamic Studies. – 2012. – N 34. – 
P. 83–92. 

3 Karam A. Keeping Faith in Interfaith Dialogue: Hans Küng and Global Reli-
gious Collaboration for Positive Peace. – URL: https://berkleycenter.georgetown.edu/ 
responses/keeping-faith-in-interfaith-dialogue-hans-kung-and-global-religious-collabo 
ration-for-positive-peace?fbclid=IwAR1VH5eyZuaiMdQJROWJGXAgqjCD-a3uNPnp 
PnHOVytCeQrjfWPKUrZW2 Do 

http://anthropology.ru/ru/text/seredkina-ev/mirovoy-etos-g-kyunga-i-sovremennoe-konfucianstvo-v-dialoge-kultur
http://anthropology.ru/ru/text/seredkina-ev/mirovoy-etos-g-kyunga-i-sovremennoe-konfucianstvo-v-dialoge-kultur


Мельник С.В. 

 114 

3. Knitter P. One Earth, Many Religions: Multifaith Dialogue and Global 
Responsibility. – Maryknoll : Orbis, 1995. – 218 p. 

4. Moyaert M. Interreligious Dialogue // Understanding Interreligious Relations / 
edited by D. Cheetham, D. Pratt, D. Thomas. – Oxford : Oxford University Press, 
2013. – P. 193–218. 

5. Olyan S.M. Violent Rituals of the Hebrew Bible. – Oxford : Oxford University 
Press, 2019. – 168 p. 

6. Swidler L. The «dialogue of civilizations» at the tipping point: The «dialogo-
sphere» // Journal of ecumenical Studies. – 2015. – N 50(1). – P. 3–17. 

7. Авдеева И.А. Перспективы глобального этоса // Социально-экономические 
явления и процессы. – 2013. – № 7. – С. 163–167. 

8. Апресян Р.Г. Генезис золотого правила // Вопросы философии. – 2013. – 
№ 10. – С. 39–50. 

9. Гусейнов А.А. Золотое правило нравственности. – Москва : Мол. гвардия, 
1988. – 269 с. 

10. Декларация Всемирного этоса / пер. Середкина Е.В. – URL: http://anthropo 
logy.ru/ru/text/dokumenty/deklaraciya-mirovogo-etosa 

11. Кюнг Г. Великие христианские мыслители / пер. с нем., сост., вст. ст. и имен-
ной указатель О.Ю. Бойцовой. – Санкт-Петербург : Алетейя, 2000. – 442 с.  

12. Кюнг Г. Во что я верю. – Москва : Библейско-богословский институт св. апо-
стола Андрея, 2013. – 288 с.  

13. Кюнг Г. Начало всех вещей : естествознание и религия. – Москва : Библейско-
богословский институт св. апостола Андрея, 2007. – 272 с. 

14. Кюнг Г. Фрейд и будущее религии. – Москва : Издательство ББИ, 2013. – 
148 с.  

15. Кюнг Г. Церковь. – Москва : Библейско-богословский институт св. апостола 
Андрея, 2012. – 677 с. 

16. Кюнг Г., Бальтазар У., Барт К. Богословие и музыка. Три речи о Моцарте. – 
Москва : Библейско-богословский институт св. апостола Андрея, 2006. – 
166 с.  

17. Мельник С.В. Классификация типов межрелигиозного диалога // Коммунико-
логия. – 2020. – Т. 8, № 2. – С. 25–51. 

18. Родионов М.А. Ислам классический. – Санкт-Петербург : Азбука-классика : 
Петербургское Востоковедение, 2003. – 218 с. 

19. Середкина Е.В. «Мировой этос» Г. Кюнга и современное конфуцианство в 
диалоге культур. – URL: http://anthropology.ru/ru/text/seredkina-ev/mirovoy-etos- 
g-kyunga-i-sovremennoe-konfucianstvo-v-dialoge-kultur  

20. Шохин В.К. Ганс Кюнг и предлагаемый им проект глобального этоса // Во-
просы философии. – 2004. – № 10. – С. 65–73. 

 

http://anthropology.ru/ru/text/dokumenty/deklaraciya-mirovogo-etosa
http://anthropology.ru/ru/text/dokumenty/deklaraciya-mirovogo-etosa
http://anthropology.ru/ru/text/seredkina-ev/mirovoy-etos-g-kyunga-i-sovremennoe-konfucianstvo-v-dialoge-kultur
http://anthropology.ru/ru/text/seredkina-ev/mirovoy-etos-g-kyunga-i-sovremennoe-konfucianstvo-v-dialoge-kultur


Этика и наука 

 115 

ЛЕТОВ О.В.∗ ЭТИКА И НАУКА. (Обзор). 
Аннотация. Обзор посвящен этическим аспектам развития 

науки. Отмечается, что моральные нормы и права – это продукты 
культуры, они представляют культурно сформированные идеи и 
принципы того, как должна выглядеть разумная грамматика прак-
тической свободы. Необходимо организовать взаимодействие че-
ловека и робота в соответствии с этическими и юридическими 
принципами, которые увеличивают выгоду и сводят к минимуму 
взаимный вред. Справедливость внутри поколения основывается 
на предполагаемом равенстве морального статуса всех ныне жи-
вущих людей, точно так же, как межпоколенческая справедли-
вость основывается на предположении, что нынешнее и будущие 
поколения равны по моральному статусу. В рамках модели мо-
рального стресса существенную роль играет герменевтическая не-
справедливость – структурный предрассудок идентичности, опре-
деляемый как несправедливость, связанная с тем, что некоторые 
важные области социального опыта скрыты от коллективного по-
нимания. 

Ключевые слова: личность; права человека; этика; гуманоид-
ные роботы; грамматика практической свободы; межпоколенче-
ская справедливость; коллективная моральная ответственность; 
моральный стресс; этический климат. 

Для цитирования: Летов О.В. Биоэтические проблемы развития 
генетических технологий (обзор) // Социальные и гуманитарные науки. 
Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия : ИАЖ / 
РАН. ИНИОН. – М., 2022. – № 2. – С. 115–121. 
DOI: 10.31249/rphil/2022.02.07 
                                                      

∗ Летов Олег Владимирович – кандидат философских наук, старший науч-
ный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам РАН. E-mail: mramor59@mail.ru 



Летов О.В. 

 116 

LETOV O.V. Ethics and science. (Review). 
Abstract. The review is devoted to the ethical aspects of the 

development of science. It is noted that moral norms and rights are 
products of culture, they represent culturally formed ideas and 
principles of how a reasonable grammar of practical freedom should 
look like. It is necessary to organize human-robot interaction in 
accordance with ethical and legal principles that maximize benefits and 
minimize mutual harm. Equity within a generation is based on the 
assumed equality of the moral status of all living people, just as 
intergenerational justice is based on the assumption that present and 
future generations are equal in moral status. Within the model of moral 
stress, hermeneutic injustice plays a significant role – a structural 
identity bias defined as injustice associated with the fact that certain 
important areas of social experience are hidden from collective 
understanding. 

Keywords: personality; human rights; ethics; humanoid robots; 
grammar of practical freedom; intergenerational justice; collective mor-
al responsibility; moral stress; ethical climate. 

В. Шрёдер (сотрудник Вюрцбургского университета, Герма-
ния) указывает, что споры о моральном и правовом статусе робо-
тов и гуманоидных роботов, в частности, входят в число наиболее 
интересных дебатов в современной практической философии. Ро-
боты становятся все более изощренными созданиями: инженеры 
заставляют их сочетать свойства инструментов с, казалось бы, 
психологическими способностями, которые считались зарезерви-
рованными для людей. Растет искушение рассматривать онтологи-
ческий статус роботов как «переходных» существ: роботы кажутся 
«ни живыми, ни просто механическими». Пришло время решить 
вопрос, каким образом «умные машины», такие как роботы (осо-
бенно гуманоидные), должны быть классифицированы и рассмат-
риваться в рамках человеческого сообщества. 

Хотя некоторые склонны рассматривать роботов-гуманоидов 
как нечто большее, чем просто инструменты, в дискуссиях преоб-
ладает четкое разделение: то, что одни находят привлекательным, 
другие считают ужасным, например, «права роботов» и «юридиче-
ское лицо» для систем искусственного интеллекта. «Необходимо 
организовать взаимодействие человека и робота в соответствии с 



Этика и наука 

 117 

этическими и юридическими принципами, которые увеличивают 
выгоду и сводят к минимуму взаимный вред. Избежание неуважи-
тельного обращения с роботами может помочь сохранить этико-
нормативные основы в поведении людей» [3]. Моральные нормы и 
права – это продукты культуры (например, ценности, обычаи и 
традиции); они представляют культурно сформированные идеи и 
принципы того, как должна выглядеть разумная грамматика прак-
тической свободы. 

С точки зрения этики роботов и машин вопрос о правах ро-
ботов относится к типу отношений, которые человек имеет или 
будет развивать с роботами как с машинами для встраивания ис-
кусственного интеллекта (ИИ). Необходимо примириться с тем 
фактом, что количество кандидатов в моральные агенты возраста-
ет. Если роботы нарушают свои обязанности и причиняют ущерб, 
они будут нести ответственность, например, финансовую. В прин-
ципе, роботы действуют независимо, принимая решения, основан-
ные на опыте. Их просто нельзя наказывать как людей. Например, 
тюремное заключение для роботов ничего не значит. У роботов 
нет собственных активов. В конечном итоге ответственность за 
ошибки своих роботов несут их создатели, которые призваны 
смотреть за приборами, обнаруживать и исправлять ошибки. 
В худшем случае им придется отозвать роботов. 

В. Шрёдер делает вывод, что, если требование этики бес-
компромиссно в том смысле, что оно касается действий как тако-
вых (а не только их ограниченного диапазона), можно привести 
доводы в пользу нормативного базового этического континуума в 
поведении людей, который означает, что не должно быть контек-
ста действия, в котором полное отсутствие человеческого уваже-
ния к целостности других существ (естественных или искусствен-
ных) было бы морально разрешено или даже поощрялось. Это 
положение также может помочь свести к минимуму нравственный 
риск использования новых технологий. 

М. Анчелотти, Дж. Фальквист и С. Эрикссон (сотрудники 
Упсальского университета, Швеция) подчеркивают, что устойчи-
вость к антибиотикам (AR) – это форма устойчивости к противо-
микробным препаратам, при которой бактерии могут выжить и 
размножаться в присутствии терапевтических уровней антибиоти-
ков. «AR ускоряется из-за действий человека, поскольку использо-



Летов О.В. 

 118 

вание антибиотиков обогащает и селективно влияет на него у лю-
дей, животных и окружающей среды» [1]. AR представляет собой 
серьезную угрозу для общественного здравоохранения и здраво-
охранения во всем мире, поскольку ограничивает человеческие 
возможности лечить бактериальные инфекции и затрудняет меди-
цинские процедуры, требующие эффективной профилактики ин-
фекций. Поскольку имеющиеся виды антибиотиков не считаются 
достаточным средством для текущих и предполагаемых потребно-
стей пациента, усилия по сохранению эффективности антибиоти-
ков предпринимаются как часть усилий по обеспечению эффек-
тивных механизмов против инфекционных болезней. Таким 
образом, дело не в сохранении конкретных классов антибиотиков 
самих по себе: они созданы для сохранения (или даже повышения) 
способности лечить инфекции. 

AR поднимает широкий спектр этических вопросов. Эта те-
ма часто формулируется в связи с правосудием как внутри, так и 
между поколениями. В последнее время доступ к антибиотикам 
увеличился, особенно в странах с низким и средним уровнем до-
ходов. Это увеличение создало проблему. С одной стороны, имеет 
место расширение доступа к антибиотикам, с другой, необходимо 
ограничить ненадлежащее и чрезмерное их использование. В 
настоящее время неравенство увеличивает риск того, что некото-
рые люди или группы будут больше страдать от проблем, связан-
ных с АR и доступом к антибиотикам. Справедливость внутри по-
коления основывается на предполагаемом равенстве морального 
статуса всех ныне живущих людей, точно так же, как межпоколен-
ческая справедливость основывается на предположении, что ны-
нешнее и будущие поколения равны по моральному статусу. Суть 
проблемы межпоколенческой справедливости заключается в том, 
что нынешнее использование антибиотиков приводит к увеличе-
нию количества патогенов, т.е. снижается эффективности анти-
биотиков в будущем. Эта прогрессирующая потеря эффективности 
антибиотиков представляет собой моральный вызов: если люди 
будущего имеют такое же право на эффективные антибиотики, как 
и те, кто живет здесь и сейчас, существует prima facie моральное 
обязательство для людей, живущих сегодня, по сохранению эф-
фективности антибиотиков как можно дольше. 



Этика и наука 

 119 

Однако уравновешивание нынешнего использования анти-
биотиков против потребностей будущих пациентов влечет за со-
бой другие этические проблемы, такие, как, например, какие кри-
терии должны применяться при ограничении существующего 
доступа к препаратам или что необходимо делать с обязанностями 
врачей по отношению к их пациентам. С одной стороны, каждый 
может считаться ответственным за принятие (или непринятие) ра-
зумного поведения по отношению к AR, которое может быть 
смягчено только в том случае, если достаточно большое количе-
ство людей вносит вклад в общее благо и воздерживается от вред-
ного поведения. С другой стороны, существует коллективный ин-
терес в поддержании эффективности антибиотиков. Ссылки на 
коллективную моральную ответственность оказываются метафо-
рическими, т.е. этот термин в основном используется для обозна-
чения зависимости от участия многих заинтересованных сторон и 
серьезности последствий дополненной реальности для общества. 
Однако это обстоятельство не обязательно подразумевает суще-
ствование субъекта с онтологическим статусом, на плечи которого 
может быть возложена ответственность за AR. Действительно, 
объединение индивидуальных моральных агентов и их ответ-
ственности не обязательно формирует коллективного морального 
агента или влечет за собой коллективную моральную ответствен-
ность. 

М. Анчелотти, Дж. Фальквист и С. Эрикссон приходят к 
следующим выводам. Во-первых, понятие коллективной ответ-
ственности следует понимать в первую очередь в метафорическом 
смысле. Во-вторых, существуют морально значимые особенности 
индивидуальной ответственности за АR по отношению к другим 
глобальным проблемам: помимо ответственности за внесение 
вклада в глобальную проблему АR, люди, несущие резистентные 
бактерии, сами подвергаются риску развития устойчивых к анти-
биотикам инфекций и могут инфицировать других. Учитывая ос-
нования ответственности, практически каждый может быть при-
влечен к ответственности за свой вклад в AR. 

Дж. Моли (центр биоэтики Кливлендского госпиталя, Огайо, 
США), К. Брэдбери-Джонс (Бирмингемский университет, Велико-
британия) и Дж. Айвс (центр медицинской этики Бристольского 
университета, Великобритания) подчеркивают, что существующие 



Летов О.В. 

 120 

модели морального стресса недооценивают богатство и разнообра-
зие этого понятия и недостаточно целостны, чтобы эффективно 
служить в постоянно меняющейся современной среде. В данной 
статье предлагается более широкое концептуальное представление 
о моральном стрессе, представленное в виде «модели морального 
стресса». Эта модель основана на триангуляции эмпирических 
данных и нормативных теорий. Указанная модель обеспечивает 
всеобъемлющую структуру для руководства формулированием и 
разработкой ресурсов для смягчения морального страдания. Пред-
лагаются научно обоснованные рекомендации по устранению мо-
рального недуга. 

В основе предлагаемой модели лежит широкое определение: 
«моральный стресс – это психологический стресс, причинносвя-
занный с моральным событием» [2]. Модель состоит из трех клю-
чевых компонентов: морального события, психологического 
стресса и причинно-следственной связи между ними. В этой статье 
представляются данные, подтверждающие модель морального 
стресса, и даются рекомендации по устранению морального стрес-
са, возникающего в результате этой модели. В качестве методоло-
гии выступает феминистская эмпирическая биоэтика, сочетающая 
эмпирические исследования с феминистской теорией для выработки 
нормативных рекомендаций относительно того, как концептуализи-
ровать и реагировать на моральный стресс. В частности, собранные 
данные были проанализированы в соответствии с феминистской 
интерпретативной феноменологией. Рефлексивное уравновешива-
ние использовалось для уравновешивания данных и теории, чтобы 
обеспечить нормативное обоснование более широкого определе-
ния морального страдания. 

В рамках модели морального стресса существенную роль 
играет герменевтическая несправедливость – структурный пред-
рассудок идентичности, определяемый как несправедливость, свя-
занная с тем, что некоторые важные области социального опыта 
скрыты от коллективного понимания из-за предубеждения струк-
турной идентичности в коллективном герменевтическом ресурсе. 
Герменевтическая несправедливость следует за коллективным не-
пониманием, которое мешает знающим понять свой собственный 
социальный опыт. 



Этика и наука 

 121 

Дж. Моли, К. Брэдбери-Джонс и Дж. Айвс представили эм-
пирические результаты, которые поддерживают построение моде-
ли морального стресса, и предложили рекомендации по эффектив-
ным ответам и вмешательствам для решения данной проблемы, 
которые могут быть разработаны и интегрированы в клиническую 
медицинскую практику. Руководителям организаций здравоохра-
нения следует предпринять шаги для интеграции этих рекоменда-
ций в данной области, чтобы улучшить этический климат. 

Список литературы 

1. Ancillotti M., Fahlquist J., Eriksson S. Individual moral responsibility for antibiotic 
resistancе. – URL: https://www.researchgate.net/publication/355043845 DOI: 
10.1111/bioe. 12958 (first downloaded 26.10.2021). 

2. Morley G., Bradbury-Jones C., Ives J. The moral distress model: An empirically 
informed guide for moral distress interventions. – URL: https://onlinelibrary.wiley. 
com/journal/13652702/ DOI: 10.1111/jocn. 15988 

3. Schröder W. Robots and rights: reviewing recent positions in legal philosophy and 
ethics. – URL: https://www.researchgate.net/publication/349262901_Robots_and_ 
Rights_Reviewing_Recent_Positions_in_Legal_Philosophy_and_Ethics (firstURL 
downloaded 19.05.2021). 

 

https://www.researchgate.net/publication/355043845
https://onlinelibrary.wiley.com/journal/13652702/
https://onlinelibrary.wiley.com/journal/13652702/
https://www.researchgate.net/publication/349262901_Robots_and_Rights_Reviewing_Recent_Positions_in_Legal_Philosophy_and_Ethics
https://www.researchgate.net/publication/349262901_Robots_and_Rights_Reviewing_Recent_Positions_in_Legal_Philosophy_and_Ethics


Летов О.В. 

 122 

ЛЕТОВ О.В.∗ АКТУАЛЬНЫЕ ВОПРОСЫ БИОЭТИКИ. (Обзор). 
Аннотация. Обзор посвящен этическим проблемам развития 

науки и техники. Подчеркивается, что физическая безопасность и 
неприкосновенность имеют важное значение для благополучия 
человека и ключевых детерминант физического и психического 
здоровья. Насилие в отношении женщин и девочек затрагивает эти 
основные аспекты человеческого процветания в глобальном мас-
штабе, поскольку треть женского населения во всем мире сталки-
вается с насилием в течение своей жизни. Традиционные этиче-
ские теории, такие как кантовская этика, а также этика 
утилитаризма и добродетели, были разработаны в то время, когда 
предполагалось, что люди были главными моральными агентами. 
Важно изучить, в какой степени эти теории могут быть применены 
по отношению к новой области взаимодействия человека и робота. 
Методы искусственного интеллекта (ИИ) начинают использовать-
ся в процессе экстракорпорального оплодотворения (ЭКО), в част-
ности для выбора эмбрионов. ИИ может обрабатывать сложные 
наборы данных, лучше определять важные закономерности и быть 
более объективным, чем люди, при оценке эмбрионов. Однако еще 
предстоит проделать большую работу, прежде чем ИИ можно бу-
дет этично использовать для подобной цели. 

Ключевые слова: эпистемическая несправедливость; гендер-
ное неравенство; насилие в отношении женщин; отсутствие ответ-
ственности за случай неправильного выбора. 

Для цитирования: Летов О.В. Биоэтические проблемы развития 
генетических технологий (обзор) // Социальные и гуманитарные науки. 
Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия : ИАЖ / 
                                                      

∗ Летов Олег Владимирович – кандидат философских наук, старший 
научный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам РАН. E-mail: mramor59@mail.ru. 



Актуальные вопросы биоэтики 

123 

РАН. ИНИОН. – М., 2022. –№ 2. – С. 122–128.   DOI: 
10.31249/rphil/2022.02.08 

LETOV O.V. Current issues of bioethics. (Review). 
Abstract. The review is devoted to the ethical problems of the 

development of science and technology. It is emphasized that physical 
safety and security are essential for human well-being and the key 
determinants of physical and mental health. Violence against women 
and girls affects these fundamental dimensions of global human 
prosperity, as one third of the world's female population experiences 
violence in their lifetime. Traditional ethical theories such as the 
Kantian ethics and the ethics of utilitarianism and virtue were 
developed at a time when humans were assumed to be the main moral 
agents. It is important to examine the extent to which these theories can 
be applied to the new field of human-robot interaction. Artificial 
intelligence (AI) techniques are beginning to be used in the in vitro 
fertilization (IVF) process, in particular for the selection of embryos. AI 
can process complex datasets, better identify important patterns, and be 
more objective than humans when evaluating embryos. However, there 
is still a lot of work to be done before AI can be ethically used for such 
a purpose. 

Keywords: epistemic injustice; gender inequality; violence 
against women; lack of responsibility for the case of the wrong choice. 

Э. Серборн (Мюнхенский технологический университет, 
Германия), К. Эйзенхат (Мюнхенский университет Людвига-
Максимиллиана, Германия) и В. Уайлд (Аугсбурский университет, 
Германия) отмечают, что физическая безопасность и неприкосно-
венность имеют важное значение для благополучия человека и 
ключевых детерминант физического и психического здоровья. 
«Насилие в отношении женщин и девочек затрагивает эти основ-
ные аспекты человеческого процветания в глобальном масштабе, 
поскольку треть женского населения во всем мире сталкивается с 
насилием в течение своей жизни» [3]. 

В настоящее время мобильные приложения (приложения) 
приобрели значительную популярность в качестве новой стратегии 
вмешательства в ответ на насилие в отношении женщин и девочек. 
Несмотря на их растущую актуальность, оценка этого факта с точ-
ки зрения этики общественного здравоохранения все еще отсут-



Летов О.В. 

 124 

ствует. В качестве одной из стратегий рост числа загрузок указы-
вает на то, что мобильные приложения стали важным технологи-
ческим инструментом в борьбе с насилием в отношении женщин и 
девочек. Действительно, во многих областях продвижение разра-
ботки и внедрения приложений, по-видимому, следует признать 
положительной тенденцией. Такая технология обладает большим 
потенциалом, предлагая новые возможности для действий и защи-
ты, например новый уровень свободы действий в отношении фи-
зической безопасности и неприкосновенности. 

В центре обсуждения лежит понимание насилия в отноше-
нии женщин и девочек как многомерной глобальной проблемы 
общественного здравоохранения, связанной со структурными, со-
циальными и социальными аспектами. Данный дискурс помещает 
указанную проблему в теоретические рамки структурной неспра-
ведливости, включая эпистемическую несправедливость. Понятие 
эпистемической несправедливости относится к несправедливости, 
причиненной кому-либо «в качестве знающего». Насилие в отно-
шении женщин и девочек является особенно яркой иллюстрацией 
того, как действует такая несправедливость. Жертвам часто не ве-
рят (несправедливость в отношении показаний) или их заставляют 
молчать из-за страха, что им не поверят, или из-за других социаль-
ных последствий. Кроме того, пережившие такое насилие могли не 
иметь эпистемологических инструментов для распознавания или 
вербализации такого насилия (герменевтическая несправедли-
вость), потому что они или их окружение не имеют средств, а за-
частую и силы, чтобы выразить ущерб от такого насилия или 
предъявить иски в систему уголовного правосудия. Эти эпистемо-
логические пробелы и несправедливость сами дополнительно опо-
средуются через социальные структуры и относительные привиле-
гии. 

Основываясь на ранее проведенном систематическом обзоре 
приложений, авторы статьи оценивают содержание и функции 
приложений сквозь призму структурной несправедливости. Тех-
нологические решения, такие как приложения, могут быть полез-
ным инструментом в борьбе с насилием в отношении женщин и 
девочек, но должны находиться в более широком контексте обще-
ственного здравоохранения, учитывающего структурные аспекты 
такого насилия. 



Актуальные вопросы биоэтики 

 125 

В конечном итоге проблемы, вызываемые структурной не-
справедливостью, наряду с ключевыми проблемами безопасности, 
конфиденциальности данных, важности поддерживающего кон-
такта с людьми и т.д., являются важнейшими аспектами этической 
оценки таких приложений. Однако исследования роли и актуаль-
ности приложений в качестве стратегии решения структурных и 
эпистемологических аспектов насилия остаются скудными. Эта 
статья призвана заложить основу для дальнейшего обсуждения в 
этой области и может быть применима к другим областям полити-
ки и практики общественного здравоохранения. 

Дж.С. Гордон и С. Нихольм (Утрехтский университет, Ни-
дерланды) ставят перед собой задачу изучить кантовский подход к 
вопросу о том, можно ли использовать детей секс-роботов в каче-
стве секс-игрушек. Этот подход был выбран по следующим при-
чинам: во-первых, ни в одной из предыдущих публикаций работы 
Канта не применялись к моральной оценке секс-роботов, и, во-
вторых, этика Канта обычно считается мощным инструментом для 
решения моральных проблем и поэтому широко используется в 
моральной философии. В-третьих, существует более общий вопрос 
о том, можно ли и в какой степени использовать традиционные 
этические теории в том, что можно назвать этикой взаимодействия 
человека и робота. «Традиционные этические теории, такие как 
кантовская этика, а также этика утилитаризма и добродетели, были 
разработаны в то время, когда предполагалось, что люди были 
главными моральными агентами» [2]. Важно изучить, в какой сте-
пени эти теории могут быть применены по отношению к новой 
области взаимодействия человека и робота. Один из способов про-
ведения философского анализа, опираясь на работы Канта, – это 
попытаться интерпретировать то, что Кант имел в виду под своими 
заявлениями, и исследовать, как следует понимать последствия 
собственных взглядов Канта на этику. 

Стремительное развитие информатики, робототехники и ис-
кусственного интеллекта вызвало значительный интерес в секс-
индустрии, учитывая огромный финансовый потенциал секс-
роботов. Секс-роботы имеют первостепенное значение для мо-
ральной философии, учитывая их потенциал бросить вызов чело-
веческому представлению о личности, отношениях, моральном 



Летов О.В. 

 126 

облике, объективации и насилии в отношении женщин и детей, а 
также согласии в сексуальных отношениях. 

Свободные действия делают человека морально ответствен-
ным, и, следовательно, такое существо обладает моральной инди-
видуальностью. На этом фоне можно привести следующие аргу-
менты в пользу разрешения людям использовать детских роботов 
в качестве секс-игрушек. 1. Только разумные и автономные суще-
ства, обладающие достоинством, являются частью морального со-
общества. 2. Детские роботы лишены рациональности или автоно-
мии (а значит, и достоинства). 3. Следовательно, детские роботы 
не являются частью морального сообщества, потому что им не 
хватает морально значимых свойств. 4. Таким образом, секс с 
детьми-роботами не влечет нарушения прямого морального долга. 

Секс с детьми-роботами может быть социально неприемле-
мым для большинства людей, но, строго говоря, это не аморально 
с точки зрения Канта. Вот еще один способ сделать то же самое, 
используя определения и утверждения Канта. Согласно Канту, 
можно разделить мир на классы людей и вещей. У людей есть до-
стоинство, и к ним следует относиться с уважением, а не рассмат-
ривать их просто как средство для достижения своих целей. Вещи, 
включающие в себя все, что не является разумным человеком, 
имеют свою ценность только по сравнению с желаниями людей, и, 
согласно Канту, никогда не является неправильным по своей сути 
рассматривать вещи как простые средства для достижения челове-
ческих целей. Роботов нет – по крайней мере, пока, как людей, 
наделенных разумом, и поэтому они относятся к классу вещей. 

Случай с этикой детских секс-роботов интересен потому, 
что интуитивно есть что-то морально проблематичное в идее ис-
пользования детских роботов в качестве секс-игрушек. Однако не 
сразу ясно, можно ли отстоять эту интуицию с помощью теории. 
По этой причине требуется более сильное концептуальное обосно-
вание точки зрения о том, что есть что-то морально проблематич-
ное в использовании детских роботов для секса. Можно было 
ожидать, что традиционные этические теории могут помочь в этом 
отношении. Однако анализ показывает, что кантовский подход в 
данном случае неубедителен и не дает никаких веских аргументов 
в пользу или против использования детей-роботов для секса. 



Актуальные вопросы биоэтики 

 127 

М.А.М. Эфнан (сотрудник фонда NHS, Манчестер, Велико-
британия), Й. Линь (школа исследований человека, Университет 
Западной Австралии, Австралия), В. Конитцер (сотрудник отделе-
ния информационных технологий, Дьюкский университет, США) 
и др. указывают, что методы искусственного интеллекта (ИИ) 
начинают использоваться в процессе экстракорпорального опло-
дотворения (ЭКО), в частности, для выбора эмбрионов. «ИИ мо-
жет обрабатывать сложные наборы данных, лучше определять 
тонкие, но важные закономерности и быть более объективным, 
чем люди, при оценке эмбрионов» [1]. Однако еще предстоит про-
делать большую работу, прежде чем ИИ можно будет этично ис-
пользовать для подобной цели. Не было опубликовано никаких 
контролируемых испытаний (КИ), а существующие исследования 
эффективности демонстрируют, что алгоритмы ИИ могут хорошо 
различать эмбрионы «хорошего» и «плохого» качества. Однако в 
случае эмбрионов аналогичного качества, что и является реальной 
клинической картиной, при использовании этих алгоритмов могут 
возникать трудности. 

Практически всегда модели ИИ были непрозрачными («чер-
ные ящики») в том смысле, что по крайней мере некоторая часть 
процесса была непонятной. Это порождает ряд эпистемологиче-
ских и этических проблем, включая проблемы с доверием, воз-
можность использования алгоритмов, которые плохо обобщают 
данные по различным группам населения, неблагоприятные эко-
номические последствия для клиник ЭКО, возможное искажение 
ценностей и пожеланий пациентов, более широкие социальные 
последствия, отсутствие ответственности за случай неправильного 
выбора и обращение к более патерналистскому процессу принятия 
решений. Использование интерпретируемых моделей, которые 
ограничены так, чтобы человек мог легко их понять и объяснить, 
могло бы преодолеть эти опасения. 

М.А.М. Эфнан, Й. Линь, В. Конитцер и др. приходят к выво-
ду, что вклад ИИ в ЭКО потенциально значителен, но необходимо, 
чтобы модели ИИ, используемые в этой области, были интерпре-
тируемыми и тщательно оценивались с помощью КИ перед внед-
рением. Желательно также долгосрочное наблюдение за детьми, 
родившимися в результате использования моделей искусственного 
интеллекта для отбора эмбрионов, нормативный надзор за внедре-



Летов О.В. 

 128 

нием и общедоступность данных, чтобы исследовательские груп-
пы могли независимо воспроизводить и проверять существующие 
модели. 

Список литературы 

1. Interpretable AI for embryo selection / Afnan M.A.M., Liu Y., Conitzer V. [et al.]. – 
URL: http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/ (first downloaded 26.11.2021). 

2. Gordon J.-S., Nyholm S. Kantianism and the problem of child sex robots. – URL: 
https://www.researchgate.net/publication/353079714/ DOI:10.1111/japp.12543 
(first downloaded 27.11.2021). 

3. Sauerborn E., Eisenhut K., Wild V. Digitally supported public health interventions 
through the lens of structural injustice: The case of mobile apps responding to 
violence against women and girls. – URL: https://www.researchgate.net/publica 
tion/355467705 (first downloaded 28.11.2021). 

 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://www.researchgate.net/publication/353079714/


Биоэтика и проблемы развития генетических технологий 

 129 

ЛЕТОВ О.В.∗ БИОЭТИКА И ПРОБЛЕМЫ РАЗВИТИЯ ГЕНЕТИ-
ЧЕСКИХ ТЕХНОЛОГИЙ. (Обзор). 

Аннотация. Обзор посвящен биоэтическим проблемам раз-
вития генетических технологий. Указывается, что наследуемость 
изменений, произведенных на репродуктивных и эмбриональных 
клетках, вызывает опасения в области евгеники и эволюции чело-
века. Значение прав человека и лежащих в их основе принципов 
может меняться с течением времени. Правовое сообщество должно 
сформировать правила, регулирующие генные модификации с 
учетом основных правовых принципов и защиты прав и свобод 
человека, чтобы не допустить новых форм дискриминации и евге-
ники. Необходимо обеспечить должное сочетание и гармонизацию 
частных и публичных интересов при установлении запретов и 
ограничений в сфере биотехнологий. На современном этапе разви-
тия технологий изменения генома человека любое изменение 
врожденных генетических дефектов будет представлять собой 
эксперимент над человеком, следовательно – недопустимо. 

Ключевые слова: ответственность за проведение генетиче-
ского редактирования; информированное осознанное согласие па-
циентов; принцип предотвращения серьезного заболевания при 
отсутствии разумных альтернатив; гуманистический аспект; неце-
левое изменение генома; биоэтические проблемы редактирования 
геномов. 

Для цитирования: Летов О.В. Биоэтические проблемы развития 
генетических технологий (обзор) // Социальные и гуманитарные науки. 
Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия : ИАЖ / РАН. 
ИНИОН. – М., 2022. – № 2. – С. 129–136. DOI: 10.31249/rphil/2022.02.09 
                                                      

∗ Летов Олег Владимирович – кандидат философских наук, старший науч-
ный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам РАН. E-mail: mramor59@mail.ru 



Летов О.В. 

 130 

LETOV O.V. Ethical problems of the development of genetic technol-
ogies. (Review). 

Abstract. The review is devoted to bioethical problems of the 
development of genetic technologies. It is pointed out that the 
heritability of changes made on reproductive and embryonic cells raises 
concerns in the field of eugenics and human evolution. The meaning of 
human rights and the principles underlying them can change over time. 
The legal community should formulate rules governing gene 
modification, taking into account the basic legal principles and the 
protection of human rights and freedoms, in order to prevent new forms 
of discrimination and eugenics. It is necessary to ensure the proper 
combination and harmonization of private and public interests when 
establishing prohibitions and restrictions in the field of biotechnology. 
At the present stage of development of technologies for changing the 
human genome, any change in congenital genetic defects will be an 
experiment on a person, and, therefore, is unacceptable. 

Keywords: responsibility for carrying out genetic editing; 
informed informed consent of patients; the principle of preventing 
serious illness in the absence of reasonable alternatives; humanistic 
aspect; inappropriate genome change; bioethical problems of genome 
editing. 

А.А. Пестрикова отмечает, что создание процедуры CRISPR-
Cas9 (использование методик CRISPR-Cas для направленного ре-
дактирования геномов является перспективным направлением в 
современной генной инженерии) вызвало оживленную дискуссию 
в международном научном сообществе, насколько глубоко можно 
вмешиваться в геном человека. «Пока нигде в мире не существует 
специальных правовых норм, регулирующих вопросы ответствен-
ности за проведение генетического редактирования репродуктив-
ных клеток или эмбрионов человека» [1, с. 32]. В 2015 г. Между-
народный комитет по биоэтике призвал государства-члены 
принять совместный временный мораторий на редактирование за-
родышевой линии. Согласно п. 46, причина запрета – неопреде-
ленность в отношении влияния модификаций зародышевой линии 
на будущие поколения. Но мораторий на редактирование генома 
человека невозможно соблюсти, что было со всей ясностью пока-
зано китайским ученым He Jiankui 27 ноября 2018 г. на втором 

https://ru.wikipedia.org/w/index.php?title=%D0%9C%D0%B5%D1%82%D0%BE%D0%B4%D0%B8%D0%BA%D0%B0_CRISPR-Cas&action=edit&redlink=1
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A0%D0%B5%D0%B4%D0%B0%D0%BA%D1%82%D0%B8%D1%80%D0%BE%D0%B2%D0%B0%D0%BD%D0%B8%D0%B5_%D0%B3%D0%B5%D0%BD%D0%BE%D0%BC%D0%B0
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A0%D0%B5%D0%B4%D0%B0%D0%BA%D1%82%D0%B8%D1%80%D0%BE%D0%B2%D0%B0%D0%BD%D0%B8%D0%B5_%D0%B3%D0%B5%D0%BD%D0%BE%D0%BC%D0%B0
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%93%D0%B5%D0%BD%D0%BE%D0%BC
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%93%D0%B5%D0%BD%D0%BD%D0%B0%D1%8F_%D0%B8%D0%BD%D0%B6%D0%B5%D0%BD%D0%B5%D1%80%D0%B8%D1%8F


Биоэтика и проблемы развития генетических технологий 

 131 

Международном саммите по редактированию генома человека, где 
были представлены отредактированные китайские близнецы. 

Глобализация рынка медицинских услуг и медицинский ту-
ризм делают невозможным запреты в рамках одной страны. Многие 
ученые открыто выражают свои намерения проводить генетические 
модификации эмбрионов. Возможности, которые открывает ген-
ное редактирование, выглядят очень перспективными и заманчи-
выми. Редактирование может касаться как репродуктивных, так и 
соматических клеток (в этом случае, модификации не наследуются 
последующими поколениями). Наследуемость изменений, произ-
веденных на репродуктивных и эмбриональных клетках, вызывает 
опасения в области евгеники и эволюции человека, но мнения от-
носительно необходимости продолжать исследования звучат по-
стоянно. Обсуждение методов генетического редактирования эм-
брионов и половых клеток связано с коллизией права на здоровье 
(проведение терапии в целях рождения здорового поколения) и 
права на защиту. Прямого запрета на редактирование эмбрионов 
или зародышевой линии человека нет. Возникает вопрос о соотно-
шении целей проведения генетических модификаций. Например, 
генетическая модификация эмбриона в целях рождения здорового 
ребенка – это основная цель, а передача модифицированного ге-
нома – побочная цель. Каким образом устанавливать запрет на ре-
дактирование генома человека, исходя из цели? Как будут соотно-
ситься публичные и частные интересы, например, если говорить о 
терапевтическом лечении бесплодия с помощью генетической мо-
дификации. 

Право должно определить понятие серьезного дефекта или 
заболевания, но возможно ли это, ведь интерпретация может раз-
личаться, основываясь на объективных критериях (заболевание) 
или временных критериях (например, инвалидность не является 
объективным критерием, так как связана и с социальными меха-
низмами – возможность или стоимость лечения в разных странах). 
Можно ли рассматривать инвалидность как абсолютную генетиче-
скую ошибку, исправляя тем самым генетическое разнообразие 
человеческого вида. Установив критерий для допустимости гене-
тической модификации генома человека, есть ли возможность вы-
бора здорового эмбриона или эмбриона с определенным генетиче-
ским состоянием или заболеванием (например, глухонемые 



Летов О.В. 

 132 

родители выбирают глухонемого эмбриона для ЭКО). А, кроме 
того, терапевтическое использование генной модификации должно 
относиться к донору клеток или к будущему ребенку, кто должен 
выступать пациентом? 

Еще одним вопросом является использование генетических 
модификаций не для лечения заболеваний, а для получения имму-
нитета (что и было представлено китайским генетиком He Jiankui в 
отношении ВИЧ). Важным критерием для безопасного и эффек-
тивного развития технологии генетического редактирования заро-
дышевой линии человека является международное общественное 
обсуждение. Все научные открытия должны быть прозрачными, с 
четким перечнем побочных эффектов, критериев безопасности, в 
том числе, для получения информированного осознанного согла-
сия пациентов. Важно оценить все риски и преимущества для пра-
вового регулирования отношений в области генного редактирова-
ния зародышевой линии человека. Существует естественная 
тенденция среди ученых – быть пионерами и извлекать экономи-
ческие выгоды из своих исследований, но следует устанавливать 
границы таких исследований и их использования. Примером вы-
ступает китайский ученый, который привлек около 40 млн долл. от 
инвесторов для своих биотехнологических стартапов. Он руковод-
ствовался международным принципом предотвращения серьезного 
заболевания при отсутствии разумных альтернатив и провел гене-
тическое редактирование. Но он не использовал критерий «тера-
певтическая цель», а сформировал иммунитет к ВИЧ, нарушив 
формально принцип запрета генного редактирования человеческо-
го эмбриона. 

А.А. Пестрикова приходит к выводу, что значение прав че-
ловека и лежащих в их основе принципов может меняться с тече-
нием времени. Правовое сообщество должно сформировать прави-
ла, регулирующие генные модификации с учетом основных 
правовых принципов и защиты прав и свобод человека, чтобы не 
допустить новых форм дискриминации и евгеники. 

В.П. Попов указывает, что изучение таких феноменов, как 
«ген», «геном», их модификация и т.д. уже давно является предме-
том исследования различных наук – генетики, биологии, медици-
ны, химии, физики и многих других научных направлений. Важ-
ное значение в этом контексте имеет Федеральная научно-



Биоэтика и проблемы развития генетических технологий 

 133 

техническая программа развития генетических технологий на пе-
риод 2019–2027 гг., которая выступает в качестве организационно-
го, методического и юридического документа – своего рода базы 
(основы) для государственной политики в указанном направлении. 
Исходя из этого, представляется необходимым обратить внимание 
на следующее. 

Во-первых, в качестве важнейшего направления развития 
гражданского законодательства в рассматриваемой сфере высту-
пает необходимость должного обеспечения охраны и защиты прав 
и законных интересов граждан в случаях осуществления воздей-
ствия на их генетическую систему («геном») и причинения в связи 
с этим вреда их жизни, здоровью. В этом контексте актуальность 
приобретает целый ряд вопросов, в том числе с какой целью, какие 
субъекты, в каких случаях и порядке имеют право осуществлять 
«вмешательство» в «геном» человека, производить модификацию 
генов растений и животных, создавать так называемые генно-
модифицированные образования («ГМО») и т.д. В связи с этим, 
конечно, возникает вопрос и о этико-правовой и иных формах от-
ветственности соответствующих лиц, ее основаниях в случаях 
противоправного причинения вреда. 

Во-вторых, нуждается в обсуждении и практическом реше-
нии вопрос о возмещении вреда и, прежде всего, убытков, поне-
сенных хозяйствующими субъектами, гражданами в случае панде-
мии, что в настоящее время делается, по существу, в «ручном» 
порядке. В связи с этим полезным было бы установление особого 
вида страхования с формированием для этой цели на федеральном 
уровне специального страхового фонда, из которого могло бы 
осуществляться страховое возмещение лицам при наступлении 
указанного страхового события (пандемии). 

В-третьих, важным аспектом в рамках обозначенных реко-
мендаций представляется также необходимость обеспечения 
должного сочетания и гармонизации частных и публичных инте-
ресов при установлении запретов и ограничений в сферах биотех-
нологий, генной инженерии и особенно – при осуществлении 
борьбы с распространением вирусных инфекций, что, как показы-
вает практика, часто сопряжено с серьезным вмешательством в 
частную жизнь граждан, в том числе ограничением свободы их 



Летов О.В. 

 134 

передвижения, принудительным временным помещением в соот-
ветствующих случаях на карантинный режим. 

В-четвертых, очень важным представляется также и гумани-
стический аспект правового регулирования отношений по поводу 
таких специфических объектов прав, как «ген», «геном», их моди-
фикации. «Осуществление как научной, так и практической дея-
тельности, связанной с указанными объектами, безусловно, не 
должно противоречить принципам российского права, основопо-
лагающим принципам и нормам морали и нравственности, а также 
соответствующим международным правоположениям и должно 
преследовать главные цели – обеспечение жизни и здоровья лю-
дей, содействие дальнейшей эволюции социума в необходимом 
направлении» [2, с. 34]. 

Р.Е. Тарабрин подчеркивает, что модификация эмбриональ-
ного генома ставит перед исследователем серьезные биоэтические 
вопросы: нецелевое изменение генома при использовании системы 
CRISPCas9, возможность увеличения онкологических заболеваний 
вследствие непредсказуемости изменений, их наследование в по-
следующих поколениях, возможное изменение природы человека. 

Указанные проблемы биоэтики не имеют однозначного ре-
шения, они продолжают дискутироваться. Тем не менее в мировом 
научном сообществе существует определенный консенсус: экспе-
римент по генетическому редактированию человеческого эмбрио-
на должен заканчиваться на 14-й день его развития и не должен 
приводить к рождению генетически модифицированных детей. 
Для накопления научных сведений о генетических модификациях 
подобного рода исследователи либо используют нежизнеспособ-
ные эмбрионы, либо измененные эмбрионы должны уничтожаться 
на 14-й день развития. 

Задачей данной работы является биоэтический анализ про-
цесса перехода от экспериментов на эмбрионах к рождению гене-
тически модифицированных людей. Анализ проводится на приме-
ре двух случаев. Первый из них – опыт рождения генетически 
редактированных эмбрионов (Хэ Цзянькуй, Китай, 2018) для фор-
мирования устойчивости к вирусу иммунодефицита человека. 
Второй – попытка создания и последующего рождения генетиче-
ски модифицированных здоровых эмбрионов у родителей с 
наследственной формой глухоты (Ребриков, Россия, 2019). 



Биоэтика и проблемы развития генетических технологий 

 135 

Оба случая вызвали широкий резонанс и критику в мировом 
научном сообществе. «Такая реакция показывает, что существую-
щие биоэтические проблемы редактирования геномов не разреше-
ны, они требуют тщательной проработки на предимплантацион-
ных эмбрионах» [3, с. 38]. Все нецелевые изменения генома 
должны быть предотвращены, а возможные побочные эффекты 
генетической модификации изучены и максимально уменьшены. 

Тем не менее результаты Хэ Цзянькуй могут быть интерпре-
тированы как попытка повлиять на устойчивость к иммунодефи-
циту, т.е. как предотвращение серьезного заболевания. Однако 
нельзя однозначно сказать, что у пары, зараженной ВИЧ и жела-
ющей зачать здорового ребенка, не было другого варианта родить 
здорового ребенка (например, использование отмывания сперма-
тозоидов при ЭКО с последующей ретро-вирусной терапией во 
второй половине беременности). Таким образом, генетическое ре-
дактирование эмбрионов не было единственной возможностью 
избежать заболевания. 

Попытка Ребрикова вызывает критику, поскольку нацелена 
на глухоту – состояние, которое расценивается в социальной мо-
дели инвалидности как вариант нормы. Следовательно, запланиро-
ванный эксперимент российского ученого направлен не на исцеле-
ние заболевания, а элиминацию определенной характеристики 
человека из определенной социальной группы (глухонемые), что 
вызывает опасение дискриминации данных людей. 

С другой стороны, как опыт Хе Цзенкуя, так и попытка Реб-
рикова не могут быть оправданы благодеянием к родившимся детям 
или их родителям, так как опасность проведенных экспериментов 
для рожденных детей перевешивает потенциальное благодеяние и, 
кроме того, существуют другие, более безопасные формы оказания 
помощи данным детям и их семьям. 

Переход от экспериментов на эмбрионах к рождению генно-
модифицированных детей не может быть этически приемлемым и 
при использовании принципа автономии, так как субъектом этой 
биоэтической доминанты будут являться эмбрионы – носители 
измененного гена. Поскольку именно они будут жить с привне-
сенным геном, только их согласие в участии в эксперименте долж-
но быть определяющим. Невозможность установления решения 
эмбриона очевидна. Однако действовать в наилучших интересах 



Летов О.В. 

 136 

эмбриона могут родители (как замещающие их решение). Это воз-
можно только в случае, если рождение ребенка у конкретной пары 
невозможно без генетической модификации и отсутствуют спосо-
бы лечения данного заболевания. 

В биоэтическом анализе дилеммы следует иметь в виду и 
религиозный аспкт. Во многих религиозных системах человек яв-
ляется полноценной личностью, появляющейся при слиянии гене-
тического материала родителей. Поэтому всякое изменение генома 
должно проводиться без негативных последствий для человека, а 
экспериментальное появление и тем более рождение генетически 
модифицированных людей недопустимо. Однако разрешение ди-
леммы в религиозном ракурсе возможно, если будет проведена не 
превентивная генетическая коррекция, а лечение как плода, так и 
эмбриона. 

Таким образом, на современном этапе развития технологий 
изменения генома человека любое изменение врожденных генети-
ческих дефектов будет представлять собой эксперимент над чело-
веком, а следовательно, недопустимо. При улучшении процедуры 
редактирования генома возможно ее использование при состояни-
ях, неспособных быть исправленными другими способами. 

Список литературы 

1. Пестрикова А.А. Этические и правовые аспекты редактирования зародыше-
вой линии человека // Биоэтические проблемы развития генетических техно-
логий в Российской Федерации : cборник тезисов научной конференции / под 
общ. ред. А.Ю. Просекова ; ФГБОУ ВО «Кемеровский государственный уни-
верситет». – Кемерово, 2020. – С. 32–33. 

2. Попов В.П. Защита вспомогательных репродуктивных технологий: правовые 
аспекты // Биоэтические проблемы развития генетических технологий в Рос-
сийской Федерации : cборник тезисов научной конференции / под общ. ред. 
А.Ю. Просекова ; ФГБОУ ВО «Кемеровский государственный университет». – 
Кемерово, 2020. – С. 33–35. 

3. Тарабрин Р.Е. Биоэтическая дилемма модификаций эмбрионального генома – 
опыт или лечение дефектов? // Биоэтические проблемы развития генетиче-
ских технологий в Российской Федерации : cборник тезисов научной конфе-
ренции / под общ. ред. А.Ю. Просекова ; ФГБОУ ВО «Кемеровский государ-
ственный университет». – Кемерово, 2020. – С. 38–39. 

 



Реф. ст. : Джаковац А. Теология катехизиса Йована Раича  
в общественном и историческом контексте 

 137 

ФИЛОСОФИЯ РЕЛИГИИ  
И РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ 

Реф. ст. : ДЖАКОВАЦ А. ТЕОЛОГИЯ КАТЕХИЗИСА ЙОВАНА 
РАИЧА В ОБЩЕСТВЕННОМ И ИСТОРИЧЕСКОМ КОНТЕК-
СТЕ. (Реферат). 
ЂАКОВАЦ А. Богословља Катихизиса Јована Рајића у друштве-
ном и историјском контексту // Зборник Матице српске за 
друштвене науке. – Нови Сад, 2020. – Г. 71, бр. 173(1). – С. 15–24. 

Аннотация. Анализируется статья сербского теолога и фи-
лософа А. Джаковаца, посвященная памятнику богословского 
наследия Сербии, Катехизису архимандрита Йована Раича. Этот 
документ рассматривается как попытка укрепления позиций серб-
ского православия в империи Габсбургов. 

Ключевые слова: богословие; катехизис; православие; Ра-
ич Й.; теология; униатство. 

Для цитирования: Цибизова И.М. [Реф.] // Социальные и гумани-
тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Филосо-
фия. – 2022. – № 2. – С. 137–140. Реф. ст. : Ђаковац А. Богословља Кати-
хизиса Јована Рајића у друштвеном и историјском контексту // Зборник 
Матице српске за друштвене науке. – Нови Сад, 2020. – Г. 71, бр. 173(1). – 
С. 15–24.     

ЂАКОВАЦ А. Богословља катихизиса Јована Рајића у друштвеном 
и историјском контексту. 

Abstract. The review analyzes the article of the Serbian 
theologian and philosopher A. Djakovac dedicated to the monument of 
Serbian theological heritage, Catechism of Archimandrite Jovan Raic. 
This document is seen as an attempt to strengthen the position of 
Serbian Orthodoxy in the Habsburg Empire. 

Keywords: religion; christianity; theology; theory of evolution. 



Цибизова И.М. 

 138 

В статье сербского теолога и философа, преподавателя Пра-
вославного богословского факультета Белградского университета 
А. Джаковаца Катехизис архимандрита Йована Раича рассматри-
вается как попытка укрепления позиций сербского православия в 
империи Габсбургов. В документе ощущается значительное влия-
ние латинского теологического наследия, проявляющееся в ком-
поновке, обработке материала и отсутствия типично православных 
точек зрения. Однако его значение можно рассматривать лишь в 
историческом контексте появления. 

На протяжении XVIII в. Карловацкой митрополии велась 
борьба за духовное выживание православного сербского населе-
ния. Натиск униатов, недостаток образования и образованных лю-
дей негативно влияли на сербскую богословскую мысль. Основная 
миссия богословия заключалась в сохранении веры, Церкви и 
народа (с. 15–16). Сербское духовенство испытывало постоянное 
давление: Вена создавала благоприятные условия для унии с като-
лической церковью. Богословская мысль, в том числе Й. Раича, 
формировалась на основании традиций литургического богослу-
жения и образования, чаще всего в России. Д. Руварац отмечает 
значительное влияние на Раича ректора Киевской академии Фео-
фана Прокоповича. Борьба против униатства, бывшая одновре-
менно политической, определяла мотивацию православного бого-
словия. Раич, владевший сербским, латинским, венгерским и 
немецким языками считал трагедию сербов результатом невнима-
ния народных вождей к просвещению (с. 16–17). Он известен как 
историк и поэт, но его богословское наследие недостаточно иссле-
довано. Его «Историю разных славянских народов, преимуще-
ственно болгар, хорватов и сербов» В. Попович назвал мостом 
между Средневековьем и обществом нового времени, строившим-
ся благодаря непосредственному контакту с достижениями других. 
Эта книга, как и катехизис, была написан для удовлетворения по-
требностей сербов, не имевших собственных исторических трудов 
кроме недостаточно обширной и точной «Истории Черногории» 
Василия Петровича. Богословские труды создавались для обучения 
и укрепления народа в вере и противостояния униатству. Обучение 
Раича в римско-католической иезуитской Латинско-славянской 
школе в г. Сремски Карловци школе, затем в протестантской гим-
назии и Киевской академии показывает духовную атмосферу эпо-



Реф. ст. : Джаковац А. Теология катехизиса Йована Раича  
в общественном и историческом контексте 

 139 

хи (с. 17–18). Путь, обычный для сербской элиты, определил бого-
словские воззрения. Духовное формирование Раича происходило в 
сложный условиях: натиск на православие вел к внешнему сбли-
жению с протестантством, также находившихся в незавидном по-
ложении; православная теология в России испытывала влияние 
западной схоластики, прежде всего в методологии. В борьбе с 
польским католицизмом она создала собственные схоластику и 
догматику. Киевская духовная академия стала средоточием право-
славного богословия не только для русских, но и остальных право-
славных славян. В трудах Раича трудно отличить его вклад от за-
имствований. Подобное отношение к источникам, согласно 
Ж. Войновичу, было аспектом поэтики эпохи, когда содержание, 
преподносимое сербской публике, обладало приматом над твор-
цом, в связи с чем его имя отступало на второй или третий план 
(с. 18). Катехизис писался для удовлетворения нужд сербов в Ав-
стрийской империи ради недопущения его навязывания властями 
и возможных униатских злоупотреблений. Он был создан за 17 
дней – срок, поставленный властями, намеренными в противном 
случае ввести собственный, содержащий неправославные элемен-
ты. Вопреки первоначальным подозрениям в униатской пропаган-
де – документ был напечатан в Вене и раздавался бесплатно – он 
прослужил больше века. В немецком переводе «православная» ве-
ра заменена «истиной» с очевидным намерением отодвинуть пра-
вославие на второй план. Учитывая придворную цензуру, Раич 
включил в свой «Малый катехизис или Сокращенное православное 
вероисповедание» элементы, связывающие его с римским католи-
цизмом. Очевидна также связь документа с «Первым учением от-
рокам» Феофана Прокоповича, испытавшего влияние протестант-
ства, но заменившего специфически лютеранских элементов 
православными (с. 19–20). Первая часть называется «О вере». Не-
обычным является интерпретация Символа веры как «залога веры 
и формы христианства». Существование Бога объясняется «есте-
ственной теологией»: все, что мы видим на небе и земле, происте-
кает одно из другого, несотворенный и все сотворивший – Бог. 
Помимо принципа причинности Раич ссылается на Священное Пи-
сание как источник веры. Эта ссылка следует за логическим за-
ключением. Бог трактуется как самостоятельно существующая 
сущность, бывшая всегда, Троица и Создатель. Божественное три-
единство – очевидное влияние латинской теологии, в которой из-



Цибизова И.М. 

 140 

начально преобладало унитарное толкование Святой Троицы. Тео-
лог следует латинской традиции, видя Божественное единство в 
единой сущности, божественности, силе и славе, общих и неразде-
лимых в принадлежности всем Ликам / Персонам. Бог Отец – та-
ковой для Сына и для людей посредством крещения – последнее 
не детализируется. При интерпретации «образца и подобия» Бога, 
по которому сотворен человек, Раич отмечает, что это «истина, 
мудрость и свобода воли» (с. 20). Влияние католицизма проявля-
ется и в понимании наследования первородного греха как насле-
дования вины. Теолог отдает предпочтение моральному аспекту 
христологии, пренебрегая онтологическим и не объясняя сотерио-
логического значения учения. Согласно Раичу, «Святой Дух – ис-
тинный Бог». Богослов понимал, что катехизис не одобрят, пу-
стись он в полемику о Филиокве. Смысл Евхаристии он видит в 
«прощении грехов», не в воссоединении / сопричастности с Богом. 
Отсутствует идея обожествления, свойственная православному 
этосу. Видение эсхатологии – праведники попадут в Рай, грешни-
ки – в Ад – также относится к латинской традиции. Вторая часть 
названа «О любви», третья – «О надежде» (с. 21–22). Завершается 
катехизис напутствием о необходимости послушания старшим, в 
частности властям, ради его принятия имперским аппаратом. Ра-
дич не принес в теологию ничего нового, однако его Катехизис 
выполнил миссию сохранения православной идентичности в сре-
де, видевшей в православных раскольников. Этот документ – сви-
детельство сильного влияния на сербов латинской традиции. Осо-
бенности православного богословия сводились, в основном в 
различиях относительно Филиокве и статуса Папы Римского. Это 
произведение остается памятником борьбы православного серб-
ского народа в тяжелых условиях. Поколение Раича приоткрыло 
врата православному этосу, распахнувшемуся после освобожде-
ния. К Катехизису следует относиться с пиететом: его действи-
тельная ценность и значение проистекают из времени и контекста 
создания. 

И.М. Цибизова∗ 
 
                                                      

∗ Цибизова Ирина Михайловна, кандидат исторических наук, научный со-
трудник Отдела философии Института научной информации по общественным 
наукам РАН, itsibizova@mail.ru. 



Реф. ст. : Говорящий диалог : одинадцать эпизодов в истории  
движения современного межрелигиозного диалога / ред. К. Лехманн  

 141 

Реф. ст. : ГОВОРЯЩИЙ ДИАЛОГ : ОДИННАДЦАТЬ ЭПИЗОДОВ 
В ИСТОРИИ ДВИЖЕНИЯ СОВРЕМЕННОГО МЕЖРЕЛИГИОЗ-
НОГО ДИАЛОГА / РЕД. К. ЛЕХМАНН. (Реферат).  
Talking Dialogue : Eleven Episodes in the History of the Modern Inter-
religious Dialogue Movement / еd. Lehmann K. – Berlin ; Boston : De 
Gruyter, 2021. – 377 p. 

Аннотация. Исследуются основные события и организации, 
определившие развитие межрелигиозного диалога с конца XIX в. 
Межрелигиозный диалог в книге рассматривается как социальное 
движение. 

Ключевые слова: межрелигиозный диалог; межрелигиозные 
отношения; социокультурный контекст; социальные движения; 
история религий; современность. 
Talking Dialogue: Eleven Episodes in the History of the Modern Inter-
religious Dialogue Movement еd. Lehmann K. 

Abstract. The main events and organizations that determined the 
development of interreligious dialogue since the end of the XIX century 
are investigated. Interreligious dialogue in the book is considered as a 
social movement. 

Keywords: interreligious dialogue; interreligious relations; socio-
cultural context; social movements; history of religions; modernity. 

Для цитирования: Мельник С.В. [Реф.] // Социальные и гумани-
тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Филосо-
фия. – 2022. – № 2 – С. 141–146. Реф. кн. : Talking Dialogue : Eleven 
Episodes in the History of the Modern Interreligious Dialogue Movement / еd. 
Lehmann K. – Berlin ; Boston : De Gruyter, 2021. – 377 p. 

В коллективной монографии описываются основные собы-
тия в сфере межрелигиозных отношений на современном этапе. 
Перечислив основные исследования в рассматриваемой области 



Мельник С.В. 

 142 

(p. 2–3), редактор книги К. Лехманн отмечает, что уникальность 
этой работы заключается в том, что в ней впервые акцент сделан 
на изучении истории межрелигиозного диалога в социокультурном 
и политическом контекстах. В связи с этим в центре внимания ав-
торов находится анализ деятельности основных межрелигиозных 
организаций, которые определили развитие модернистского диа-
лога религий. 

Главными используемыми в книге категориями, указывает 
К. Лехманн, являются «деятельность в области межрелигиозного 
диалога» (IRD Activities) и «движение межрелигиозного диалога» 
(IRD Movement). Содержание и целесообразность использования 
названных понятий как методологической основы исследования 
К. Лехманн подробно анализирует (p. 4–8). Суть представленного 
в монографии подхода заключается в том, что предлагается сосре-
доточиться не на концептуальном осмыслении проблем диалога ре-
лигий как соотношения разных мировоззрений, а на межрелигиоз-
ных отношениях как социальном феномене. То есть на конкретных 
людях, событиях, мероприятиях, организациях, которые идентифи-
цировали осуществляемую ими деятельность как межрелигиозный 
диалог, что позволяет изучать его как своеобразное социальное 
движение, не в нормативном аспекте, а как имевшую место реаль-
ную практику «говорящего диалога» («Talking Dialogue»). 

К. Лехманн отмечает, что вклад книги в исследования в об-
ласти межрелигиозного диалога состоит в трех выводах. Во-пер-
вых, проведенные изыскания указывают на Всемирный парламент 
религий 1893 г. как символическую точку отсчета современного 
этапа межрелигиозного диалога. Во-вторых, была выявлена тен-
денция резкого роста социального активизма участников межрели-
гиозного диалога с конца 1960-х годов. Акторы межрелигиозного 
диалога фактически стали общественными деятелями, которые 
стремились к тому, чтобы религия играла значимую роль в соци-
альных процессах. Третий вывод касается представительства рели-
гиозных общин в межрелигиозном диалоге. На начальной стадии 
межрелигиозный диалог был во многом маргинальным явлением и 
осуществлялся силами отдельных активистов (К. Лехманн обозна-
чает их как «религиозные виртуозы» «religious virtuosi»). С 1980-х 
годов в межрелигиозный диалог все чаще вступают «протагони-
сты», т.е. религиозные лидеры и официальные представители ре-



Реф. ст. : Говорящий диалог : одинадцать эпизодов в истории  
движения современного межрелигиозного диалога / ред. К. Лехманн  

 143 

лигиозных общин высокого уровня (p. 8). Более подробно три этих 
тезиса К. Лехманн раскрывает в заключительной главе книги 
(p. 353–369). 

В монографии, указывает К. Лехманн, представлены наибо-
лее значимые межрелигиозные инициативы и структуры, которые 
осуществляли свою деятельность на международном уровне (p. 9–
11). Межрелигиозные организации описываются в хронологиче-
ском порядке, причем акцент делается на изучении истории их 
формирования и начальных этапов деятельности. Книга состоит из 
введения, трех частей, содержащих 11 глав, каждая из которых 
посвящена важнейшему, по мнению авторов, эпизоду в сфере 
межрелигиозных отношений, а также заключительной главы, в 
которой подводятся итоги и формулируются дальнейшие научные 
задачи в связи с проведенным исследованием. Указанные выше 
методологические принципы (три перечисленных тезиса) опреде-
лили структуру монографии. 

Первая часть книги «Начальные попытки развития межрели-
гиозного диалога “с периферии”» (First Attempts at Developing 
Interreligious Dialogue ‘from the Margins’), включает в себя четыре 
главы. Монографию открывает глава «Символ межрелигиозного 
диалога: начало современного движения межрелигиозного диалога 
(Interreligious Dialogue Movement) (Всемирный парламент религий 
/ 1893)» (p. 21–44). Исследователи солидарны в том, что прошед-
ший в сентябре 1893 г. в Чикаго Всемирный парламент религий 
(The World’s Parliament of Religions) можно считать началом со-
временного этапа межрелигиозного диалога. Парламент прошел в 
рамках Всемирной Колумбовой выставки (World’s Columbian 
Exposition), которая была приурочена к 400-летию открытия Аме-
рики. Современный этап диалога религий характеризуется тем, что 
участники отказываются от стремления продемонстрировать пре-
восходство своей веры и настроены на выстраивание так или ина-
че понимаемых позитивных отношений. На Всемирном парламен-
те религий были продекларированы цели, которые актуальны для 
межрелигиозного диалога и сегодня: укрепление мира, братство, 
стремление узнавать друг друга и совместно отвечать на общие 
вызовы. Хотя многие христиане отнеслись к Парламенту насторо-
женно (в частности, на нем отсутствовали англикане, православ-
ные, представительство католицизма была очень ограниченным) в 



Мельник С.В. 

 144 

мероприятии приняли активное участие адепты религий Востока. 
Одной из самых ярких фигур на Парламенте был представитель 
индуизма (адвайта-веданты) Вивекананда. Всемирный парламент 
религий был беспрецедентным по своему характеру и масштабу 
событием, которое открыло новую страницу в развитии межрели-
гиозных отношений в глобальном масштабе. 

В первой части исследуется еще три знаковых эпизода в об-
ласти межрелигиозного диалога, которые имели место в период 
между мировыми войнами. Во второй главе рассматривается ини-
циатива А. Оллвона по созданию организации «Религиозный союз 
человечества» (Religiöser Menschheitsbund) в 1921–1923 гг., в том 
числе ее сильные и слабые стороны (с. 45–78). В центре внимания 
этой организации было осмысление богословских аспектов соот-
ношения разных религий. В третьей главе анализируется деятель-
ность созданного в Великобритании «Всемирного конгресса вер» 
(World Congress of Faiths) в 1933–1950 гг. (с. 79–110). Четвертая 
глава с заголовком «Трансформация от миссии к диалогу» посвя-
щена обзору опыта христианско-иудейского диалога с 1920-х по 
1970-е годы, который был институализирован в виде специальной 
структуры в рамках крупнейшей экуменической организации Все-
мирный совет церквей (WCC-Committee on the Church and the 
Jewish People) (p. 111–150). 

Вторую часть «Рост активизма в гражданском обществе» 
(Towards an Increased Activism in Civil Society), описывающую три 
межрелигиозные инициативы в конце 1960-х – начале 1970-х го-
дов, открывает пятая глава книги, посвященная межрелигиозной 
организации «Храм понимания» (Temple of Understanding). Осо-
бенностью этой организации было стремление развивать межрели-
гиозный диалог на «низовом» уровне посредством повышения 
уровня религиозной грамотности, развития межрелигиозного об-
разования (interfaith education), что, в частности, было призвано 
способствовать устранению предрассудков. Рассматриваемая кни-
га была подготовлена международным коллективом авторов. При-
мечательно, что главу анализирующую деятельность «Храма по-
нимания» написал российский специалист Е.Н. Хамидов (p. 151–
178). В шестой главе книги описывается организация «Междуна-
родная ассоциация за религиозную свободу» (The International 
Association for Religious Freedom) в 1969–1975 гг., которая уделяла 



Реф. ст. : Говорящий диалог : одинадцать эпизодов в истории  
движения современного межрелигиозного диалога / ред. К. Лехманн  

 145 

особое внимание правам человека и распространению своей дея-
тельности за пределы Европы и США (p. 179–202). 

Завершает вторую часть глава «Когда страх становится ми-
ром: трансформация межрелигиозного диалога в социальное дви-
жение (Всемирная конференция религии и мира / 1970–1973)». 
В главе описывается прошедший в 1970 г. в японском городе Кио-
то знаковый межрелигиозный саммит – Всемирная конференция 
религии и мира (World Conference on Religion and Peace), в кото-
ром приняла участие и делегация религиозных лидеров из СССР. 
В 1990-х годах организация сменила название на «Религии за мир» 
(Religions for peace) и в настоящее время является одной из круп-
нейших в мире. Автор главы Дж.О. Гуиноварт-Педесколл приво-
дит размышления устроителей конференции 1970 г., которые ви-
дели цель мероприятия в том, чтобы не только политические, но и 
религиозные деятели были вовлечены в миротворчество на мест-
ном, национальном и международном уровнях. Также примечате-
лен проведенный автором анализ выступлений участников киот-
ской конференции, который показал, что самыми употребляемыми 
спикерами словами были «страх», «война» и «ядерная энергия». 
Все это демонстрирует отмеченную редактором во введении тен-
денцию в развитии межрелигиозного диалога с конца 1960-х годов, 
которая была отражена в названии второй части книги – акцент не 
на осмыслении богословских вопросов, а на сотрудничестве в со-
циальной сфере во имя общего благополучия (p. 203–232). 

В третьей части книги «К усилению поддержки со стороны 
религиозных иерархий» описывается деятельность четырех меж-
религиозных организаций: «Парламент мировых религий» 
(Parliament of the World’s Religions) в 1989–1993 гг. (p. 233–274), 
Оксфордский международный межрелигиозный центр (Oxford 
International Interfaith Centre) в 1993–2017 гг. (p. 275–298), «Объ-
единенная религиозная инициатива (United Religions Initiative) 
2000–2006 гг. (p. 299–326), Федерация всеобщего мира (Universal 
Peace Federation) 2005–2009 гг. (p. 327–352). Межрелигиозный 
диалог в этот период получает всеобщее признание со стороны 
высоких представителей религиозных организаций, которые начи-
нают принимать в нем активное участие. Парламент мировых ре-
лигий – это международная межрелигиозная организация, которая 
была создана в честь столетия парламента 1893 г. В качестве ито-
гового документа Парламента мировых религий 1993 г., прошед-



Мельник С.В. 

 146 

шего в Чикаго, был принят документ «К глобальной этике: 
начальная декларация» (Towards a Global Ethic: An Initial 
Declaration), подготовленная католическим теологом Гансом Кюн-
гом. В 2000 г. была создана «Объединенная религиозная инициа-
тива» (United Religions Initiative, URI). Организация осуществляет 
межрелигиозное взаимодействие на «низовом» (grassroots) уровне 
и включает в себя порядка 800 организаций – участников и групп 
верующих, которые называются «кругами сотрудничества» 
(Cooperation Circles). 

Завершает книгу подготовленная К. Лехманном и П. Бродо 
глава «Заключительные замечания. Идеи относительно междисци-
плинарной области изучения межрелигиозного диалога». В главе 
подводятся итоги проведенного исследования, в том числе указы-
вается на две основных выявленных тенденции в истории межре-
лигиозного диалога – рост «социальной активности» и повышение 
уровня «официального представительства». Также авторы форму-
лируют дальнейшие научные задачи в области исследований диа-
лога религий, а также предлагают практические рекомендации по 
повышению его эффективности (p. 353–369). 

В заключение хотелось бы отметить, что рассмотренная кол-
лективная монография, авторами которой выступили 13 специали-
стов, представляет собой не собрание разрозненных статей на об-
щую тему, но цельную, связанную единым планом и логикой 
изложения, книгу. Если такие события, как Всемирный парламент 
религий 1893 г. или Всемирная конференция религии и мира 1970 г. 
достаточно хорошо изучены, то сведения о многих других пред-
ставленных в работе эпизодах истории межрелигиозного диалога 
скудны. Ряд авторов работали в архивах, проводили консультации 
с исследуемыми ими организациями и брали интервью у активи-
стов в области межрелигиозная диалога. В связи с этим можно 
констатировать, что рассмотренная монография может послужить 
ценным и, во многих аспектах, уникальным источником информа-
ции для специалистов, интересующихся историей и актуальными 
проблемами межрелигиозного диалога. 

Мельник С.В.∗ 
                                                      

∗ Мельник Сергей Владиславович – кандидат философских наук, старший 
научный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам РАН. e-mail: sermel05@mail.ru 



Конфликт на Украине и современная философия в России  
и вокруг нее. Часть третья 

 147 

СОЦИАЛЬНАЯ ФИЛОСОФИЯ 

DOI: 10.31249/rphil/2022.02.10 
ПУЩАЕВ Ю.В.∗ КОНФЛИКТ НА УКРАИНЕ И СОВРЕМЕННАЯ 
ФИЛОСОФИЯ В РОССИИ И ВОКРУГ НЕЕ. ЧАСТЬ ТРЕТЬЯ. 
(Обзор). 

Аннотация. В третьей части обзора продолжается рассмот-
рение того, какой отклик вызвали в российской и украинской фи-
лософии события на Украине: Майдан в Киеве и гражданская война 
на Юго-востоке Украины. В этой части начинается рассмотрение 
пророссийской партии в философии и общественно-философской 
публицистике по отношению к украинской проблематике, выде-
ляются основные идеологические позиции внутри этого лагеря. 
Производится анализ официальной государственной позиции, кото-
рая по большей части сводится к позиции ситуационного консерва-
тизма, удержания статус-кво. Также начинается анализ позиции 
русских националистов в отношении Украины и полемики с ними. 

Ключевые слова: социальная философия; философия исто-
рии; конфликт на Украине; гражданская война на Украине; Май-
дан; философия Майдана; русский национализм; евразийство. 
PUSHAEV Yu.V. The conflict in Ukraine and modern philosophy in 
Russia and around it. Part 3. (Review). 

Abstract. In the third part of the review, we continue to consider 
what response the events in Ukraine caused in Russian and Ukrainian 
philosophy: the Maidan in Kiev and the civil war in the South-east of 
Ukraine. In this part, the consideration of the pro-Russian party in 

                                                      
∗ Пущаев Юрий Владимирович кандидат философских наук старший 

научный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам РАН. 



Пущаев Ю.В. 

 148 

philosophy and socio-philosophical journalism in relation to Ukrainian 
issues begins, the main ideological positions within this camp are 
highlighted. The analysis of the official state position is carried out, 
which for the most part is reduced to the position of situational 
conservatism, maintaining the status quo. Also, the analysis of the 
position of Russian nationalists in relation to Ukraine and the 
controversy with them begins. 

Keywords: social philosophy; philosophy of history; conflict in 
Ukraine; civil war in Ukraine; Maidan; philosophy of Maidan; Russian 
nationalism; Eurasianism. 

Как мы показали в первых двух частях нашего аналитиче-
ского обзора «Конфликт на Украине и современная философия в 
России и вокруг нее» в предыдущих номерах «Реферативного 
журнала»1, обоснование и апология «события Майдана» в про-
украинской философской партии ведется на основе не столько 
специфически узкой идеологии украинского национализма, сколь-
ко общелиберальной идеологии так называемого европейского 
выбора. Точнее было бы даже сказать, что вторая выступает обос-
нованием и «льет воду на мельницу» первой, выступая с ней в тес-
ном союзе (о том, что этонополитический национализм и либе-
ральный демократизм, по сути, одно и то же, доказывал и говорил 
еще К.Н. Леонтьев в работе «Национальная политика как орудие 
всемирной революции» (1888)). В этом смысле и контексте очень 
показательно говорил в 2014 не кто-нибудь, а глава Института фи-
лософии НАН Украины М.В. Попович: «Я уверенно могу сказать, 
что когда человек с трепетом душевным говорит: “Украина! Я за 
Украину” и так далее, его вдохновляет не национальный сепара-
тизм. Его вдохновляет то, что сегодня это лозунг или, скажем, 
сумма эмоций высокого гуманистического характера»2. 

                                                      
1 Пущаев Ю.В. Война на Украине и философия в России и вокруг нее. 

Часть первая. Введение // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и 
зарубежная литература. Серия 3: Философия : ИАЖ. – 2021. – № 4. – С. 37–50; 
Пущаев Ю.В. Война на Украине и философия в России и вокруг нее. Часть вторая // 
Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. 
Серия 3: Философия : ИАЖ. – 2022. – № 2 (в печати). 

2 Беседа Мирослава Поповича, Натальи Вяткиной и Андрея Родина // Си-
ний диван. – 2014. – № 19. – С. 60. 



Конфликт на Украине и современная философия в России  
и вокруг нее. Часть третья 

 149 

Действительно, украинские радикальные националисты не 
победили бы, если бы их не поддержали широкие слои либераль-
ного креативного класса крупных городов: «Гражданскую войну 
на Украине многие воспринимают через конфликт католического 
запада с русским востоком. То есть на повестке опять стоит наци-
ональный вопрос, как и 100 лет назад. Увы, при этом выпадает 
принципиально важный фактор, на который, правда, обращают 
внимание. Власть на Украине захватили вовсе не “западенцы”. Их, 
конечно, использовали для достижения намеченных целей, но до-
статочно взглянуть на “делящих портфели” и прочие ништяки 
“победившей национальной революции”, чтобы понять: подлин-
ным бенефициаром майдана стали отнюдь не они, а хорошо нам 
всем знакомый по недавним событиям на Болотной площади рус-
ской столицы так называемый креативный класс. 

Переворот был бы невозможен без массовой поддержки 
“креативных” киевлян, а также харьковчан и одесситов, русских 
по этнической принадлежности, не говоря уже о сочувствии зна-
чительной части того же контингента в Москве. Мы слабо пред-
ставляем себе реальную численность этих людей»1. 

Так что совершенно очевидно, что та же риторика и идеоло-
гия как некий шаблон может быть использована и уже использует-
ся как обоснование новой революции и в нашей стране. В этом по-
прежнему нерасторжимая связь Украины и России, только сейчас 
Украина стала своего рода «русским полем экспериментов» в чаа-
даевском смысле: она показывает наглядно и на практике, как не 
надо делать. В этом на данном этапе истории была и остается ее 
важнейшая и непреходящая роль. 

Правда, на сегодняшний день былой промайданный фило-
софский энтузиазм и пафос явно схлынули, в силу несоответствия 
прежних ожиданий и полученных результатов. Тем не менее не-
смотря на очевидное банкротство «европейского пути» Украины 
либеральная идеология по-прежнему все равно сохраняется и в 
России, хотя бы по принципу единственно наличествующего пол-
ноценного (цельного, систематического и современного) предло-
жения на рынке идеологического спроса. 
                                                      

1 Смирнов И. Обманчивое эхо августовских пушек // Известия. – 2014. – 
1 августа. – URL: https://iz.ru/news/574729?fbclid=IwAR3qgD0nITEZS3xJ5u0nki 
53T1at07q2hn0Rh3O3NFGPqbPCdOl5EU1BbI0 

https://iz.ru/news/574729?fbclid=IwAR3qgD0nITEZS3xJ5u0nki53T1at07q2hn0Rh3O3NFGPqbPCdOl5EU1BbI0
https://iz.ru/news/574729?fbclid=IwAR3qgD0nITEZS3xJ5u0nki53T1at07q2hn0Rh3O3NFGPqbPCdOl5EU1BbI0


Пущаев Ю.В. 

 150 

Пророссийская консервативная партия в философии  
на поле Украины 

Пророссийская философско-политическая партия в украин-
ской игре, в отличие от партии проукраинской, не обладает общей, 
единой и цельной идеологией или концепцией. Вообще невозмож-
но не признать неприятную правду, что в принципе на сегодняш-
ний день имеется совсем немного авторов, настроенных пророс-
сийски, кто рассуждал бы на эту тему не только в узко-
политологическом, но и в философском, историософском и циви-
лизационном ключе. 

Тем не менее странным образом немногочисленности про-
российских авторов, философов и идеологов, размышляющих на 
украинскую и донбасскую темы, соответствует широкий разброс 
позиций и подходов. Это может говорить и как о некой слабости 
пророссийской партии (ее немногочисленность и раздроблен-
ность), так и о ее потенциальной силе (идущих активных идейных 
поисках и возможности выбора единой позиции из предложенного 
широкого набора). 

Итак, предварительно выделим самые общие идеологиче-
ские подходы, которые сегодня наличествуют в патриотическом 
лагере к проблеме Украины, Донбасса и Новороссии, а потом оха-
рактеризуем каждый в отдельности: 

1. Официальная позиция «ситуативного консерватизма», или 
статус-кво. 

2. Русский национальный подход (так называемые русские 
националисты): Русская весна как русская национальная ирредента. 

3. Лево-социалистическая и просоветская позиция. 
4. Евразийский подход. 
5. Имперская позиция. 
6. Религиозно-конфессиональный подход (православие как 

объединяющее начало для России и Украины). 
Мы выделяем данные позиции как некие идеальные типы. 

В реальности они могут не только приходить в столкновение друг 
с другом, но и в той или иной степени и в тех или иных элементах 
совмещаться у различных действующих и размышляющих субъек-
тов. Лево-социалистическая позиция может сочетаться с евразий-



Конфликт на Украине и современная философия в России  
и вокруг нее. Часть третья 

 151 

ской, позиция русских националистов может включать в себя эле-
менты лево-социалистического или имперского подхода и т.д. 

Кроме того, есть ряд авторов, высказывавшихся на украин-
скую тему и давших ряд интересных наблюдений и мыслей, но 
которые не подпадают под какую-то из указанных рубрик или по-
зиций. Мы также расскажем о них дальше в нашем обзоре после 
изложения основных идеологических позиций, споров и сходств 
между ними. 

1. Позиция статус-кво, или официального ситуативного 
«консерватизма». Для нее характерно отсутствие как четкого по-
литического, так и идеологического и историософского взгляда и 
решения. Данная позиция сейчас превалирует в официальном под-
ходе, в рамках которого, в частности, декларируется, что ДНР и 
ЛНР все равно остаются неотъемлемыми частями Украины. Не-
разрывная связь Украины с Россией и необходимость восстанов-
ления с ней дружеских и союзных отношений мотивируется в дан-
ном случае преимущественно ссылками на общее историческое 
прошлое: последнее играет роль главного гаранта единства и в бу-
дущем. Такие аргументы, несмотря на свою кажущуюся историч-
ность, сами не историчны по сути, потому что никакое прошлое 
автоматически не гарантирует своего продления. История в изоби-
лии подразумевает и включает в себя отказы разных народов от 
прошлого и разрывы с ним в результате выбора новых духовно-
исторических путей. Иначе история просто перестала бы быть 
действительно историей, которая обязательно включает в себя не-
что новое и непредсказуемое. 

Очевидный недостаток данной позиции статус-кво в том, что 
она является продолжением того же подхода, что господствовал на 
официальном уровне к домайданной Украине и своей безынициа-
тивностью во многом и привел к сегодняшней проигрышной для 
России ситуации. Фактически данная позиция фиксирует ситуа-
цию «ни мира, ни войны», и поэтому явно является переходной. 

Среди официальных высказываний и риторики на украин-
скую тему выгодно выделяется своей взвешенностью и в то же 
время убежденностью в своей правоте, а также содержательным 
историческим экскурсом статья Президента России В.В. Путина 



Пущаев Ю.В. 

 152 

«Об историческом единстве русских и украинцев»1. Тем не менее 
следует отметить следующее концептуальное противоречие в ста-
тье. Она содержит в себе преимущественно рассказ об истории 
российско-украинских отношений. И в начале статьи декларирует-
ся то, что «русские и украинцы – один народ, единое целое». Тем 
не менее к концу исторического рассказа констатируется, что 
Украина получила независимость, что она стала суверенной стра-
ной: «Что тут скажешь? Всё меняется. В том числе – страны, об-
щества. И конечно, часть одного народа в ходе своего развития – в 
силу ряда причин, исторических обстоятельств – может в опреде-
ленный момент ощутить, осознать себя отдельной нацией. Как к 
этому относиться? Ответ может быть только один: с уважением! 

Хотите создать собственное государство? Пожалуйста! Но 
на каких условиях? <…> Российская Федерация признала новые 
геополитические реалии. И не просто признала, а многое сделала, 
чтобы Украина состоялась как независимая страна». Поэтому все 
же непонятно, согласно статье, по-прежнему ли речь должна идти 
о триедином русском народе, либо уже о трех отдельных нациях. 

Правда, в объяснение можно сказать, что Путин как полити-
ческий практик и прагматик просто следует за фактической ситуа-
цией. И поскольку процессы до сих пор находятся в становлении, 
в том числе процессы нациестроительства на Украине, и до сих 
пор неясно, чем кончится украинская история, статья и отражает 
этот переходный и противоречивый характер процессов. 

2. Русская национальная позиция 
С известной долей условности можно говорить, что в данном 

случае речь идет о «партии» так называемых русских национали-
стов. Речь причем идет не только о взглядах той части политиче-
ского спектра, которую принято называть русскими национали-
стами. С января 2021 г. близкие им взгляды нашли свое отражение 
в официальных программных документах ДНР и ЛНР. В них при-
соединение Крыма и война на Донбассе рассматривается как рус-
ское национально-освободительное движение или русская ирре-
дента, а непризнанные Донецкая и Луганская народные 
республики как «национальные государства русского народа» или 

                                                      
1 Путин В.В. Об историческом единстве русских и украинцев // Kremlin.ru. – 

2021. – 12.06. – URL: http://www.kremlin.ru/events/president/news/66181 

http://www.kremlin.ru/events/president/news/66181


Конфликт на Украине и современная философия в России  
и вокруг нее. Часть третья 

 153 

как «русские национальные государства»1. Эти понятия и положе-
ния зафиксированы в программном документе «Доктрина “Рус-
ский Донбасс”». Он был представлен как официальная идеология 
ДНР и ЛНР на интеграционном форуме «Русский Донбасс» в ян-
варе 2021 г. в Донецке. Как говорят авторы статьи «Доктрина 
“Русский Донбасс: идейно-теоретические основы и политическое 
значение”» М.В. Руденко и О.В. Онопко в журнале «Вопросы 
национализма» (оба – депутаты Народного Совета Донецкой 
Народной Республики), «принятие Доктрины является закономер-
ным результатом политических процессов и идеологических поис-
ков, ведущихся в ДНР и ЛНР с 2014 г., а также первой успешной 
попыткой введения отдельных компонентов русской национальной 
метаидеологии в официальный политический дискурс (курсив мой. 
– Ю. П.)»2. 

Примечательно, что доктрина выражает самосознание, само-
восприятие и самопозиционирование самих жителей Донбасса. 
Она помимо прочего ценна и важна как выражение мнения самого 
форпоста Русского мира на границе и на фронте цивилизационно-
го и геополитического столкновения, как голос с места событий, 
под каким флагом себя видят те, кто непосредственно ведет борь-
бу не на жизнь, а на смерть. 

В «Доктрине “Русский Донбасс”» ДНР и ЛНР также рас-
сматриваются как «форпост русского народа в борьбе с его про-
тивниками, сталкивающими в битве различные группы русских и 
славян; защитницы Русского мира, русского языка и культуры. 
Государственное образование Республик носит уникальный харак-
тер как русское приграничье и как центр русской индустриальной 
и военной культуры»3. В Доктрине подчеркивается, что «встав в 
2014 г. на пути украинского национализма и фашизма и западного 
империализма, Донбасс вновь выполнил роль защитника и погра-
ничной крепости Русского мира. Из экономической периферии 
украинской и западной олигархии, благодаря народному движе-
                                                      

1 Доктрина «Русский Донбасс» // Сайт «Русская линия». – 2021. – 29.01. – 
URL: https://ruskline.ru/opp/2021/01/29/doktrina_russkii_donbass 

2 Руденко М.В., Онопко О.В. «Доктрина “Русский Донбасс” : идейно-тео-
ретические основы и политическое значение» // Вопросы национализма. – 2021. – 
№ 1. – С. 126. 

3 Там же. 

https://ruskline.ru/opp/2021/01/29/doktrina_russkii_donbass


Пущаев Ю.В. 

 154 

нию и помощи России, всего Русского мира, Донбасс превратился 
в его мощный оплот». Оговаривается, что единственным приемле-
мым для ее народа будущим Новороссии может быть его возвра-
щение в орбиту Русского мира, возвращение в Россию, обратно в 
ее состав. 

Интересный и особенно важный для нашей темы момент 
Доктрины – это то, как в ней определяется русский народ Донбас-
са и русскость, принадлежность к русскому народу вообще, как 
таковая, что такое русский народ. А именно, русская нация или 
русский народ определяется в ней двояко: во-первых, как соб-
ственно русские, или этнически русские. Во-вторых, как большая 
русская политическая нация, как суперэтнос, который включает в 
себя и другие этнические группы: «Народ Донбасса – неотъемле-
мая часть и передовой отряд русского народа и союза народов 
России. В русский народ входят также народы, которые связали 
свою судьбу с русским государством: евреи, греки, татары и дру-
гие народы Донбасса»1. 

Как говорится в Доктрине, основу ментальности жителей 
Донбасса составляет русский язык, владение которым как родным, 
с детства и без специального обучения и служит объединяющим в 
большую русскую нацию началом: «Важным является то, что род-
ной язык выступает в качестве средства национальной самоиден-
тификации, которое, в отличие от всех других средств националь-
ной самоидентификации, сопровождает человека на протяжении 
всей жизни. Подавляющее большинство людей, живущих в Дон-
бассе, используют в качестве родного русский язык, тем самым 
идентифицируя себя как русские, независимо от того, к какой эт-
нической группе “по наследованию” они себя относят. Поэтому 
русский язык определяется как русский национальный язык Дон-
басса – язык русской политической нации»2. 

Таким образом, Доктрина так определяет русский народ: 
«Русский народ не только нация, образующая численно преобла-
дающее ядро, но и суперэтнос – более широкая общность носите-
лей русского языка, культуры, ценностей, исторического наследия, 
                                                      

1 Руденко М.В., Онопко О.В. «Доктрина “Русский Донбасс” : идейно-тео-
ретические основы и политическое значение» // Вопросы национализма. – 2021. – 
№ 1. – С. 126. 

2 Там же. 



Конфликт на Украине и современная философия в России  
и вокруг нее. Часть третья 

 155 

которая называется Русским миром. Донбасс – неотъемлемая часть 
Русского мира»1. Или, как также говорится в Доктрине, «Русский 
народ в начале XXI века представляет собой большую русскую 
нацию, включающую различные субэтнические группы. Русская 
нация составляет основу Российского государства и российского 
согражданства – гражданской нации, всех граждан России»2. 

В свете всего этого можно утверждать, что русский нацио-
нализм «Доктрины “Русский Донбасс”» носит не узко этнический, 
а политический характер. Во-вторых, наряду с национальным 
единством, приоритетом русского языка и русской культуры, как 
одной из основ государственности донбасских республик призна-
ется и «этнокультурное разнообразие ДНР и ЛНР». 

Между тем именно вопрос, можно ли представителей иных 
этнических групп тоже считать русскими и членами большой рус-
ской нации, вызывает большие споры и возражения в обществен-
ной жизни, политической публицистике. Характерна в этом отно-
шении полемика, развернувшаяся на сайте «Русская iдея» между 
политологом и публицистом Станиславом Смагиным, с одной сто-
роны, отстаивавшим русско-национальные позиции, и философом 
и публицистом Рустемом Вахитовым – с другой. Первой была ста-
тья Вахитова3 как отклик на прочитанную им книгу Смагина «Там, 
где мой народ. Записки гражданина РФ о русском Донбассе и его 
борьбе, а также о некоторых сопутствующих событиях», опубли-
кованную в «Роман-газете» и посвященную осмыслению событий 
в Крыму и на Донбассе. Р. Вахитов в своей статье-отклике оппо-
нирует книге Смагина и выраженным в ней идеям, доказывая, что 
для представителей других народов России, пусть даже они вполне 
лояльные граждане и даже патриоты России, все же неприемлемо 
зачисление их в разряд русских, пусть и не этнических, но полити-
ческих. 
                                                      

1 Руденко М.В., Онопко О.В. «Доктрина “Русский Донбасс” : идейно-тео-
ретические основы и политическое значение» // Вопросы национализма. – 2021. – 
№ 1. – С. 126. 

2 Там же. 
3 Вахитов Р. Война на Донбассе : Жизнь и идеология (Размышления о кни-

ге Станислава Смагина «Там, где мой народ») // Русская iдея. – 2018. – 22.06. – 
URL: https://politconservatism.ru/thinking/vojna-na-donbasse-zhizn-i-ideologiya-raz 
myshleniya-o-knige-stanislava-smagina-tam-gde-moj-narod 

https://politconservatism.ru/thinking/vojna-na-donbasse-zhizn-i-ideologiya-razmyshleniya-o-knige-stanislava-smagina-tam-gde-moj-narod
https://politconservatism.ru/thinking/vojna-na-donbasse-zhizn-i-ideologiya-razmyshleniya-o-knige-stanislava-smagina-tam-gde-moj-narod


Пущаев Ю.В. 

 156 

Вахитов считает, что понимание событий Русской весны как 
русской национальной ирреденты крайне опасно тем, что оно, во-
первых, может пробудить националистические и сепаратистские 
тенденции внутри России среди нерусских народов. Во-вторых, 
оно может оттолкнуть от России те приграничные постсоветские 
государства, где проживают много русских, которые не захотят и в 
отношении себя повторения русской ирреденты: 

«Но в случае с Донбассом возможно, у него (Путина. – 
Ю. П.) и его команды были аргументы повесомее боязни за мил-
лионы в западных банках? 

Может быть, он, будучи политическим практиком, а не тео-
ретиком, в определенный момент понял, что кажущаяся некото-
рым очень красивой идея русской ирреденты опасна для России, 
если начать ее всерьез воплощать в жизнь? В конце концов, имен-
но запуск Майданом проекта «Украина для украинцев» (или, что 
то же самое – столь восхваляемое Смагиным ускоренное строи-
тельство украинской политической этнонации) и привел к тому, 
что и Крым, и Донбасс в ужасе отшатнулись от такой Украины. 

Может быть, Путин просто понял (а он, похоже, умеет 
учиться на чужих ошибках), что дальнейшие игры в русскую ир-
реденту вызовут аналогичные чувства на Кавказе, в Поволжье, в 
Якутии. Как человек, живущий в нацреспублике, могу заверить: 
убеждение Смагина в том, что современные секулярные татары – 
это фактически политические русские, весьма и весьма наивно, а в 
политике, увы – наивность даже хуже, чем злонамеренность … 

Я уже не говорю о реакции на русскую ирреденту наших со-
седей, скажем, того же Казахстана, тем более что логика ирреден-
ты после восточной Украины вела именно в этом направлении и, 
некоторые радикалы Русской весны прямо призывали к захвату 
северного Казахстана»1. 

Кроме того, по Вахитову, логика русской националистиче-
ской идеологии неприменима к событиям на Донбассе и потому, 
что, по его мнению, среди русских низок уровень этнической со-
лидарности. Этим можно объяснить тот огорчающий Смагина 
                                                      

1 Вахитов Р. Война на Донбассе : Жизнь и идеология (Размышления о кни-
ге Станислава Смагина «Там, где мой народ») // Русская iдея. – 2018. – 22.06. – 
URL: https://politconservatism.ru/thinking/vojna-na-donbasse-zhizn-i-ideologiya-raz 
myshleniya-o-knige-stanislava-smagina-tam-gde-moj-narod 

https://politconservatism.ru/thinking/vojna-na-donbasse-zhizn-i-ideologiya-razmyshleniya-o-knige-stanislava-smagina-tam-gde-moj-narod
https://politconservatism.ru/thinking/vojna-na-donbasse-zhizn-i-ideologiya-razmyshleniya-o-knige-stanislava-smagina-tam-gde-moj-narod


Конфликт на Украине и современная философия в России  
и вокруг нее. Часть третья 

 157 

факт, что на митинги в поддержку Новороссии и Донбасса выхо-
дило гораздо меньше людей, чем в поддержку присоединения 
Крыма: 

«Реальный уровень этнической солидарности в Донбассе 
настолько низок, что даже донецкие и луганские между собой до-
говориться не могут, что уж там говорить о солидарности всех 
русских от сибирского Томска до южного Запорожья… 

Кстати, думаю, это то, что заметил Путин и не заметили рус-
ские националисты во время попытки реализации проекта «Ново-
россия» (потому что русским националистам застят глаза шоры 
идеологии, а у Путина, как у реального политика, таких шор нет): 
никаких «русских» как сколько-нибудь крупного, цельного 
образования на юго-востоке Украины не имеется. Там наличе-
ствует несколько субэтносов с ярко выраженной региональной 
идентичностью, которые говорят на различных диалектах русского 
языка и на суржике, но которые разделены куда более весомыми 
«межрегиональными дулями», чем «донецкие» и «луганские». Это 
«харьковские», «днепропетровские», «запорожские», «одесские». 
И «днепропетровские» не пойдут защищать «донецких» (которые 
вообще всегда занимали довольно специфическое место в иерар-
хии субэтносов, называемой нами «Украина»), а наоборот не без 
злорадного удовольствия пойдут против них, отдавая приказы о 
стрельбе по Донецку на примерно таком же русском и суржике, на 
каком говорят в Донецке. И когда Путин понял, что весь этот гры-
зущийся конгломерат под единую линейку Новороссии никогда не 
подогнать, он и охладел к этому проекту, а швейцарские миллио-
ны и нью-йоркские банкиры в данном конкретном случае совсем 
не при чем…»1. 

Вахитов оговаривает при этом, что он вовсе не считает, что 
русские вообще лишены солидарности. С его точки зрения, эта 
солидарность и даже общинность проявляется только при наличии 
сильного государства, при этом не буржуазно-национального, а 
социалистически имперского, каковым была Россия в периоды 
расцвета до, и после революции. И Вахитов в итоге предлагает 
                                                      

1 Вахитов Р. Война на Донбассе : Жизнь и идеология (Размышления о кни-
ге Станислава Смагина «Там, где мой народ») // Русская iдея. – 2018. – 22.06. – 
URL: https://politconservatism.ru/thinking/vojna-na-donbasse-zhizn-i-ideologiya-raz 
myshleniya-o-knige-stanislava-smagina-tam-gde-moj-narod 

https://politconservatism.ru/thinking/vojna-na-donbasse-zhizn-i-ideologiya-razmyshleniya-o-knige-stanislava-smagina-tam-gde-moj-narod
https://politconservatism.ru/thinking/vojna-na-donbasse-zhizn-i-ideologiya-razmyshleniya-o-knige-stanislava-smagina-tam-gde-moj-narod


Пущаев Ю.В. 

 158 

иное понимание термина «мой народ» применительно к России: 
«И если уж говорить о единстве народа по ту и эту сторону грани-
цы между РФ и ДНР, то о единстве именно этого имперско-совет-
ско-евразийского народа. Ведь признает же сам Смагин, что в ар-
мии и ДНР служат и чеченцы, а противостоят им офицеры ВСУ – 
этнические русские… И не только чеченцы <...> 

Потому что это плохо вяжется с интерпретацией этой войны 
как борьбы за воссоединение русской этнонации. А другой интер-
претации событий на Донбассе официальная пропаганда нам не 
предлагает. Она эти вопросы отдала на откуп русским национали-
стам… 

Но ведь другие интерпретации есть. Потому что за ДНР и 
ЛНР воюют не только русские националисты, но и «имперцы», и 
советские патриоты, и коммунисты с анархистами, и интернацио-
налисты-демократы из Европы и России, для которых это – перед-
ний рубеж борьбы с фашизмом, каким для их дедов и прадедов 
была республиканская Испания. 

Живая жизнь ведь сложнее националистических схем…»1. 
В ответной статье2 Смагин подчеркнул, что он говорит не о 

русском этнонационализме, но о русском политическом и куль-
турном национализме. По мнению Смагина, оппонент непонятным 
образом в своей аргументации смешивает два этих вида национа-
лизма и приписывает ему этническое понимание национализма, 
которое Смагин на самом деле не приемлет и о чем много раз гово-
рит специально: «национализм – это не про черепомерку». Помимо 
прочего, Смагин говорит, что национализм всегда был связан с 
борьбой за независимость от колонизаторов, с освободительным 
движением угнетенных народов, в частности вызывавшим горя-
чую симпатию в СССР. Поэтому даже в Советском Союзе термин 
«национализм» не всегда употреблялся в отрицательном смысле. 

                                                      
1 Вахитов Р. Война на Донбассе : Жизнь и идеология (Размышления о кни-

ге Станислава Смагина «Там, где мой народ») // Русская iдея. – 2018. – 22.06. – 
URL: https://politconservatism.ru/thinking/vojna-na-donbasse-zhizn-i-ideologiya-raz 
myshleniya-o-knige-stanislava-smagina-tam-gde-moj-narod 

2 Смагин С. Разделять мудрость народа и его апатию (Ответ Рустему Вах-
итову) // Русская iдея. – 2018. – 23.06. – URL: https://politconservatism.ru/thinking/ 
razdelyat-mudrost-naroda-i-ego-apatiyu 

https://politconservatism.ru/thinking/vojna-na-donbasse-zhizn-i-ideologiya-razmyshleniya-o-knige-stanislava-smagina-tam-gde-moj-narod
https://politconservatism.ru/thinking/vojna-na-donbasse-zhizn-i-ideologiya-razmyshleniya-o-knige-stanislava-smagina-tam-gde-moj-narod
https://politconservatism.ru/thinking/razdelyat-mudrost-naroda-i-ego-apatiyu
https://politconservatism.ru/thinking/razdelyat-mudrost-naroda-i-ego-apatiyu


Конфликт на Украине и современная философия в России  
и вокруг нее. Часть третья 

 159 

Как Смагин говорит, «современный русский национализм, 
безусловно, заслуживает положительной оценки, так как одновре-
менно отвечает и на социально-экономические, и на внутри- и 
внешнеполитические вопросы и вызовы. Русские – этнически и 
политически русские – граждане в современной Российской Феде-
рации находятся под гнетом гибридной феодально-капиталисти-
ческой и коррумпировано-олигархической системы, лишающей их 
будущего и во многом настоящего: и в материальном плане (по-
вышение НДС и пенсионного возраста), и в плане политико-
правовом и культурном (русские лишены правовой субъектности, 
а само слово “русский” под полузапретом)»1. 

Эта полемика примечательна тем, что она, во-первых, идет 
внутри одного, патриотического лагеря. Это спор между во мно-
гом единомышленниками: «Радует, хотя это и так было понятно, 
что в глобальном плане у нас с Вахитовым разногласий нет: киев-
ская необандеровская хунта – это плохо, а освободительная борьба 
Донбасса – хорошо». Можно сказать, что это своего рода нащупы-
вание через принципиальный спор каких-то оптимальных путей 
ради блага России. Это своего рода поиск золотой середины в 
смысле Аристотеля, когда под ней понимается не среднеарифме-
тическое между двумя величинами, но наилучшее и высшее между 
ними. 

Во-вторых, этот спор не только об Украине и украино-
русских отношениях. Он имеет прямое отношение и к тому, как 
следует понимать и строить национальные отношения внутри Рос-
сии, как вообще следует понимать русскость, что есть русский 
народ, и в каких отношениях он стоит к иным народам России, яв-
ляются ли они политически русскими. 

Тут опять можно увидеть, что идущая на Украине граждан-
ская война является и нашей войной, за ней во многом стоят те же 
общественные и национальные реалии и проблемы, которые ха-
рактерны и для российского общества. Все это нашло отражение в 
дальнейшей полемике между Вахитовым и Смагиным на сайте 
«Русская iдея». 

Продолжение следует 
                                                      

1 Смагин С. Разделять мудрость народа и его апатию (Ответ Рустему Вах-
итову) // Русская iдея. – 2018. – 23.06. – URL: https://politconservatism.ru/thinking/ 
razdelyat-mudrost-naroda-i-ego-apatiyu 

https://politconservatism.ru/thinking/razdelyat-mudrost-naroda-i-ego-apatiyu
https://politconservatism.ru/thinking/razdelyat-mudrost-naroda-i-ego-apatiyu


Скворцов Л.В. 

 160 

УДК 130.2                                             DOI: 10.31249/rphil/2022.02.11 
СКВОРЦОВ Л.В.∗ ГЛОБАЛЬНАЯ ЦИВИЛИЗАЦИЯ : ФОРМИ-
РОВАНИЕ КУЛЬТУРЫ ПОВЕДЕНИЯ НА ПОРОГЕ НЕБЫТИЯ. 

Аннотация. Особенность XXI века заключается в том, что 
человечество впервые в своей истории узнает возможность фа-
тальной общности своей судьбы. В создании этих условий присут-
ствует воля человека. 

Исторически человек выступает в качестве пионера техниче-
ского и научного прогресса. В итоге определились такие точки 
прогресса, воздействие на которые ставит под угрозу существова-
ния все человечество. 

Судьба человеческого рода стала зависеть от воли человека. 
В статье доказывается, что данная глобальная ситуация 

предъявляет к поведению человека новые специфические требова-
ния как необходимые условия его самосохранения. 

Ключевые слова: глобальная цивилизация; воля, цивилиза-
ционная истина; коллективный субъект; цивилизационная суб-
станция; отчуждение. 
SKVORTSOV L.V. Global civilization : shaping a culture of behavior 
on the threshold of non-existence. 

Abstract. XXI century peculiarity consists in the possibility of 
fatal unity of its destinity as the result of human’s wile. Human being is 
the pioneer of tecnical and scientific progress. As the result of progress 
there are points using which is the possibility to stop existing of 
humanity. 

The destinity of humanity depends on human will. 
                                                      

∗ Скворцов Лев Владимирович – доктор философских наук, руководитель 
Центра гуманитарных научно-информационных исследований Института науч-
ной информации по общественным наукам РАН. E-mail: skvortsovcgsir@mail.ru 



Глобальная цивилизация : формирование культуры поведения 
на пороге небытия 

 161 

This article shows a haw contemporary global situation depends 
on human behevinur and what is necessary to do to survive humanity in 
contemporary culture. 

Keywords: global civilization; will; civilizational truth; collective 
subject; civilizational substance; alienation. 

Вступление 

XXI век – век фатального самоопределения человечества. 
Впервые человечество оказывается перед возможностью одновре-
менной общности своей судьбы. 

Для такой возможности созрели реальные условия, в созда-
нии которых присутствует воля человека. 

Исторически человек всегда выступал в качестве определя-
ющего пионера культуры, технического и научного прогресса. 
Прогресс знания вооружал человека все новыми средствами само-
возвышения над окружающей средой. Это самовозвышение от-
крывало человеку новые средства увеличения его мощи, силы вли-
яния на окружающую среду. 

В итоге определились критические точки воздействия на ко-
торые ставило под угрозу существование человека. Критическая 
точка – это создание атомной бомбы и средства доставки бомбы к 
намеченной цели. 

Военный опыт ХХ в. со всей очевидностью доказал, что 
применение атомной бомбы возможно со всеми вытекающими фа-
тальными последствиями для населения и природных условий 
окружающей среды. 

Накопленные к XXI в. арсеналы ядерного оружия и средства 
их доставки достаточны для того, чтобы обратить живущие на 
земле народы в ядерный пепел. Это значит, что человечество со-
здало технические условия для того, чтобы оказаться на пороге 
самоуничтожения. Судьба человечества стала зависеть от воли че-
ловека, в распоряжении которого оказались возможности привести 
в действие сокрушительное термоядерное оружие. 

Воля человека в соединении с водородной бомбой и ракетой 
образует абсолютную красную черту, переступив которую челове-
чество прекращает существование. История приходит к своему 
концу. 



Скворцов Л.В. 

 162 

Красная черта возникает и под воздействием производствен-
ного прогресса – на окружающую среду. 

Производственный прогресс имеет своим следствием гло-
бальный климатический сдвиг, который порождает неуправляемое 
движение огня, воды и ветра, так что под угрозой нормального 
существования оказываются традиционно сложившиеся регионы 
культуры. 

Возникает угроза нормального бытия огромных регионов 
человеческого обитания. Остановить этот процесс может только 
объединение культур самосознания стран и регионов планеты 
Земля. В духовной культуре возникает красная черта, переступив 
которую человечество создает угрозу для своего существования. 

Красная черта, несущая в себе абсолютную угрозу, возника-
ет и в силу раскола абсолютной истины современного бытия. Ци-
вилизационный субъект полагает, что достижение превосходства 
над другими цивилизационными субъектами является следствием 
победы над ними, подчинения их своим интересам. Такова аксиома 
глобальной политики. 

Истина этого пути подводит человека к красной черте. Пере-
ступая ее, человечество оказывается в зоне небытия. 

Таким образом, ключевой фактор современного человече-
ского бытия, это ответ на гамлетовский вопрос «Быть или не 
быть». 

Глобальное самосознание современного человечества, его 
внутренний раскол создает ту красную черту, переступив которую 
человечество оказывается перед общей трагической судьбой. 

Чтобы ее избежать, человечество должно стать согласован-
ным глобальным единением, превратиться в общий коллективный 
субъект, принимающий однозначное глобальные решения, и 
стать той целостностью, которая не может допустить свою про-
извольную гибель. Для того, чтобы обрести общую волю самосо-
хранения человечество должно пережить общую нравственную 
переформатизацию, овладеть новой материей культуры и таким 
образом изменить тип своего цивилизационного мышления и по-
ведения. Это значит, что за выживание каждой своей составной 
части человечество должно выступать так же бескомпромиссно, 
как и за самосохранение себя как единого целого, в составе всех 
своих частей. Это его последняя красная черта. 



Глобальная цивилизация : формирование культуры поведения 
на пороге небытия 

 163 

Очевидно, что истинное бытие человечества как самосохра-
нение предполагает глубокую нравственную переформатизацию в 
понимании истины бытия как абсолютной истины. 

Историческая панорама действительного бытия цивилизаций 
наглядно показывает, что цивилизации стремились и стремятся в 
наши дни к достижению очевидного превосходства, и в первую 
очередь военного. 

История сложившихся цивилизаций – это история их войн. 
Победа в войне позволяла присвоить себе технические и культур-
ные достижения поверженной цивилизации. Такое присвоение 
имеет своим следствием новое возвышение победителя, не только 
материальное, но и моральное. 

Победоносная война воспринималась как стимул цивилиза-
ционного возвышения как самая настоящая жизнь победителя, от-
крывающая путь к новому процветанию. 

Война становится путем неравномерной цивилизационной 
эволюции человеческого мира, подтверждающая в глобальном 
масштабе истину пути жизни победителя. Воитель, несущий 
смерть своему врагу, становился героем, открывающим путь к 
торжеству и процветанию своего госудрства и своего народа. Это 
путь прогресса культуры. 

С этой общей установкой как истиной бытия человечество 
вступило в XXI в., когда признание этой установки как цивилиза-
ционной истины означает вступление человечества на дорогу 
угрозы своей тотальной самодеструкции. Способно ли современ-
ное человечество сойти с этой дороги и встать на путь безопасной 
цивилизационной эволюции? 

Ответ на этот вопрос и лежит в осмыслении специфики 
плюрализма субъектов, из отношений между которыми складыва-
ется судьба глобальной цивилизации. 

Цивилизационные локальные субъекты формируются как 
целостность, суммы индивидуального поведения. Индивид усваи-
вает общую истину цивилизации, которая выражена в культурной 
традиции. Органическое освоение культуры демонтирует обще-
ство превращающееся в единую цивилизационную субстанцию с 
общим верховным ее руководством и управлением. Цивилизация 
обретает способность вырабатывать и принимать общие цели и 
общие формы цивилизационного поведения. Этот тип цивилиза-



Скворцов Л.В. 

 164 

ционного поведения утвердился и превратился в многообразие 
традиций как систему международных отношений. 

XXI век поставил фундаментальный вопрос: способны ли 
цивилизации преодолеть традиции локальной специфики и обра-
зовать цивилизационное содружество, выработав и приняв страте-
гию глобального мира, перспективу мирной эволюции и взаимо-
действия цивилизаций спасительного для всех. 

Субъект, воспринимающий агрессивную войну как стимул 
цивилизационного возвышения и как настоящую жизнь, открыва-
ющую путь к новому процветанию, обретает цивилизационную 
слепоту, влекущую человечество к пропасти небытия. Возможно 
ли прозрение современного цивилизационного субъекта и гло-
бальная нравственная переформатизация человечества? Ответ на 
этот вопрос зависит от характера нравственного сдвига цивилиза-
ционного субъекта, изменения исторической специфики его само-
реализации, овладения новой «материей» культуры и истиной гло-
бального самосознания. 

ЧАСТЬ I 
1. Логика индивидуального самоутверждения 

В XXI в. Россия вступила в новую эру своего цивилизацион-
ного развития. XX век для России стал веком героизма, построе-
ния общества, которое становилось цивилизационным компасом 
для народов мира, определителем того направления, которое ука-
зывает на конечную цель мировой истории, на ту общественную 
структуру, которая отвечает глубинным целям, обеспечивающим 
гармоничную эволюцию мировой цивилизации. Под этим великим 
смысловым знаменем был сокрушен европейский фашизм и япон-
ский милитаризм. Путь к великой цели был открыт и принят как 
истина советским народом. 

Развал Советского Союза привел к коренному изменению 
внутренней духовной ориентации народа, к его отречению от стра-
тегических цивилизационных представлений. Теоретическая док-
трина марксизма, охватывающая философию, политическую эко-
номию и теорию государства, воспринимались как абсолютное 
знание, которое практически подкреплялось построением социа-



Глобальная цивилизация : формирование культуры поведения 
на пороге небытия 

 165 

лизма и международным влиянием Советского Союза, великой 
державой послевоенного мира. 

Падение Советского Союза, связанное с изменением миро-
воззрения лидеров правительства, вставшего на путь кардинальной 
перестройки, сдачи идейных позиций, поставило фундаменталь-
ную проблему: как следует понимать критерий абсолютной исти-
ны перестройки. Перестройка – это переход на идейные позиции 
бывших идеологических противников. С точки зрения идеологии 
неолиберализма этот переход можно считать следствием символи-
ческого вхождения России в «мировую цивилизацию. Это – циви-
лизация западного типа, т.е. глобального Запада. 

Что означал этот переход с точки зрения теории? 
Гносеологическая проблема заключалась в том, что судьба 

капитализма считалась обреченной, порождающей глубинные со-
циальные и глобальные проблемы, которые неизбежно поставят 
капитализм перед неразрешимыми противоречиями. 

Теперь ситуация изменилась: социализм оказался перед та-
кими проблемами, которые заставили его вождей сдать свои идей-
ные позиции. 

Что лежало в основании этой сдачи: теоретическая неподго-
товленность вождей или наличие в самой теории фундаменталь-
ных цивилизационных противоречий? 

Необходимо было ответить на исходный философский во-
прос: существует ли адекватное постижение истины самореализа-
ции социализма? 

Ответ казался парадоксальным: практика – критерий исти-
ны. Но она подтвердила и успех социалистического строитель-
ства в СССР и падение социализма. 

Это значит, что ответ на вопрос о действительном критерии 
истины связан с пониманием не просто подтверждающих или от-
рицающих истину доводов, а определением абсолютности довода: 
существует ли такая абсолютность вот вопрос? 

Исторически реальность абсолютного довода связывалась с 
истиной веры. Абсолютная истина, согласно этой точке зрения, 
рано или поздно обязательно проявит себя. Историческая скрыт-
ность абсолютной истины стала источником скептицизма, так что 
обнажение истины стало относиться либо к фактическому основа-
нию жизни, источником ее счастья, либо к диктатуре теологии, 



Скворцов Л.В. 

 166 

истине веры. Теория социализма опиралась на абсолютный смысл 
идеи социальной справедливости. 

Но если эта вековая идея неодолима, то откуда рождаются 
трудности ее осуществления? Смертельные трудности возникают 
из глобального сопротивления старого мира: на пути советского 
социализма встал фашизм. Красное знамя над поверженным 
рейхстагом – это грандиозная победа советского социализма. 

Но вместе с тем фашистское нашествие привело к огромным 
человеческим и экономическим потерям. Страна оказалась перед 
проблемами, которые в силу своей уникальности предусматрива-
лись теорией. 

Как возможно успешно продолжать великое дело на разва-
линах оставшихся от фашистского нашествия. Казалось это невоз-
можным, а значит и нереально обеспечить рост благосостояния 
народа, который он заслужил, одержав великую победу. Новому 
руководителю партии казалось удачной идея направить разочаро-
вание народа на «грехи» генералиссимуса, верховного главноко-
мандующего как источника трудностей и потерь. Это было от-
ступлением от справедливости, нравственным грехом, за который 
народу пришлось заплатить высокую цену. Главное, не нужно бы-
ло напрягать свой ум и начинать поиски новой истины. Абсолют-
ная истина лежала напротив, за океаном, в Америке. Туда и двину-
лись наши «лучшие умы». 

Тотальное «разоблачение» верховного главнокомандующе-
го, казалось, открыло дорогу к американской мечте. США обога-
тились на войне, на территории штатов не было военных действий. 
Символом богатой жизни стала кока-кола, джаз и джинсы. Это 
была триумфальная «победа» над советской телогрейкой. 

Вместе с тем это был нравственный переворот, переход от 
аскетического героизма эпохи построения социализма к мораль-
ному гедонизму, получившему имя «гуляшного коммунизма». 

Начался процесс восторженного восхваления западных цен-
ностей насаждения иллюзорных представлений, в центре которого 
была неумеренная реклама американского образа жизни. Произо-
шла катастрофическая смена цивилизационных ориентиров, нача-
лось разрушение систем безопасности страны, передовых пред-
приятий, дисквалификация специалистов, их превращение в 
мелких торгашей. 



Глобальная цивилизация : формирование культуры поведения 
на пороге небытия 

 167 

Ориентиром правильной жизни стал примитивный рыноч-
ный элемент – восхвалялся хозяин Черкизовского рынка. Ориен-
тацией общественного самосознания стало личное обогащение во-
ли доступными способами. Начался процесс радикальной 
переоценки моральных ценностей. 

Интернационалистские ориентации отвергались как несо-
стоятельные. В качестве реалистического ориентира правильной 
жизни представлялся радикальный индивидуалист, теоретическое 
обоснование которого давалось Фридрихом Августом фон Хайе-
ком, который формировал идеальный образ человека как свобод-
ного индивидуального человека биржи, который ведет в этой жиз-
ни свою игру. Абсолютный смысл для него имеет конечная цель 
выигрыша, а все остальное – это лишь средство достижения этой 
главной цели. Для человека самым ценным становится его способ-
ность формировать и сохранять для себя комфортную ситуацию 
своего самочувствия. Но это еще не ответ на вопрос, о каком чело-
веке идет речь, что он представляет из себя как индивидуальный 
субъект? 

Цивилизованный субъект, если это не фантом, представляет 
себя как индивидуальную материальную реальность. Он суще-
ствует и представляется в своей действительной форме и опреде-
ленном содержании своих требований по отношению к окружаю-
щему миру. Очевидно, что эти требования могут выступать в 
форме случайных, ситуационно возникающих настроений, либо в 
виде системы обоснованных принципов, которые воспринимаются 
как истина самосознания. По отношению к константе этих прин-
ципов ситуационно возникающие настроения могут восприни-
маться как случайные явления. 

В условиях концептуального крушения констант идеологи-
ческих доктрин индивидуальные, кажущиеся случайными, жиз-
ненные ориентации начинают восприниматься как массовые исти-
ны миропонимания. Формируется новая «материя» которую как 
истина самосознания в форме радикального отречения от социаль-
ной сущности советского человека. 

Вариации индивидуалистической самореализации основы-
ваются на доверии себе как субъекту, который знает истину своего 
бытия и знает, что окружающие его индивидуальные субъекты 
также знают свою истину бытия, которая не совпадает и не может 



Скворцов Л.В. 

 168 

в принципе совпадать с истиной бытия всякого другого индивиду-
ального субъекта. 

Как возможно взаимодействие или общность действия инди-
видуальных субъектов, если они знают, что у каждого индивиду-
ального субъекта есть своя истина самореализации? 

Индивидуальнй субъект выстраивает свою жизнь в соответ-
ствии со своим знанием истины своего бытия. 

Это значит, что он видит истину жизни как наиболее полную 
самореализацию и в конечном счете как реализацию своего потен-
циального величия, устраняя препятствия на этом пути. 

Отношение индивидуального субъекта к другому определя-
ется тем, насколько другой в своей самореализации соответствует 
или противоречит осуществлению его бытия. 

Этим фундаментальным качеством определяется исходная 
истина отношений между индивидуальным субъектом в системе 
цивилизационных отношений. 

Между тем цивилизация может сохранять свое существова-
ние только тогда, когда индивидуальные субъекты, зная истину 
своих отношений, устанавливают позитивное взаимодействие, ко-
торое в своей реализации позволяет им выживать в условиях воз-
никающих противоречий и противоборства друг с другом. Инди-
видуалистическая логика отношений переносится и на 
цивилизаионные образования, которые приходят к истине своего 
бытия как самодеструкции, принимающей характер социального 
военного противостояния. 

В цивилизационном противостоянии возникают коллектив-
ные образования как соединения индивидуальных субъектов, ко-
торые выживают в истории благодаря взаимовыгодному соедине-
нию, нахождению выгоды в разных цивилизационных сочетаниях. 
Эти сочетания превращаются в цивилизационные открытия соеди-
нения в целое несоединимых, в духовное открытие истины циви-
лизационного парадокса. Этот парадокс превращается в реальное 
основание формирования духовной реальности. 

Дух – это «материя» культуры. 
Рождение духа цивилизации это становление новой единой 

идеальной реальности, которая исторически подвергается сакрали-
зации, обладающей абсолютным смыслом в форме очевидной ис-
тины. На очевидной истине держатся великие империи. Но они 



Глобальная цивилизация : формирование культуры поведения 
на пороге небытия 

 169 

содержат в себе и потенциал самораспада, распада на специфиче-
ском основании. 

Дух в своей истине, объединяющей многообразие индивиду-
альных субъектов, возвышается над эмпирией жизни, вскрывая ее 
скрытый смысл, представляющий собой силу, перед которой оста-
навливается рассудочная логика, как очевидной реальностью аб-
солютного. Реальность абсолютного – это логика Духа, объединя-
ющего многообразие индивидуальных силовых субъектов в 
консолидированную субстанцию, которая становится предметом 
мира, в котором происходит соединение несоединимых индивиду-
альных смыслов, включенных в мир абсолютизма, нивелирующего 
индивидуальную свободу. 

Реализация исторических процессов приводит к тому, что 
абсолютное вытесняется из цивилизационного мышления. Оно 
отождествляется с метафизикой, реальность которой находится за 
пределами эмпирического мира, и поэтому не относится к сфере 
здравого смысла. Абсолютное – это константа не подверженная 
отрицанию силой определяющего духовного влияния. Это может 
быть состояние, содержащее в себе элемент сакрализации опреде-
ленных нечеловеческих качеств. 

Естественно наука ставит себя вне метафизики абсолютного. 
Это значит, что для науки абсолютное должно иметь эмпириче-
скую реальность. Однако реальность человеческих отношений, от 
характера которых становится зависимой судьба, а ход историче-
ских событий и в целом новая эпоха ставит человека перед про-
блемами, которые не имеют рационального решения. 

Так, например, может ли индивид стать победителем в тер-
моядерной войне? Победа окажется в ситуации абсолютной бес-
смысленности. Между тем перед человеком, как свободным инди-
видом, в XXI в. стоит гамлетовский вопрос. 

XXI век обозначает начало эпохи перманентной войны. Эта 
война не обретает форму тотального военного столкновения по 
той очевидной причине, что такая война между ведущими держа-
вами современного мира может завершиться самоуничтожением 
человечества. Победитель, уничтоживший своего противника 
имеющимися у него тотальными средствами, не сможет надеть на 
себя венок победителя, поскольку вручать этот венок будет некому. 



Скворцов Л.В. 

 170 

Война, которая перманентно идет в мире, происходит на по-
лях цивилизационной истины. Тот, кто овладевает истиной, стано-
вится победителем над своим противником. Критерий истины – 
это мировое признание того цивилизационного субъекта, который 
призывается как обладатель истины, не как военный победитель, 
а как спаситель. 

Ключевые сражения происходят на информационных полях, 
в сфере духа народов мира. 

Тот цивилизационный субъект, который уполномочен при-
нимать роковые решения и подталкивается к ним поведением сво-
его глобального соперника, оказывается способным сдержать свои 
эмоции и совершить поступок, принять решение, мотивированное 
цивилизационной мудростью, ограничивающей проявление эмо-
ций, и тем самым открывающей внутреннюю силу духа, которая 
находится в нем в скрытом состоянии. Поступок – это победа над 
самим собой, над своей индивидуальностью, это открытие в себе 
самом решающее действие универсальной ценности, видение 
жизни всех, всего человеческого рода. Это – действие сферы само-
сознания в ее специфической природе, сверхчеловеческой реаль-
ности. 

Поскольку сфера самосознания относится к цивилизацион-
ному субъекту, постольку фактом является плюрализм цивилиза-
ционных субъектов. Истины их самосознания могут отличаться 
друг от друга, либо противостоят друг другу в отношениях взаим-
ного отрицания. Так, например, взаимное отрицание возможно в 
условиях отношений эллина и варвара, господина и раба, христиа-
нина и язычника, либо войны исключительного субъекта и изгоя. 
Каждый цивилизационный субъект в таких отношениях знает ис-
ключительную истину своего самосознания, как и заблуждение 
своего антипода, который это заблуждение считает своей абсо-
лютной истиной. Они готовы на поле войны абсолютных истин к 
взаимному отрицанию. В войне цивилизационных субъектов на 
полях толкования истины победу и поражение испытывает циви-
лизационный субъект. Его индивидуальная деятельность сливается 
с деятельностью институции, которая вырабатывает стратегию и 
тактику ведения информационно-аналитической войны и устанав-
ливает общую дисциплину ее ведения, которой подчиняются ана-
литические и информационные службы, и в этой глобальной войне 



Глобальная цивилизация : формирование культуры поведения 
на пороге небытия 

 171 

открывается странность истины самосознания. Эта странность 
заключена в ответе на ключевой вопрос: как возможна плюраль-
ность истины? Поражение и победа институции не обязательно 
совпадают с поражением и победой тех отдельных индивидов, ко-
торые в своей сумме и образуют институцию как включающую в 
себя всех индивидов ее составляющих. 

Истина может быть только одна. Противостоящая ей 
другая истина может быть только заблуждением. 

Поскольку заблуждение цивилизационного субъекта полу-
чает статус абсолютной истины, то абсолютная истина его цивили-
зационного антипода получает статус заблуждения. 

Таким образом эти противоположные по смыслу «материи» 
культуры являются абсолютными истинами и в то же время за-
блуждениями. 

Возникает тупиковая гносеология, которая не открывает 
путь к самосохранению человечества. Но если абсолютные истины 
цивилизационных субъектов отнести к формам субъектных пред-
ставлений, то тогда встает вопрос: существует ли общая истина, 
противостоящая представлениям цивилизационных субъектов, 
надевающих на свое лицо маску абсолютной цивилизационной ис-
тины? Чтобы дать адекватный ответ на этот вопрос, необходимо 
правильно понять характер истины цивилизационного субъекта: 
почему истина самосознания определяется спецификой субъекта и 
как возможны специфические взаимоисключающие истины циви-
лизационных субъектов? Цивилизационный субъект, обладающий 
самосознанием, знает, что его личное самосохранение является 
абсолютной истиной, отступление к которой превращает цивили-
зационного субъекта в ничто. Но антипод цивилизационного субъ-
екта не считает эту возможную реальность истиной. 

Аналогичный смысл могут иметь межличностные отноше-
ния. Радикальный индивидуализм, утверждаемый в качестве исти-
ны бытия, влечет за собой радикальную хаотизацию обществен-
ной жизни, деструкцию общественного порядка. Инстинктивные 
попытки нахождения пути сохранения общественного порядка 
влекут за собой реставрацию диктатуры. 

Если истина бытия цивилизационного субъекта включает в 
себя требование полного физического уничтожения противостоя-
щего ему другого субъекта, то он несет с собой зло в отношении 



Скворцов Л.В. 

 172 

другого субъекта. Другой субъект, принимающий истину физиче-
ского уничтожения противостоящего ему зла, следует требованию 
истины. Так возникает ситуация двух взаимоисключающих за-
блуждений. 

Индивид, признающий верховенство своих индивидуальных 
интересов и своих интерпретаций верховной истины, переходит к 
признанию истины цивилизационного антипода, воспринимается и 
оценивается как предатель. 

Диктатура становится выходом из безвыходной ситуации: 
одна из истин цивилизционных субъектов должна быть подавлена. 

Оправдывающий мотив подавления истины антипода – это 
самосохранение. 

Так формируется сетка мотивов поведения, отражающих 
глобальную субстанцию. 

Индивид как личность, обладающая самосознанием, оцени-
вающая себя определенным образом, различает свои правильные и 
неправильные действия. Правильные действия те, которые упро-
чивают бытие личности в структуре его межличностных отноше-
ний. При этом личность утверждает себя как истину не только для 
себя, но и для всех, входящих в круг его коммуникаций. 

Это – исходное представление, отделяющее истину самосо-
знания от текущих случайных настроений и представлений. Ин-
дивид, самореализующийся под воздействием изменяющихся об-
стоятельств, воспринимает свое поведение, направленное на 
достижение своих индивидуалистических целей, как истину, хотя 
она может отвергаться его антиподами как заблуждение. Таким 
образом многообразие представлений и форм поведения образует 
сетку персональных истин и заблуждений, которые составляют 
взаимоисключающие тождества. 

ЧАСТЬ II 
Коллективный субъект : истина воли большинства 

Исчезновение истины самосознания в системе отношений 
индивидуальных цивилизационных субъектов логически подтал-
кивает к признанию принадлежности истины самосознания тому 
цивилизационному субъекту, который составляет общественное 
большинство или обладает решающей силой экономической или 



Глобальная цивилизация : формирование культуры поведения 
на пороге небытия 

 173 

военной, позволяющей диктовать свою волю более слабым циви-
лизационным субъектам. 

Способность диктата и может субъективно отождеств-
ляться с наличием истины, владением истиной. 

Если абсолютное начало истины самосознания находится 
вне, за пределами сознания индивида, то это значит, что индивид, 
будет обладать истиной самосознания, т.е. правильного понимания 
самого себя, способности дать адекватный ответ на вопрос: «Кто 
Я?», только в том случае, если он так или иначе познает свои гра-
ницы, свою относительность, в той или иной форме признает су-
ществование абсолютного начала социума, моментом которого 
является сам индивид. 

Динамика обстоятельств может «толкать» индивида на вза-
имоисключающие формы поведения. В них индивид теряет свои 
константы истины, отрицает самого себя. Ситуационные формы 
поведения обретают приоритет как первопричины правильных 
действий в разных обстоятельствах жизни. 

Человек, как мыслящий индивид, воспринимает себя через 
освоение наукой истины жизни социума, к которому он относит 
себя. Его сущность становится социальной, определяющей истину 
бытия, отличную от индивидуалистических ориентаций. Универ-
сализация истины смысла достигает своего предела, когда она 
определяет индивида и его судьбу. 

Николай Бердяев характеризовал этот нравственный поворот 
ХХ в. как явление нового средневековья. 

Человек, как думающий индивид, воспринимает в форме за-
ветов создателя этого мира или логики разума те исходные исти-
ны, перевод которых в индивидуальное самосознание превращает 
индивида в носителя истины бытия. Индивид – это истинная доб-
лесть, носитель тех констант, верность которым превращает слу-
чайности жизненного потока в целенаправленную реализацию 
смысла жизни. 

Доблесть индивида, которая обретает универсальный смысл, 
превращается в достоинство культуры как фактора цивилизацион-
ного становления. 

Доблесть – это слияние индивидуального с универсальным 
смыслом, так что в ней содержится смысл, выходящий за пределы 
индивидуальности. Этот выход и получает свое объяснение в ре-



Скворцов Л.В. 

 174 

альности призвания, которое переживает индивид как сверхъесте-
ственное требование к нему, требование решения сакральной за-
дачи жизни. Решение сакральной задачи жизни становится исход-
ной формой создания культуры как свободного формирования 
порядка, находящего свое выражение в материальных и духовных 
формах. Путь культуры это путь ее восхождения к своим «победо-
носным» формам. 

XX век породил «научные» формы насильственного порядка 
как формы культуры, наиболее явным выражением этого явления 
и стала псевдокультура фашизма. Особенность этой духовной 
жизни заключалась в том, что персона оказывалась той личностью, 
которой универсальная истина дана. Необходимо ее «взять», т.е. 
правильно ее постигнуть. Процесс правильного постижения ока-
зывался неоднозначным, связанным с отклонением от стандарта, 
т.е. с ересями, толкающими массы людей на «ложные» пути. Борь-
ба с ересями оказывалась тем процессом познания, в котором ре-
шающую роль в постижении истины, играет персона, способность 
соединить свободу с сакральным знанием. 

Таким образом сам процесс познания истины оказывался за-
висимым от качеств индивида, его способности выходить за уста-
новленные пределы сакрального знания. Индивидуальность в этом 
процессе выступает на передний план, превращаясь в творца кар-
тины нового мира. Это – картина духовной сакральности челове-
ческого бытия как общего порядка, целостной цивилизационной 
системы. 

Исторический опыт мировых цивилизаций ХХ в. убедитель-
но доказал ту истину, что сакральные построения «правильных» 
цивилизаций не выдерживают испытания временем. Цивилизаци-
онные построения социальных теоретиков, обещающих твердое 
действие сакральности законов общественного развития, рассы-
паются под ударами времени, упираются в какую-то странную не-
определенность человека. 

Эта реальность находится внутри человека, и она делает не-
определенным его поведение, его непредсказуемость. 

Эту реальность можно определить как Дух. Дух делает под-
чиненным поведение человека неопределенности, которая позво-
ляет человеку изменять свое поведение под воздействием измене-
ний мотивов смысла. Человек может быть всяким. 



Глобальная цивилизация : формирование культуры поведения 
на пороге небытия 

 175 

Человек как творец образа истины смысла – это креативная 
индивидуальность, открывающая истину для всех. Это значит, что 
если индивид может видеть истину для всех, то он – обладатель 
духа универсальной истины. 

Дух универсальной истины открывается творцом культуры. 
Творец культуры наделен талантом, который воспринимается как 
связь индивида с высшими силами. Постижение духовной истины 
верный признак соприкосновения с духовной властью. Через это 
соприкосновение талант становится демиургом культуры. 

Это представление дает объяснение эпохи Возрождения, ли-
цо которой создано индивидуальностями, творческими гениями в 
различных сферах искусства и науки. Гений – это индивидуальный 
обладатель истины для всех. Он дышит духом, видит невидимое. 
Дух в этом контексте – это выражение требований времени, кото-
рые потенциально предъявляются к творениям культуры. Это без-
молвная реальность, которую улавливает гений и реализует ее в 
своем творчестве. Дух существует как потенциальность требова-
ний, так что они есть и их как бы и нет, они невидимы. 

Принципиальная особенность гения состоит в том, что он 
создает черты прекрасного мира, прекрасного для всех, независи-
мо от их этнических и социальных особенностей. Из суммы гени-
альных созданий формируется мир культуры. Мир культуры в 
многообразии ее выражений открывает путь образования цивили-
зации как совокупность материальных, юридических и духовных 
условий жизни, образующей страну. 

В этом контексте определяются функции культуры как тех-
нологии духа человечества. Технология – это совокупность эле-
ментов, формирующих культуру поведения. Эта проблема волно-
вала философов античности. Так Платон в диалоге «Протагор» 
раскрывает истину самоопределения человека следующим обра-
зом: «Вопрос, по-моему, состоял вот в чем: мудрость, здравомыс-
лие, мужество, справедливость, благочестие – пять и это обозначе-
ний одного ли того же предмета или, напротив, под каждым из 
этих обозначений кроется некая особая сущность и предмет, име-
ющий особые свойства, так что они не совпадают друг с другом?1. 

                                                      
1 См.: Платон. Избранные диалоги. – Москва : Художественная литерату-

ра, 1965. – С. 99. 



Скворцов Л.В. 

 176 

Или это части доблести, «самого что ни на есть прекрасного»1, как 
утверждал Протагор. Доблесть, как путь истины культуры поведе-
ния, обретает свойство сакральности, определяющей путь самосо-
хранения человечества, способность к постижению сущности веч-
ности. 

Поскольку ситуация жизни каждого индивида уникальна, то 
это означает, что его свободная самореализация оказывается само-
утверждением в среде других индивидов, которые также стремятся 
к своему свободному самоутверждению. Это значит, что в своей 
свободной самореализации индивиды приходят в столкновение с 
препятствием, которым оказывается масса других самореализую-
щихся индивидов. Происходит открытие этой истины. Победа од-
ного индивида – это поражение другого. 

Гений как действительная реализация доблести, дает ответ 
на вопрос, каким образом соединяются истины самоопределения, 
обретающего универсальный смысл. Призвание – это открытие 
долга, обязательности его исполнения перед верховной истиной 
бытия человечества. Человек видит истину своего бытия и не мо-
жет от нее отступить. 

Вне исполнения долга как призвания данного свыше, в сво-
бодной самореализации истины индивидуального самосознания 
вечная жизнь цивилизации оказывается невозможной. 

Открытие этой истины становится толчком для нахождения 
универсальной культуры поведения. Культура, открывающая пути 
саморазрушения человечества, отрицает в себе категорический 
императив, тот нравственный закон, который диктует индивиду 
такой характер поведения и только такой в качестве его истины, 
который требует, чтобы всякое осознание действия соответствова-
ло требованиям исполнения универсального закона, не допускаю-
щего действия, влекущие за собой разрушение общего разума. 
Принцип общего разума, его требования становятся критерием 
принадлежности к коллективному интеллектуальному субъекту, 
как носителю адекватного поведения. Знание адекватного поведе-
ния отличается от представлений веры в том отношении, что оно 
основывается на знании данной ему непосредственным образом 

                                                      
1 См.: Платон. Избранные диалоги. – Москва : Художественная литерату-

ра, 1965. – С. 100. 



Глобальная цивилизация : формирование культуры поведения 
на пороге небытия 

 177 

реальности. Поскольку Абсолют веры дан знанию в форме эмпи-
рически непосредственной реальности, то он не может претендо-
вать на реальность истины. Вера теряет статус абсолютной истины 
и начинает трактоваться как исток сомнений. 

Если истина может относиться только к тому, что дается со-
знанию человека как эмпирическая реальность, то тогда область 
носителя – только к той сфере, к которой человек имеет непосред-
ственное отношение. Иными словами, сфера истины ограничена 
реальностью, имеющей прямой контакт с сознанием человека. Ес-
ли реальность не дана человеку непосредственным образом, то 
человек может судить о ней, как о возможности, гипотетически. 
Это проблема определения реальности воображения. 

Дух как смысл культуры : сакрализация и десакрализация 
цивилизационной субстанции 

Общий мотив культуры поведения и определяется как Дух. 
Логический анализ духа формировал его феноменологию, которая 
превращалась в научную предпосылку поведения как действия 
логики духовной эволюции. Такая ситуация возникает, когда 
определенный народ оказывается либо в ситуации своего возмож-
ного порабощения могучей державой, либо в ситуации возможной 
победы над более слабым соседом. В этих ситуациях возникает 
общее видение реальности порабощения или победы. 

Общее видение формирует мотив поведения. Это те ситуа-
ции, которые создают необходимость общей консолидации, пре-
вращающей цивилизационного субъекта в субстанцию, обретаю-
щую единый дух народа как его культуру. Но может ли истина 
относиться к реальности духа? Расшифровку духа как предмета 
истины дает Гегель, который фиксирует, что этот предмет для себя 
есть в то же время предметная стихия, в которой дух имеет свое 
наличное бытие. «Дух, который знает себя в таком развитии как 
духа, есть наука»1. Прошлое наличное бытие духа – это приобре-
тенное достояние всеобщего духа, составляющего субстанцию 
цивилизации. Для того, чтобы интерпретировать логику гегелев-
ской философии необходимо исходить из правильного понимания 
                                                      

1 Гегель Г. Сочинения. – Москва, 1959. – Т. 4 : Система наук, часть первая : 
Феноменология духа. – С. 13. 



Скворцов Л.В. 

 178 

ее базовых оснований. Только в этом случае можно верно понять, 
о чем ведет речь Гегель, о какой реальности. Существует реаль-
ность, созданная эволюцией природы, и существует реальность, 
которая создается в результате человеческой активности. Пред-
посылкой этой активности является сознание человека. В сознании 
человека формируются мотивы, цели, фундаментальные идеи. 

Гегель раскрыл сущность этой логической системы, опреде-
ляющей истину человеческого бытия как Абсолютную истину. Это 
та абсолютная цель бытия, которая не получила своей реализации 
до нашего времени. Значит ли это, что Абсолютная, логически и 
нравственно обоснованная цель Бытия человека не имеет научного 
смысла. Но как идея Абсолютная логически построенная система 
существует как цель истории. Казалось очевидным, что историче-
ский опыт ХХ в. не оставлял камня на камне от этого представления. 

Эта простая и понятная каждому, опровергающая Гегеля, 
критика содержала в себе исходное упрощение его философской 
позиции. 

Исходной предпосылкой расшифровки философии, как ее 
понимал Гегель, было раскрытие содержания абсолютного нрав-
ственного смысла той возможной целостности общественного 
самосознания, определяющей совершенство истины цивилизаци-
онной жизни, моментом которой становится индивид. Реализация 
абсолютной целостности общества зависит от наличия ее матери-
ального условия и абсолютной воли народа, выросшего духовно 
до освоения целостности абсолютного нравственного смысла жиз-
ни. Феноменология духа – это та реальность, которая в процессе 
исторических событий превращается в конкретные формы духов-
ных определенностей отдельных народов. Эти духовные образова-
ния определяют лицо наций. Наиболее рельефно духовное начер-
тание лица нации произошло в результате Великой французской 
революции. Это – духовное лицо третьего сословия. 

Формирующееся единство нации находит свою определен-
ность в процессе исторического становления. Рождается нацио-
нальное духовное своеобразие со своими особенностями. 

Духовное лицо третьего сословия получило международный 
резонанс. Признанное достояние революционного опыта состояло 
в сохранности Духа свободы, равенства и братства. Это Дух обще-
го абсолютного состояния. Носитель Духа общей победы обрета-



Глобальная цивилизация : формирование культуры поведения 
на пороге небытия 

 179 

ет абсолютный смысл. Этот феномен объясняет характер массово-
го поведения. 

Этот дух исторически вытесняется субстанцией абсолютной 
власти денег. Власть денег формирует дух Гобсека. 

Человек разорван между духом и материей. И этот разрыв 
очевиден в его выборе смысла своей жизни и желании сделать вид, 
что разрыв не оказывает глубокого влияния на выбор пути, но этот 
разрыв становится очевидным, когда человек выбирает революци-
онный путь своей жизни. 

Романтизм революционного самосознания выносил на по-
верхность цивилизационной жизни новых героев, носителей вели-
ких идей построения нового мира и создания нового человека. На 
этом пути их ожидали не только романтические приключения, не 
только баррикады, но и казематы Петропавловской крепости. Но 
проблема построения нового мира состояла не только в жестоко-
сти жандармов, но и в том, что создание чего-то вполне реального 
невозможно только силой Духа. 

Создание новых форм цивилизационной реальности ставит 
под вопрос способность человека свободно организовывать абсо-
лютную жизнь той цивилизационной реальности, к которой он от-
носится непосредственным образом, определять самостоятельно 
свое самоформирование. Человек открывает для себя ту истину, 
что реализация его самых долгих желаний зависит от наличия 
денег. 

Власть денег не поддается сакрализации. 
Это открытие разрушает идеальные духовные построения. 
Деньги как абсолютная ценность, как абсолютное благо 

определяют приоритет их роста, подчиняя этой цели бытие чело-
века. Эта ситуация отчетливо открывается в XXI в., в ситуации 
глобализации власти финансового капитала. 

Вместе с тем отчетливо встает и ключевой для глобальной 
цивилизации вопрос: следует ли финансовый капитал безуслов-
ным требованиям совести и чести, принципам нравственных уни-
версалий или он относится к ним как продуктам художественных 
фантазий? Как следует относиться к обывателям, не знающим от-
ветственности за явления безграничной власти? 

Характерно поведение российских банков в 90-е годы ми-
нувшего столетия. Нельзя представить более циничное отношение 



Скворцов Л.В. 

 180 

к вкладам масс российского населения. Обогащение банкиров за 
счет ограбления мирных жителей, не знало пределов. 

В этой глобальной ситуации самосохранения человека и че-
ловечества определяется реальностью чести, готовности отста-
ивать свое человеческое достоинство. 

Количество денег определяет мотив поведения, независи-
мый от требований совести и чести. Совесть и честь – это мораль-
ные требования, имеющие универсальный смысл. Невозможно 
быть «частично» честным. Деньги же не исключают в себе абсо-
лютное требование быть честным, т.е. нести в себе универсальные 
моральные требования. 

Но что такое честь? Что такое совесть? Честь предполагает 
характер личного поведения свободного от обмана своего партне-
ра. Совесть требует открытой искренности отношений. 

Существует магия больших денег. Ее «логика» считается ис-
тинной в самосознании гегемона. Право верховенства гегемон 
считает данным ему тех «высших сил», которые ставят в зависи-
мое положение целые народы. 

Высшая сила определяет способностью удовлетворять лю-
бые потребности, любые желания человека и эта сила – деньги. 

Всякое другое благо может удовлетворить лишь одну по-
требность, одно желание: еда важна лишь для голодного, лекар-
ства – для больного, вино – для здорового, шуба – для зимы. Все 
эти блага относительны, «лишь деньги – абсолютное благо, так как 
они удовлетворяют не одну какую-либо потребность in concreto, а 
всякую потребность in abstracto»1. 

Универсальность удовлетворения потребностей человека 
может рассматриваться в качестве критерия абсолютности явле-
ния. Однако возникает вопрос: всегда ли человеческая общность 
использовала деньги в качестве абсолютного средства жизни? От-
вет очевиден. Что же помимо денег? 

Человек, как индивид со своей спецификой, характеризуется 
наличием у него идеального смысла как специфического знания, 
позволяющего ему доминировать в своем окружении. Человек 

                                                      
1 Шопенгауэр А. Афоризмы житейской мудрости. – Москва : ЭКСМО : 

МИДГАРД ; Санкт-Петербург, 2005. – С. 583. 



Глобальная цивилизация : формирование культуры поведения 
на пороге небытия 

 181 

стремится овладеть абсолютным смыслом, определяющим его 
влияние на конечный результат. 

Абсолютный смысл смещается в изобретенные для публики 
формы жизни и деятельности. Он украшается искусственными по-
двигами, внешними богатствами, состоянием семейных отноше-
ний, качествами детей, дружеским окружением. Это общая харак-
теристика удовлетворенностью жизни человека, но тайна 
абсолютного смысла сохраняется. 

Ключевое значение для личности имеет процесс его внут-
реннего становления, которое составляет абсолютную ценность. 
Этот вопрос имеет принципиальное значение, поскольку ответ на 
него определяет судьбу человека. 

Человек может находить свое величие в формах удовлетво-
рения своих потребностей, которое может выделять его и поэтому 
представлять для его тщеславия абсолютную ценность. Вместе с 
тем очевидно, что джентльмен, удовлетворяющий свое тщеславие 
устрицами и шампанским, как абсолютной ценностью не может 
соблазнить ими водопроводчика, который отдает предпочтение 
селедке и бутылке «Столичной». В сфере потребления все оказы-
вается относительным. Красота автомобиля марки «Мерседес» 
бледнеет перед морской яхтой и бриллиантовым ожерельем. Ответ 
на вопрос об абсолютной ценности в сфере естественных потреб-
ностей кажется бессмысленным, хотя путешественник, заблудив-
шийся в пустыне, дает на него очевидный ответ: это сосуд с доста-
точным количеством чистой воды. 

Король Франции Людовик XVI, если бы мог, то высказал 
свое суждение о ценности монархического абсолютизма, потеряв 
свою голову в процессе Великой французской революции. 

Но что человек воспринимает как абсолютное благо? Артур 
Шопенгауэр в связи с этим заметил: «часто упрекают людей за то, 
что их желания направлены главным образом на деньги, которые 
им милее всего. Но ведь вполне естественно, даже неизбежно лю-
бить то, что подобно неутомимому Протею, способно в каждый 
момент превратиться в любой объект наших столь капризных же-
ланий1 Деньги как благо могут играть роль средства удовлетворе-
ния капризных желаний. Но как реальность смысла, управляющего 
                                                      

1 Шопенгауэр А. Афоризмы житейской мудрости. – Москва : ЭКСМО : 
МИДГАРД ; Санкт-Петербург, 2005. – С. 583. 



Скворцов Л.В. 

 182 

жизнью человечества, это реальность, которая соответствует или 
не соответствует сущности универсального смысла цивилизацион-
ного бытия. Этот смысл нельзя купить. Он несет в себе абсолют-
ную автономную ценность. 

Абсолютную автономную ценность нередко общественное 
мнение приписывает индивиду, входящему в состав институции, 
обладающей верховной властью. Иллюзия рассеивается, когда ин-
дивид выходит из состава институции. Человек оказывается 
предоставленным самому себе и может проявить свою сущность 
лишь в своей свободе. Но каков смысл институции как объектив-
ности духа? Институция – это инструмент культуры, посредством 
которой свобода, вместо того чтобы быть мечтой или требовани-
ем, «становится реальной, входит в реальность»1. 

За объективным духом существует абсолют, представлен-
ный тремя функциями. Это – искусство, религия и философия2, 
как нечто универсальное. 

В трилогии осуществляется опыт отношения со всеми 
людьми3. Но этой трилогии нет в глобальной финансовой системе. 

Формирование глобальной финансовой системы – это созда-
ние, которому подчиняется жизнь человечества. Это институция, 
которая играет роль смысла бытия. Качество абсолютного смысла 
бытия стало вытесняться из цивилизационного мышления. 

Проблемы приоритета реальности бытия человечества 
всплывают на поверхность. И среди них особое значение приобре-
ла проблема самосохранения человечества. Она стала отождеств-
ляться с метафизикой, истиной, находящейся за пределами эмпи-
рического мира. Однако обострение проблем жизни возвращает 
человека к проблеме абсолютного, относящегося к сфере самосо-
знания. Это вопрос о том, что для человека имеет абсолютный 
смысл, составляющий ценность его жизни. И это не смысл гло-
бальной финансовой системы. Глобальная финансовая система 
действует вне гуманистических критериев ее смысла и в то же 
время она действует как субъект, имеющий свой автономный 

                                                      
1 Гегель. Г. Система наук. Часть первая. Феноменология духа // Гегель Г. 

Сочинения. – Москва, 1959. – Т. 4. – С. 54. 
2 Там же. – С. 55. 
3 Там же. 



Глобальная цивилизация : формирование культуры поведения 
на пороге небытия 

 183 

смысл. Это смысл свободы институции и вместе с тем ее свободы 
от гуманистических препятствующих ее росту. 

Абсолютная власть институции означает узурпацию воли 
человека, эрозию его цивилизационной сущности. Человечество 
перестает быть господином самого себя. Его воля начинает опре-
деляться цифрой: цифра располагается впереди свободной воли 
человечества. 

Глобальное доминирование финансовой институции будет 
означать десакрализацию самосохранения человечества. Воссозда-
ние идеи сакральности самосохранения человечества требует про-
яснения сознания человека, освобождения его от философского 
примитивизма. Индивиды должны создать идейные пути к созна-
нию друг друга. 

Индивиды, таким образом, создают массу, объединенную 
общностью судьбы и цивилизационных переживаний. Они обра-
зуют цивилизационную субстанцию, которая в то же время явля-
ется субъектом общего разума. Открытие феномена превращения 
субстанции в субъект становится тем исходным представлением, 
которое позволило описать процесс диалектического движения как 
преодоления и сохранения субстанции субъекта смыслового пре-
вращения ничто в абсолютную реальность. Логика диалектическо-
го движения, как становления, как отрицания пустоты бытия, сов-
падающей с финансовой полнотой глобальной институции, 
обретающей абсолютную власть. 

Свобода и власть : цивилизационная действительность 

Свободное движение духа как сущности субстанции – субъ-
екта цивилизации рождает тенденции доминирования цивилиза-
ционных противоречий в современном мире. Образное описание 
процесса становления этой внутренней сущности цивилизации 
предпринял французский философ Поль Рикёр (1913–2005). Поль 
Рикёр предлагает рассматривать «феноменологию духа» Гегеля 
как философскую форму, дающую описание исторического опыта 
культуры, в котором неудачи, противоречия, негативные явления 
играют определяющую роль. 

Этот подход имеет определенный смысл, который являет се-
бя, родится как «дух», разные формы которого образуют «все» и 



Скворцов Л.В. 

 184 

это «все» присутствует в каждой из своих частей1. Смысл бытия 
образует внутреннее противоречие. 

Гегель употребляет понятие отчуждения, означающее быть 
другим: «тот, кто хочет оставаться в рамках собственного интим-
ного существования, не будет развиваться. Напротив, тот, кто 
рискнет утратить себя в чем-либо ином, станет самим собой»2. 

Логика становления образует потенциальную реальность и 
как таковая она всегда присуща движению самосознания примени-
тельно к процессу становления конечных форм цивилизации, вы-
ступающих на поверхности как движение духа. 

Движение духа – это движение внутренней сущности субъ-
екта – субстанции цивилизации. Так, например, глобальная финан-
совая система становится самой собой, когда преодолевает свой 
гуманистический смысл как искажающий ее подлинную сущность 
и стратегию эволюции. Самой богатой и самой трудной идеей для 
понимания Гегеля, считает Поль Рикёр, оказывается его убежде-
ние в том, что «продвижение смысла и продвижение субъекта со-
вершаются одновременно»3. 

«Смысл слов “субстанция есть субъект” таков: иметь нелег-
кий, т.е. субстанциальный, но разумный опыт, т.е. иметь субъекта. 
Чем больше субстанции, тем больше субъекта... Это – теория ду-
ха»,.. в итоге это теория человека в его культуре. Это – теория 
культуры»4. 

Поль Рикёр отмечает особенность гегелевского понимания 
человека и рождения его сущности как человека. «Человек рожда-
ется человеком не потому, что обладает индивидуальным сознани-
ем, а потому, что это индивидуальное сознание вступает в диалек-
тическое отношение с другими индивидуальными сознаниями, 
чтобы создавать институции»5. «Именно в институции человек 

                                                      
1 Рикёр П. Политика. Экономика. Общество. Рукописи и выступления. – 

Москва ; Санкт-Петербург : Центр гуманитарных инициатив, 2021. – С. 48–49. 
2 См.: Там же. – С. 49. 
3 Там же. – С. 50. 
4 Там же.  
5 Там же. – С. 54. 



Глобальная цивилизация : формирование культуры поведения 
на пороге небытия 

 185 

утрачивает себя... Если вы хотите оставаться самим собой, вы бу-
дете ничем»1. 

Истина самовыживания человека оказывается связанной с 
его способностью становиться моментом субстанции и сохранять 
свою автономию как принадлежность определенной институции. 
Так обнаруживается связь эволюции истины самосознания челове-
ка с действием технологии его отчуждения от своей человеческой 
сущности. 

Субъект через посредство технологии отчуждения преодо-
левает самого себя, приходит к истине своей противоположности и 
таким образом осуществляет свое развитие, достигая полноты ис-
тины самосохранения внутри социального субъекта. 

Формирование универсального самосознания открывает 
путь к управлению мотивом человеческого поведения. Управление 
человечеством – это либо силовое господство над народами, либо 
нахождение той отправной точки, знание которой делает возмож-
ным достижение самосохранения посредством подчинения смыслу 
правил действующих институтов. Признание абсолюта правил как 
безусловного барьера «произвола» самореализации влечет за со-
бой нравственную переформатизацию человека. Человек стано-
вится составной частью институциональной структуры. Этот дух 
выступил как чистая всеобщность знания, которая есть самосозна-
ние науки. 

Таким образом, то, что в религии было содержанием как 
формой процесса представления некоторого «иного», здесь есть 
собственное действование самости, ибо это понятие, как мы ви-
дим, есть знание действования самости внутри себя как всей суще-
ственности и всего наличного бытия, «знание об этом субъект как 
субстанции и о субстанции как “этом” знании своего действова-
ния»2. Таким образом действование самости совпадает с реально-
стью наличного бытия субъекта, который становится субстанцией, 
определяющей материализованный нравственный смысл цивили-
зационной эволюции. 

                                                      
1 Рикёр П. Политика. Экономика. Общество. Рукописи и выступления 4. – 

Москва ; Санкт-Петербург : Центр гуманитарных нициатив, 2021. – С. 54. 
2 Гегель Г. Сочинения. – Москва, 1959. – Т. 4 : Система наук, часть первая : 

Феноменология духа. – С. 427. 



Скворцов Л.В. 

 186 

Духовная, нравственная активность входит в ряды практики, 
которая может обретать универсальный смысл. 

С высоты XXI в. можно отчетливо видеть, что ХХ век – это 
исторический процесс превращения мысли как знания в субъекта и 
превращения субъекта в субстанцию. Это реальный исторический 
процесс, который получил свое философское предвосхищение. 
Этот процесс обрел форму истины самосознания, понимания про-
исхождения взаимоисключающих идеологий, которые обретают 
характер диктатуры абсолютного знания, претендующего на ис-
ключительную функцию духовной консолидации. Абсолютное 
знание, отмечал Гегель, есть дух как знание, постигающее себя в 
понятиях. Это знание себя самого. Дух, являющийся сознанию в 
этой стихии есть чистое для себя бытие самосознания; оно есть 
«Я», это и никакое иное «Я» и оно... есть снятое всеобщее «Я», как 
наука. Дух появляется тогда, когда доведена работа по преодолению 
несовершенного формообразования... Дух должен обрести для свое-
го сознания форму своей сущности, примирить свое самосознание 
со своим сознанием. Процесс постижения субъектом себя самого 
еще не достигший субстанции не есть еще в себе самом абсолютное 
знание1. Человеческому самосознанию открывается абсолютное 
знание, которое считалось скрытым, когда оно оказывается связан-
ным с адекватной интерпретацией вещи. Вещь поддается адекват-
ной интерпретации в том случае, если она оценивается в ее отно-
шении к человеку: какую ценность представляет собой вещь с точки 
зрения интересов человека? Этот взгляд может быть распространен 
на весь мир вещей. Это значит, что с точки зрения истины самосо-
знания правильная оценка мира вещей возможна только с позиции 
определенного субъекта, его фундаментальных интересов. 

Вещь есть производное от «Я». В этом суждении вещь снята, 
она, – утверждает Гегель, – ничто в себе, она имеет значение толь-
ко в отношении, только благодаря «Я» и своему соотношению с 
ним. Этот момент раскрылся для сознания в чистом здравомыслии 
и просвещении. Вещи попросту полезны, и их следует рассматри-
вать только со стороны и полезности. Вещь по существу есть 
только бытие для другого, для субъекта. 

                                                      
1 Гегель Г. Сочинения. – Москва, 1959. – Т. 4 : Система наук, часть первая : 

Феноменология духа. – С. 428. 



Глобальная цивилизация : формирование культуры поведения 
на пороге небытия 

 187 

В современном мире народа и группы населения по-разному 
раскрывают для себя сущность вещи. В самосознании субъекта 
знание вещи доводится до конца как ее внутренняя сущность, как 
самость. В моральном самосознании знание вещи обретает харак-
тер абсолютной существенности. Вместе с тем противоречивость 
цивилизационного субъекта придает вещи противоположный 
смысл. Так, например, атомная бомба в финале Второй мировой 
войны оценивалась американским командованием как средство 
победы в гражданской войне с Советским Союзом. Однако, когда 
монополия на владение атомной бомбой исчезла, то атомная бомба 
превратилась для США в средство возможного поражения. Одна и 
та же вещь обнаруживает противоположный смысл. Если состав 
универсума представляет собой совокупность вещей, а сущность 
вещи определяется ее зависимостью от требований субъекта, то 
тогда формирование характера универсама будет определяться 
абсолютным требованием субъекта. 

Но как быть с Абсолютом? 
Субъект формирует действительность Абсолюта. Филосо-

фия Гегеля открывала ту истину, каким образом самосознание че-
ловека способно сформировать систему абсолютного знания, сле-
дование которому обеспечивает самосохранение и адекватную 
цивилизационную эволюцию. Это – система философского разу-
ма, соответствующая внутренней сущности субъекта. 

Проблема состоит в том, что другой субъект формирует 
свою систему абсолютного знания для себя, которая будет опреде-
лять абсолютную истину другого субъекта как заблуждение. 
В этих дилеммах абсолютная философская истина заложена воз-
можность великой исторической катастрофы. 

Эта историческая катастрофа и произошла в ХХ в. Перед 
аналогичной катастрофой оказывается и XXI век. 

Катастрофа ХХ в. может оцениваться как следствие един-
ства времени и протяжения: абсолютные истины субъектов 
столкнулись на одном пространстве и в одно историческое время. 

Катастрофы можно избежать, если абсолютные истины 
субъектов развести во времени и пространстве. 

Таким образом допускается реальность абсолютного знания 
как духа, совпадающего со знанием, постигающем себя в поняти-
ях. Абсолютное знание относится к сфере духа, доступного зна-



Скворцов Л.В. 

 188 

нию. Это значит, что между знанием и знанием абсолютного нет 
непреодолимого препятствия. Абсолютное знание относится к 
сфере духа, т.е. доступной сфере для знания. Поэтому абсолютное 
знание достижимо как знание постигающее себя самого в поняти-
ях. И процесс постижения совпадает с наукой. Это значит, что в 
сфере самосознания возможно достижение абсолютного знания, 
поскольку сфера самосознания как сфера «Я» находится в сфере 
доступной знанию и охватывает себя как целое. Философия Геге-
ля является фактическим отрицанием агностицизма Канта, фикси-
рующего противоречия разума. 

Для Канта представляется очевидным сам факт недоступно-
сти абсолютного знания в силу неодолимости трансценденции, 
бесконечности реальности, находящейся за пределами сферы до-
ступной знанию. В сфере самосознания реальность предстает как 
целое, доступное абсолютному знанию. 

Человек всегда пребывал, пребывает и будет пребывать в 
сфере конечной неопределенности. Но это не сфера самосозна-
ния. Поль Рикёр в этой связи утверждает: «Кант упорно напомина-
ет нам, что человеческий опыт не может возвыситься до точки 
зрения целого, всего; мы всегда воспринимаем совокупность ве-
щей в некотором отношении, в своего рода перспективе. Главная 
задача философии заключается в том, чтобы осознать границы 
знания»1. 

Знание человека останавливается на границе трансценден-
ции. Но внутренний мир человека, мир его самосознания предста-
ет перед ним в его целостности. Он постигает свою сущность как 
абсолютную истину, которой он следует у своей жизни. 

В цивилизационной ситуации открывается абсолютный ха-
рактер восприятия им индивидуальных смыслов, утрата которых 
совпадает с утратой жизни. 

Когда человек оказывается способным сформировать себя 
как самодостаточную личность, овладевшую формами своей само-
реализации и образа жизни, он узнает себя как абсолютную це-
лостность. Эту целостность он формулирует для себя будучи во-
оруженным возможностями религии, философии и искусства. Он 

                                                      
1 Рикёр П. Политика, экономика, общество. Рукописи и выступления / 

Центр гуманитарных инициатив. – Москва ; Санкт-Петербург, 2021. – С. 62. 



Глобальная цивилизация : формирование культуры поведения 
на пороге небытия 

 189 

формирует для себя это конечное абсолютное видение своей ре-
альности отличной от ее эмпирического толкования. 

Абсолютную ценность составляет гений индивидуальности, 
как единственный в своем роде смысл жизни и реализации от-
крытия этого смысла, как уникальной действительности жизни. 
Индивид несет в себе единственную в своем роде жизнь, самое 
ценное, что он несет в себе, это – абсолютный центр, который ста-
новится основанием отношения к окружающему миру, свободы 
этого отношения, как ориентации для всех. 

Противоположностью гения в ее целостности оказывается 
гегемон, цивилизационный механизм которого это механизм вла-
сти и насилия. 

Величие гегемона, т.е. счастье его жизни, находится на 
кладбище человечества. Это путь соприкосновения гегемона с 
вечной славой, которая воспринимается как вечная ценность, ко-
торая выше иных ценностей и должна стать основой истины само-
сознания. Этот путь обычно относится к достижению абсолютной 
ценности неограниченного богатства, на которое, как считается 
можно купить все, власть, богатства, как и власть гегемона, за-
ключают в себе фундаментальную внутреннюю слабость. 

Жизненный опыт подсказывает, что на богатство купить все 
невозможно. Нельзя купить здоровье, если владелец огромного 
состояния страдает неизлечимым заболеванием. Слабость гегемо-
на заключается в том, что он остается смертным человеком. 

Общее мнение относит к неограниченной ценности человека 
источник постоянного хорошего настроения. Однако постоянное 
глобальное состояние цивилизационного раскола не позволяет со-
хранять уверенность в стабильном будущем и общем состоянии 
счастья жизни. Оно рождает ожидание общей трагической судьбы. 
«Реальность и конечность, которые правят в наслаждении, погло-
щают друг друга. Полемика против счастья станет пустой болтов-
ней, когда это счастье будет познано как благое наслаждение веч-
ным созерцанием. Но, разумеется, то, что называют эвдемонией, 
эмпирическое счастье, чувственное наслаждение, нельзя понимать 
как вечное созерцание и блаженство»1. 
                                                      

1 Г.В.Ф. Гегель. Вера и знание, или Рефлексивная философия субъектив-
ности в полноте ее форм: философия Канта, Якоби и Фихте. – Москва ; Санкт-
Петербург : Центр гуманитарных инициатив, 2021. – С. 15. 



Цибизова И.М. 

 190 

Реф. ст. : ЛУБАРДИЧ Б. СЕРБИЯ И РОССИЯ В ЗЕРКАЛЕ ФИ-
ЛОСОФСКИХ СВЯЗЕЙ 1920–2020 гг. : СИНОПТИЧЕСКИЕ 
РАЗМЫШЛЕНИЯ.  
ЛУБАРДИЋ Б. Србија и Русија у огледалу одношења у филосо-
фији 1920–2020: Синоптичке рефлексије // Зборник Матице српске 
за друштвене науке. – Нови Сад, 2020. – Г. 71, – бр. 173(1). – 
С. 1–15. 

Аннотация. Рассматривается статья сербского теолога и фи-
лософа, специалиста в области славяно-византийской духовности 
Б. Лубардича, где осмысливаются модусы русской и сербской фи-
лософской рефлексии XX – нач. XXI в. о взаимоотношениях наци-
ональных духовных культур. 

Ключевые слова: идентичность; институционализация; мар-
гинализация; рецепция; русская философия; самобытность; серб-
ская философия; сербско-русские отношения. 

Для цитирования: Цибизова И.М. [Реф.] // Социальные и гумани-
тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Филосо-
фия. – 2022. – №. 2. – С. 190–198. Реф. ст. : Лубардић Б. Србија и Русија у 
огледалу одношења у философији 1920–2020 : Синоптичке рефлексије // 
Зборник Матице српске за друштвене науке. – Нови Сад, 2020. – Г. 71, – 
бр. 173(1). – С. 1–15. 

ЛУБАРДИЋ Б. Србија и Русија у огледалу одношења у филосо-
фији 1920–2020 : синоптичке рефлексије. 

Abstract. The review examines the article by the Serbian 
theologian and philosopher, specialist in the field of Slavonic-
Byzantine spirituality, B. Lubardić, in which the modalities of Russian 
and Serbian philosophical reflection of the 20 th – early 21 st centuries 
on the relationship between national spiritual cultures are analyzed. 



Реф. ст. : Лубардич Б. Сербия и Россия в зеркале философских связей 
1920–2020 гг : синоптические размышления 

 191 

Keywords: identity; institutionalization; marginalization; recep-
tion; Russian philosophy; identity; Serbian philosophy; Serbian-Rus-
sian relations. 

В статье видного сербского теолога и философа, специали-
ста в области славяно-византийской духовности, преподавателя 
философии Православного теологического факультета Белград-
ского университета Б. Лубардича осмысливаются модусы русской 
и сербской философской рефлексии XX – нач. XXI в. о взаимоот-
ношениях национальных духовных культур. Рассматриваются 
причины актуальности институциональной рецепции русской фи-
лософии в сербском духовном пространстве. Демонстрируется 
теоретическая и духовная важность этих реляций как форма иден-
тификационной политики в культуре. 

В разделе «Запад и Россия: Между предрассудков и недора-
зумений» (с. 1–2) констатируется актуальность осмысления серб-
ско-русских связей в эпоху постмодерна (с. 1). Негативное отно-
шение к русской философии на Западе иллюстрирует Б. Кроче, 
характеризовавший ее как «повторения, фантастические разобла-
чения и деформации европейской мысли», «банальное применение 
марксистских формул». Он не замечал «вырезанной в русском уме 
маньяком логико-схоластического обучения зазора, из которого 
европейская культура черпала огромную пользу». 

Согласно В.В. Зеньковскому, самобытность русской фило-
софии, равнодушной к «школьной» таковой, часто становилась 
причиной невнимания к ней, между тем как миру нужна та благая 
часть [ссылка на Логос Иисуса Христа в связи с приоритетом бо-
гослужения в Духе. – Б. Л.], которая всегда ее составляла. В основе 
конфронтации западного и восточного мышлений лежат разногла-
сия и интересы, имеющие культурологические и идеолого-
политические причины. Она проистекает из взаимного незнания, 
иногда объективизирующегося как «истина». Философия – уни-
версальный вид критической практики разума в поиске истины о 
действительности ради ориентации в основополагающих идеях и 
ценностях – может стать рамками для всеохватывающего рассмот-
рения сербско-русских отношений в истории идей и духовной 
культуры (с. 2–3). Речь идет о причинах, мотивах и ценностях, 
определяющих специфические сербско-русские особенности фи-
лософии, а также взаимной рецепции и самооценке обеих сторон. 



Цибизова И.М. 

 192 

Философия не может отказаться от осмысления локальных осо-
бенностей национальных философских культур. Модус их интер-
претации интегрируется в локальную философскую культуру. 

Интеграция в сербскую философию позитивных социально-
культурных сербско-русских отношений как важной ценности 
осуществляется парадоксально. Источники обеих философий ле-
жат в православной духовности и славянской культуре: византий-
ско-славянская цивилизация, через которую воспринималась греко-
римская классика, признается основой рассмотрения и укрепления 
идентичности – от личной до национальной и общекультурной. 
Ряд философов (в прошлом – не без помощи государственного ап-
парата принуждения) игнорирует эти источники или оспаривает их 
философскую релевантность, смещая происхождение сербской 
философии в начало XIX в., связывая ее с принятием западной и 
считая предшествующую не доросшей до западноевропейской та-
ковой. 

М.А. Маслин аналогично указывает на болезненный пара-
докс русского изгнания русских философов из русской филосо-
фии. Сторонники и противники аффирмации православно-
славянских корней обосновывают свою точку зрения либо неоро-
мантической риторикой (мифологизацией), либо неопросвещенче-
ской критикой «ленивого православного Востока», основанной на 
мифе о божественном привнесении разума с Запада (с. 3). 

Философский факультет Белградского университета не со-
здал кафедр сербской, русской или славянской философии и не 
ввел эти предметы в факультативное образование. При признании 
прорастания сербской и русской философии из православно-
славянской почвы, интеграции византийским православием клас-
сической греческой культуры (К. Элер) и всемирного значения 
русской культуры это создает двусмысленную и нежелательную 
ситуацию. Ее превалирование означало бы лишение полной аутен-
тичности, зеркальная самоидентификация с другими – следование 
чуждым «конгениальным» духовным интересам и интеллектуаль-
ным практикам. Необходимы восстановление и реконцептуализа-
ция позитивного отношения к византийско-славянскому Востоку, 
к которому сербы принадлежат благодаря религиозным, нацио-
нальным и историко-культурным основам и связям. Преодоление 
вестернизации не означает бездумного падения в «объятия» Во-



Реф. ст. : Лубардич Б. Сербия и Россия в зеркале философских связей 
1920–2020 гг : синоптические размышления 

 193 

стока (неопанславизм). Предлагается концептуализация смысла и 
значения культурного наследия: креативная реаффирмация пози-
тивного интерпретационного потенциала идей и идеалов русско-
сербской византологии в современном контексте. 

Движущую силу идей-ценностей православия (философско-
го осмысления духовности православия) подтвердило сплочение 
граждан Сербии вокруг патриарха Павла (1914–2009), не зависи-
мое от политики, партийной принадлежности и мотивов. Это ма-
териализация потребности в обновлении фундаментальных идей-
ценностей сербско-русской духовной традиции: народ осуществил 
легитимизацию соборности в связи со святостью личности – выс-
шей идеи-ценности, подтвержденной бескорыстной жертвой ради 
другого (с. 4). Не утверждается отсутствие рецепции идей-
ценностей русской философии, духовности и ее христианского 
облика сербской культурной средой, как и обратного процесса. 
Однако она погранична и сопряжена с нехваткой научно-культур-
ных институтов, маргинализацией научных дисциплин и их со-
держания. 

Причины подобной ситуации состоят в «разрывании» сербов 
между Востоком и Западом. Им как европейскому народу, наде-
ленному привилегией лимеса (обладанием и пониманием изнутри 
особенностей западной и восточной культур) не удалось осуще-
ствить капитализацию ценностей синтетических посреднических 
мышления и деятельности на перекрестке культур и цивилизаций. 
Вместо того, чтобы представлять «Восток Западу и Запад Востоку», 
оставаясь автономным православным миром сербского образца, 
определенным и обогащенным посредничеством со Средиземно-
морьем и Центральной Европой, сербы в ущерб себе сворачивали 
либо в одну (западничество), либо в другую (панславизм) сторону. 
Их духовно развивающий фактор-детерминант, уважаемый даже 
при отсутствии личной веры, в эминентном смысле лежит посре-
дине. Ему сербы обязаны своим физическим и метафизическим 
существованием: помимо прочего он определяет аксиому непри-
косновенности свободы личности и сообщества, а также право на 
осуществление этой свободы. 

Амбивалентное отношение к поляризации Восток – Запад от-
ражает амбивалентное отношение к собственной духовно-культур-
ной идентичности, поэтому к осмыслению сербско-русской тема-



Цибизова И.М. 

 194 

тики неизменно добавляется вопрос сербско-русских отношений в 
культуре, в том числе философии. Философское отношение к пра-
вославной, славянской и русской половине уравнения сербской 
идентичности не должно развиваться ни под знаком импровизации – 
внеинституционально и маргинализировано, ни посредством ма-
жоритарности и репрессий одной социально-интеллектуальной 
группы по отношению к другой, как показала межвоенная и по-
слевоенная драма XX в. Непоследовательность сербских интел-
лектуалов, колеблющаяся между амбивалентностью и сменой 
идеологий (с. 5–7), следует из первой причины и связана с идеоло-
гизацией. 

Все периоды сербской рецепции русской философии опре-
делены эксплицитным или имплицитным «насилием идеологий», 
превалирующим в науке более всего в период государственной 
имплементации марксизма-ленинизма (сербско-русский философ-
ский диалог, как наименее значимая по определению инстанция, 
постоянно существовал вне нее). Насильственное исключение лю-
бой русской философии кроме ленинской привело к отсутствию 
диалога в научных учреждениях, где разговор марксистов сводил-
ся к идеологическому монологу (с. 5–6). Рецепция русской фило-
софии – теистско-религиозной, агностической и атеистическо-
натуралистической – как форма диалога Сербии и России, воз-
можность «сербско-русского» модуса философии (Маслин) пре-
кращалась или прорастала в отдельных внеинституциональных 
альтернативах, отступивших на субкультурные задворки. Перио-
дизация ее такова: 1) 1920–1930 гг. – восприятие «белой» филосо-
фии благодаря эрудированным эмигрантам – носителям русской 
религиозной философии и одновременно – «красной» через под-
рывную деятельность радикальной марксистско-ленинской интел-
лигенции; 2) 1940-е годы – отказ от «белой» философии и ее пре-
следование, победа «красной» мысли; 3) 1945–1960-е годы – 
установление советского марксизма через ленинско-сталинский 
ДИАМАТ и ИСТМАТ и официально направляемое отрицание лю-
бой другой, включая советско-марксистскую; 4) середина 1960-х – 
1970-е годы – прекращение рецепции советского марксизма во имя 
«другого» Маркса и начало ревизионистской фазы, инициирован-
ной движением «югославской философии»: нереабилитированная 
традиционная русская философия была «перелицована» путем по-



Реф. ст. : Лубардич Б. Сербия и Россия в зеркале философских связей 
1920–2020 гг : синоптические размышления 

 195 

тенцирования, непреодоления разрыва; 5) 1980-е годы – конец 
марксизма, растворившегося в философии постмодерна; 6) 1980–
2000-е годы – плюрализация и дисперсия философских направле-
ний, среди которых наличествует религиозная философия право-
славного происхождения, где русская идея вновь обрела опреде-
ленное пространство. 

Постмодерн вывел на сербскую сцену континентальную ев-
ропейскую мысль (в основном экзистенциализм, постструктура-
лизм, новый психоанализ, франкфуртскую критическую теорию 
общества, герменевтику и феноменологию) и философию Велико-
британии и США (логический позитивизм, логико-аналитическую 
философию, философию науки (с. 6–7). Бывшим марксистам и 
криптомарксистам оставались мосты, позволяющие посредством 
философем перейти во франкфуртскую школу и укорениться в 
постмодерне. В конце 90-х годов логико-аналитическое направле-
ние почти поглотило континентальное, потеснив его в профессио-
нальных философских инстанциях. Отношения течений характери-
зует консенсус о прозападной философской политике в отношении 
англо-американских и континентальных идей-ценностей, приоста-
новке или исключении диалога с собственными историческими ис-
точниками – духовными или византийско-славянскими. 

При осмыслении самоотрицания или отрицания самобытно-
сти (с. 7–8) поднимается проблема «шовинистического связыва-
ния» прогресса исключительно с прозападной политической куль-
турой. Русская и сербская философия интерпретируются как плод 
отставания Востока, в лучшем случае – репликация западных 
идей, или реликт экзотического православного и самодержавного 
прошлого, в особенности русская религиозная философия. По-
следняя понимается как реакционная «правая». Ее духовно-
житийное содержание, традиционно основанное на вышедшей из 
употребления оптике восприятия, редуцируется до категории об-
щественно-политического реестра «левые» против «правых». Ска-
зывается примат политики или политизация философии вместо 
рефлексии о достигающемся при синтезе духовности как возмож-
ной идеальной ценности для прогресса дисциплины. Идентичность 
и характер русской идеи Маслин видит в метафизическом основа-
нии всеохватывающего ценностного видения, служащего не науч-
но-политизированной или футурологической конструкцией, нуж-



Цибизова И.М. 

 196 

дающейся в реализации подобно политической программе, но ори-
ентиром. Русская идея – не геометрическая теорема, но религиоз-
ная философема, жанр со своей историей, связанный с вопрошени-
ем русского народа о себе: «кто мы такие, откуда пришли и куда 
идем» (с. 7). 

Наличие культурно-исторической воли (устремленности), 
духовно-экзистенциальной глубины и самодостаточности может 
послужить синтезу сербской идеи и ее осмыслению в националь-
ной философии. Лоббирование сербско-русского философского 
диалога отражено в негласном, но действенном консенсусе новых 
философских элит – сохранять статус-кво, игнорируя или фор-
мально признавая духовно-христианские слои идентичности серб-
ских нации и культуры, превышающей деление на «левых» и 
«правых», вымарывая сербские философские истоки из греко-
византийской и славяно-византийской цивилизации православия. 
Позиция, которая философски утвержденная духовность априорно 
приписывает «правым», заставляет поднять вопросы: «Что значат 
Россия для сербов и они для нее?», «Каковы причины и послед-
ствия пестования прозападной истории философии и культура 
(Афины → Рим (затем сразу) → Тюбинген → Париж → Лондон) в 
духе сведения Европы или Евразии к Западу?»; «Компетентны ли 
сербы в философии и других областях духовности без генериро-
ванного извне представления о собственной незрелости, препод-
носимой образованием как самопрезентация?» 

Гегель называл Византию «тысячелетней агонией цивилиза-
ции и культуры Рима», не вопрошая, каким образом эта «агония», 
вернее величественное упорство в выстраивании духовной культу-
ры, выживает на протяжении тысячелетий. Происходит последо-
вательное обесценивание философского значения тысячелетия 
сербской духовно-теоретической самобытной культуры, плода ви-
зантийского и неовизантийского синтеза. Отсюда энтропия – ис-
чезновение византийской и русской философий из официальной 
сербской таковой. Сама же философия вытесняется из среднего и 
высшего образования Сербии. 

При интерпретации глобализации как прихода сербов на пе-
репутье между дроблением и самозабвением (с. 8–9) данный ком-
плексный и многослойный процесс рассматривается в свете духовно-
культурных вызовов. Это децентрализация модусов формулирования 



Реф. ст. : Лубардич Б. Сербия и Россия в зеркале философских связей 
1920–2020 гг : синоптические размышления 

 197 

и подтверждения идентичности и кризис последней в наррации и 
рефлексии. Они проистекают также из глобального возвращения 
религии и духовности в постсекулярную философию. Постсеку-
лярность означает понимание недостаточности онтических утвер-
ждений и позитивных недостаточно духовно-экзистенциально 
глубоких описаний действительности, необходимости реаффирма-
ции голоса иного и отличного, включая трансцендентное. Отказ от 
традиционной идентичности в попытке принять новые основания 
усложняет философское вопрошение о месте и роли духовности и 
иного – Бога (с. 8–9). Традиционное сообщество дробится, инди-
видуумы перенимают хронически нестабильную или поверхност-
ную идентичность. 

Проблема вдумчивого и официального сербско-русского 
диалога в философии состоит не только в намерении его поддер-
жания или игнорирования, но и в (не)возможности ее поставить 
вследствие кумулятивного накопления последствий структурного 
ускорения развития, ущерба от полиферационной деятельности 
агентов глобализации – дробления личности и сообщества через 
униформизацию, принятия новой идентичности и забвения духов-
но-традиционного. Системно-структурным, не субъективным ви-
дением объясняется игнорирование сербским философским ис-
теблишментом Энциклопедии русской философии [Москва, 2007] – 
упущенная возможность знакомства с ее официальными эминент-
ными представителями. 

Позитивные процессы в отношениях Сербии и России в фи-
лософии (с. 9–10) отражает осмысление сербской философии и 
теологии Православным богословским и Философским факульте-
тами Белградского университета, рассматривающее также связь 
русских таковых с сербским образом мышления. Б. Шиякович, 
Б. Лубардич, К. Ичин, И. Марич уделяют серьезное внимание рус-
ской философии. М. Кнежевич, Д. Богданович, С. Жунич и 
Б. Шиякович занимаются реаффирмацией славяно-византийских 
исследований (с. 9–10). Кафедра философии Университета в Ник-
шичу (Черногория) ввела предмет славянской философии. Уни-
верситет в Бане-Луке (Республика Сербская, Босния и Герцегови-
на) организует научные конференции на тему соборного единства 
славянских народов ради «защиты территориальной целостности и 
национальной, духовной и культурной идентичности православ-



Цибизова И.М. 

 198 

ных, славянских территорий под нажимом западного культурного 
и политического империализма и глобализма» (В. Меденица и 
Б. Пантелич). Лекции и дискуссии о русской философии и особен-
ностях сербской рецепции русской духовности и мысли проводят 
Фонд И. Колараца, Дом русской культуры в Белграде, Дом 
Д. Якшича, Культурное сообщество Румы (Дни славянской пись-
менности и культуры). Благодаря переводу сербская культура об-
ладает всем актуальным из русской философской культуры Сереб-
ряного века. Издательство В. Меденицы опубликовало ок. 120 
книг из истории русской культуры, в частности религиозной фило-
софии. Проект Логос-Ортодокс осветил три фазы рецепции (1920–
1940), (1970–1980, 1980–2020) и развития сербско-русских отно-
шений в философии от Д. Стояновича и Ю. Поповича до Н. Ми-
лошевича. Намечая пути укрепления сотрудничества, Лубардич 
предлагает России и Сербии создать аппарат для материальной под-
держки диалога о сербско-русских культурных отношениях, вклю-
чая его философский облик, основать в Белграде Институт сербско-
русских исследований, развивать совместные исследовательские 
программы в существующих учреждениях (с. 10–11). 

В заключении (с. 11–12) констатируется возвращение в 
1990-х годах сербско-русского философского диалога на позиции 
эпохи победы советского марксизма над остальными видами мыс-
ли, хотя современная «прозападная» и «отечественная» (связанная 
с традицией) русская философия стала конкурентоспособной и 
релевантной. Русский вклад в европейскую философию нового 
времени ценили Ф. Шиллер, Ф. Ницше, М. Бубер, Э. Левинас, 
А. Камю, Х.-Г. Гадамер и др. (с. 11) Диалог с русской философией – 
один из фундаментальных аспектов сербской философии в дис-
курсе о себе самой. Это условие развития сербской идентичности в 
культуре, освященной традицией и духовно ориентированной, ее 
расширения и углубления с опорой на историю, язык, общество, 
веру, уважение философски осмысляемых и отстаиваемых ценно-
стей, а также вклад в развитие сербской и русской идеи (с. 12). 

И.М. Цибизова∗ 

                                                      
∗ Цибизова Ирина Михайловна, кандидат исторических наук, научный со-

трудник Отдела философии Института научной информации по общественным 
наукам РАН, itsibizova@mail.ru. 



Реф. ст. : Карера А., Локателли А.М. Городские периферии  
в меняющемся мире 

 199 

Реф. ст. : КАРЕРА А., ЛОКАТЕЛЛИ А.М. ГОРОДСКИЕ ПЕРИ-
ФЕРИИ В МЕНЯЮЩЕМСЯ МИРЕ.    
CARERA A., LOCATELLI A.M. Le periferie urbane nei mondi che 
cambiano // Vita e pensiero. – Milano, 2020. – A. 103, N 5. – P. 103–
108. 

Аннотация. Представлен анализ статьи итальянских иссле-
дователей А. Карера и А.М. Локателли. В работе изучается фено-
мен городских окраин, его историческое развитие и трансформа-
ция в контексте вызовов XXI в. 

Ключевые слова: город; мигранты; неолиберализм; обще-
ство; периферия; философия социологии; этика. 

Для цитирования: Цибизова И.М. [Реф.] // Социальные и гумани-
тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Филосо-
фия. – 2021. – № 2. – С. 199–203. Реф. ст. : Carera A., Locatelli A.M. Le 
periferie urbane nei mondi che cambiano // Vita e pensiero. – Milano, 2020. – 
A. 103, N 5. – P. 103–108. 

CARERA A., LOCATELLI A.M. Le periferie urbane nei mondi che 
cambiano. 

Abstract. The review presents an analysis of the article by Italian 
researchers A. Carera and A.M. Locatelli. The paper studies the 
phenomenon of urban peripheries, its historical development and 
transformation in the context of the challenges of the XXI century. 

Keywords: city; migrants; neoliberalism; society; periphery; 
philosophy of sociology; ethics. 

В статье рассматриваются воспетые Э. Янначи окраины 
больших городов с целью возвращения им достоинства. 

Для послевоенных окраин характерны удаленность от цен-
тра, поляризация рабочих, осуществляемая крупными фабриками, 
измеряющими их работу и жизнь, модифицированные дома, новые 



Цибизова И.М. 

 200 

гражданские учреждения. К городам присоединялись производ-
ственные комплексы и заселенные пригороды – места, полные 
народа, асфальта и бетона. Спекулятивное строительство опережа-
ло урбанистическое программирование и развитие инфраструктур 
(с. 103–104). На окраинах, перегруженных противоречиями и по-
тенциальными конфликтами, обретало форму итальянское «эко-
номическое чудо» – результат неповторимого периода, когда до-
веряли молодой демократии, осознающее свою ответственность 
правительство проводило последовательные акции, развивалось 
частное и общественное предпринимательство под давлением 
ожидания материального прогресса, способного разъесть селек-
тивные общественные иерархии и сгладить территориальную сег-
ментацию полуострова. В городе периферийные населенные пунк-
ты становились местами производства материального богатства и 
местожительства рабочих, стоящих на перепутье между локальной 
автономией и национальной идеей. Жизнь этих местечек иннерви-
ровала массовые вечеринки, абсолютизацию работы, обществен-
ных и религиозных институтов, индивидуальную и коллективную 
эмансипацию резидентов. Их расширение ограничивалось воз-
можностью трудоустройства. Полная занятость гарантировала 
безопасность и веру в будущее масс с доходами, отмеченными не-
равенством распределения. Развивались выплата первичных суб-
сидий при качественном развитии занятости и исчезновении древ-
ней традиции профессионального обучения. Удовлетворение 
потребностей исходило из комплексности мирков, мудрого по-
средничества, решающего конфликты и отказывающего в выпла-
тах неподходящим, позволяя достойные образ жизни и питания 
при законных надеждах на эмансипацию. В 60–70-е годы форми-
ровались кварталы с коллективной идентичностью, более прочной, 
чем современные эфемерная или элитарная территориальная иден-
тификация. Социальные пространства и виртуальные сети выяв-
ляют комплексность общественных порядков, способных противо-
стоять кризисам и интерпретировать неозвученные потребности 
(с. 104–105). Окраины никогда не безмолвствовали. В начале 60-х 
рабочие организации, осознающие быстроту и судорожность пе-
ремен, организовали экономические и социологические исследо-
вания для придания диахронического объема изучению перифе-
рии. Анкетировались новые разнорабочие (вчерашние труженики 



Реф. ст. : Карера А., Локателли А.М. Городские периферии  
в меняющемся мире 

 201 

полей), у которых захватывало дыхание от ритмов города: низкая 
оплата; мальтузианская ловушка для семейного дохода, истекание 
сроков аренды. Мечтали об избавлении от нестабильности, хоро-
шем жилье. Предчувствовался приход потребительства, которое 
старая мораль помещала в таковую интерклассового общества. 
Сосуществование представителей среднего класса, торговцев и 
рабочих обеспечивали общие магазины, кинотеатры, тротуары, 
церкви и проповедники, которых епископ Милана Монтини, пред-
чувствуя нравственный распад семьи, желал иметь в каждом квар-
тале. Они стали участниками и промоутерами инициативы комму-
нитарной солидарности по субсидированию первоочередных 
нужд, компенсации локальной недостаточности образовательных и 
рекреационных структур. Различие профсоюзной и партийной 
принадлежности не вело дальше оживленных дебатов и отдельных 
противостояний. Администрация обеспечивала концентрацию по-
литики на управлении и заботе о людях. Слабым местом была фи-
зическая и моральная деградация молодых приезжих – «соломен-
ных деревенщин», не включавшихся в общество (с. 105–106). 
Светские и церковные ассоциации и профсоюзы осуществили по-
ворот к тем, кто рассчитывал на рынок работы и страдал от отсут-
ствия социальной поддержки. Перемены разобщили городское 
население: потребовалась реорганизация проектирования снизу 
при участии общества. Идеализм 70-х и неолиберализм 80-х стали 
неадекватными. Глобализация интерпретировалась как когерент-
ная эре научно-технологического прогресса, способного решить 
вопросы развития, гражданства и социальной безопасности. Игно-
рирование комплексности общества не позволяло воспринять 
фрагментацию окраин, «растекшихся» между урбанизированным и 
не таковым. Кто-то говорит об экспансии города, кто-то – о дезур-
банизации как плодотворном использовании пространств, остав-
ленных крупными фабриками, опустыненных временными рабо-
чими и мастерскими, вышедших из употребления 
инфраструктурных узлов. Дистанцирование центра и периферии 
уплотняет завесу личностной, общественной и экономической 
маргинальности, все менее определимой и все более распростра-
ненной. Актуальны прежние проблемы: разрушение зданий, недо-
статок услуг (особенно транспорта и здравоохранения), отсутствие 
публичных пространств, экологической насыщенности. Простран-



Цибизова И.М. 

 202 

ственная изоляция и разбазаривание территорий объясняется тем, 
что в середине XX в. периферии защищали порывы и иллюзии 
наступающих потребителей (с. 106–107). Проблески надежды и 
доверия были эффективными антителами против «заносов» повсе-
дневности. Ныне индивидуальные отношения деградировали, пуб-
личное и приватное посредничество утратило душу, погрязнув 
между логикой власти и административно-бюрократическими 
процедурами. Периферия Янначчи стала местом противоречий, 
латентных конфликтов, связей, лишенных этического качества, 
недостижимой, особенно для молодежи, эмансипации, узла проти-
воречий среднего класса, страдающего от последствий стагнации 
доходов, не гарантирующей стабильность занятости, неокончен-
ной школы, бесполезных дипломов, жертвования женской ролью, 
минимальных пенсий, незаконных мигрантов. «Скрытые» посла-
ния искусства, интерпретирующего все в черном цвете, питают 
страхи и скрывают радикальность потребностей, вытекающих из 
противоречий ограниченного, технократического и неравномерно-
го развития как для людей, так и для природы. Пандемия стала 
разрывом поперечного шва, подвергнув опасности достойное со-
существование с более медленными ритмами попечительства, ко-
торому доверена регенерация городских агломератов, дабы обо-
значить их принадлежность к цивилизации в рамках новой, 
гуманной и устойчивой нормальности. В 60-е годы ее достижение 
вопреки идеологическим заносам включало антропологическое 
(значимое) и экономическое измерения. Ныне она сводится к тех-
нократическому видению, созданному тенденцией расширения 
прав индивидуума. В свете «Писем с озера Комо» Р. Гвардини 
проблема состоит не в лабораторном воссоздании прошлого, но в 
создании новой «нормальности» окраины. Сервисы и субсидии – 
лишь часть этого пути. Из-за отмирания продуктивной деятельно-
сти и потери рабочих мест деградируют здания и пространства, 
становясь недвижимостью для агрессивного маркетинга. Социаль-
ная и экономическая маргинальность делают необходимыми не-
коммерческие структуры (мобильные социальные и врачебные 
услуги), территориальную перепланировку. Без своевременных 
действий, осуществляемых по масштабным проектам, сегрегация 
пространств не позволит населению периферии признаваться го-
родским, снизив статус горожанина. Социальная ценность извле-



Реф. ст. : Карера А., Локателли А.М. Городские периферии  
в меняющемся мире 

 203 

кается как из требуемых общественностью прав, так и из логики 
кооперации, сплачивающей индивидуумов в коллектив. Вместе 
сознательные социальные организации и институциональные объ-
екты способны ликвидировать «белые пятна» в медицинском об-
служивании, образовании, компьютерном обеспечении, проблемах 
полов и поколений. Лишь благородный труд реституирует каждого 
в общество (с. 107). 

И.М. Цибизова∗ 
 

                                                      
∗ Цибизова Ирина Михайловна, кандидат исторических наук, научный со-

трудник Отдела философии Института научной информации по общественным 
наукам РАН, itsibizova@mail.ru. 



Цибизова И.М. 

 204 

Реф. ст. : ДЗАККУРИ А. РАЗРУШЕНИЕ ИЛИ СЛОМ? ДИЛЕМ-
МА КУЛЬТУРЫ ОТМЕНЫ.  
ZACCURI A. Rovine o macerie? Il dilemma della Cancel Culture // 
Vita e pensiero. – Milano, 2020. – A. 103, N 5. – P. 81–85. 

Аннотация. В реферате статьи итальянского исследователя 
А. Дзаккури рассматривается феномен «культуры отмены». Отме-
чается современная тенденция западной культуры к забвению и 
абстрагированию от темной стороны истории, а также рассматри-
ваются взаимоотношения культуры с исторической памятью. 

Ключевые слова: будущее; историческая память; культура 
исключения; культура отмены; памятники. 

Для цитирования: Цибизова И.М. [Реф.] // Социальные и гумани-
тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Филосо-
фия. – 2022. – № 2. – С. 204–206. Реф. ст. : Zaccuri A. Rovine o macerie? Il 
dilemma della Cancel Culture // Vita e pensiero. – Milano, 2020. – A. 103, 
N 5. – P. 81–85. 

ZACCURI A. Rovine o macerie? Il dilemma della cancel culture. 
Abstract. The review of the article by Italian researcher 

A. Zaccuri examines the phenomenon of «culture of cancellation». The 
modern tendency of Western culture to forget and abstract from the 
dark side of history is noted, and the relationship between culture and 
historical memory is examined. 

Keywords: future; historical memory; exclusion culture; abolition 
culture; monuments. 

В статье отмечается тенденция к забвению и абстрагирова-
нию от темной стороны истории. Речь не идет о запоздалом уми-
ротворении и двусмысленном уравнении жертв и палачей. Однако 
историческая память не питается пустотой. 



Реф. ст. : Дзаккури А. Разрушение или слом?  
Дилемма культуры отмены 

 205 

Одни памятники рушатся под воздействием бега времени и 
изменения политических средств, страдают от временного прене-
брежения, но остаются на месте, стойкие и презирающие свое не-
совершенство, делающее их еще неприступнее. Другие, жертвы 
безжалостного осуждения, сносятся безапелляционно. Сорванные 
со своих пьедесталов, раздробленные, они часто используются как 
материал для празднования нового эфемерного величия. Нет угол-
ка в Европе, где нет замаскированных реликтов прошлого, не все-
гда гордого. Задолго до «очистки» Рим стал столицей обезглав-
ленных статуй и оскверненных гробниц, древних дворцов, 
разобранных для возведения церквей, провозглашаемой и отверга-
емой символики. Каждый переход оставил разрушения, хранящие 
осколки памяти (с. 81–82). Полный слом – культурный феномен, 
появившийся в конце Второй мировой войны вместе с уничтоже-
нием пережитков поверженного тоталитаризма. Желание изба-
виться от прошлого яростно и безотлагательно, но в спешке суще-
ствует риск что-то оставить. Не руины, но исторический архаизм: 
гитлеровские архитектурные извращения в Берлине или самовы-
ражения Муссолини на фасадах провинциальных учреждений с 
экзальтацией сельского хозяйства и подписью Дуче, сточенной, но 
не сильно. Незаконченный снос аналогичен падению статуй Ле-
нина в СССР, Саддама Хусейна в Багдаде. Поворотный момент – 
падение Берлинской стены, в духе парадокса постмодерна сохра-
нившейся в монументальных руинах берлинской галереи под от-
крытым небом. В мифологии Берлинская стены – символ разде-
ления и сопричастности. Разрушения – память стены, 
подтверждение того, что руины не сдаются. Так называемая 
культура отмены – наивное абсолютистское требование избавле-
ния от темной стороны истории как нежелательного мусора. Не 
стоит дискутировать о предпосылках должного бытия, законном 
существовании истины, священном требовании справедливости к 
жертвам рабства и преследований, дискриминации и геноцида. 
Следует вопрошать, может ли столь «огнеупорный» материал 
исчезнуть из памяти бесследно, отсутствие доказательств транс-
формироваться в алиби (с. 82). Битва за память заключается в 
упрощении, банализации и манихейском противопоставлении. 
Она разразилась из полемики о «войне со статуями», начавшись с 



Цибизова И.М. 

 206 

дебатов вокруг памятника генералу конфедератов Р.Э. Ли. Фильм 
«Унесенные ветром» изрядно смутил ответственных лиц амери-
канского телевидения: стоит ли избавиться от него или сохранить 
вместе с вводной кинолентой, развенчивающей расизм драмы, 
что делать с романом М. Митчелл и произведениями Ф. 
О’Коннор, где Юг представлен таким, какой он есть или был в 
истекшем веке. Очевидны заслуги А. Линкольна в уничтожении 
рабства и борьба У. Черчилля против нацизма, но их менталь-
ность не удовлетворяет критериям, приемлемым в демократиче-
ском обществе. В Италии для сведения счетов с Христофором 
Колумбом используют миланскую статую И. Монтанелли (с. 83). 
Культура отмены родилась и развивается в США, стране, стре-
мящейся компенсировать краткость своей истории зачастую не-
избирательной монументальностью. США воздействуют на мас-
сы посредством символической системы, замкнутой в себе и 
противостоящей мелочам, вызвавшим движение «Черные жизни 
имеют значение». Довольно просто пройти мимо яростной 
вспышки, размахивая паспарту «политически корректного» же-
стокого обращения. Обесценившееся соответствие политически 
корректного со здравым смыслом приводит к «семиотической 
диверсии» в отношении текста, оторванного от контекста в гал-
люциногенном автореференциальном избирательстве. Для воз-
вращения к изначальному надо помешать превращению руин в 
щебень и уклонению от возможной интерпретации. Согласно 
Р. Шартье, боязнь аннулирования мучила европейское общество 
с начала Нового времени. Контекстуализация – инструмент, ис-
пользующийся для избегания ампутации памяти. В период сетей, 
допускающих перманентность и почти неограниченную везде-
сущность памяти, возникла необходимость права на дигитальное 
забвение: владеющие мечом отмены пытаются стереть узлы про-
шлого (с. 84–85). Будто вырезанное чисто не оставит раны, слов-
но длительное артистичное учительство Э. Искро1 не разъяснило, 
что стирание – замаскированное подчеркивание. «Культурная» 
память, изученная и кодифицированная Алейдой и Яном Ассман, 

                                                      
1 Итальянский художник и писатель, использовавший в своих произведе-

ниях технику стирания. 



Реф. ст. : Дзаккури А. Разрушение или слом?  
Дилемма культуры отмены 

 207 

не путается пустотой, но жаждет документов, образов, в отсут-
ствие иного, поддерживаясь своими руинами. Осколков недоста-
точно для строительства будущего (с. 85). 

И.М. Цибизова∗ 
 

                                                      
∗ Цибизова Ирина Михайловна, кандидат исторических наук, научный со-

трудник Отдела философии Института научной информации по общественным 
наукам РАН, itsibizova@mail.ru. 



Цибизова И.М. 

 208 

Реф. ст. : ДЖИВОНЕ С. КАКАЯ ФИЛОСОФИЯ ВОЗМОЖНА 
ПОСЛЕ ВИРУСНОГО КРИЗИСА.  
GIVONE S. Quale filosofia possible dopo la crisi del virus // Vita e 
pensiero. – Milano, 2020. – A. 103, N 5. – P. 47–50. 

Аннотация. Реферат представляет собой анализ статьи за-
служенного преподавателя эстетики Флорентийского университе-
та С. Дживонне, в которой формулируются проблемы, вставшие 
перед современной философией в результате пандемии, и предла-
гается вариант их преодоления при помощи философии необходи-
мости. 

Ключевые слова: свобода; натурфилософия; необходимость; 
ответственность; пандемия; свобода; теория государства. 

Для цитирования: Цибизова И.М. [Реф. ст.] // Социальные и гума-
нитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Фило-
софия. – 2021. – № 2. – С. 208–210. Реф. ст. : Givone S. Quale filosofia 
possible dopo la crisi del virus // Vita e pensiero. – Milano, 2020. – A. 103, 
N 5. – P. 47–50. 

GIVONE S. Quale filosofia possible dopo la crisi del virus. 
Abstract. The review is an analysis of an article by S. Givonne, 

professor emeritus of aesthetics at the University of Florence. Givonne 
formulates the problems confronting contemporary philosophy as a 
result of the pandemic, and proposes the option of overcoming them 
with the help of the philosophy of necessity. 

Keywords: freedom; natural philosophy; necessity; responsibi-
lity; pandemic; liberty; state theory. 

Заслуженный преподаватель эстетики Флорентийского уни-
верситета С. Дживонне констатирует неэффективность теорий ис-
ключения и коллективного иммунитета из философии необходи-



Реф. ст. : Дживоне С. Какая философия возможна после  
вирусного кризиса 

 209 

мости, проповедующей покорность судьбе. Альтернатива состоит 
в ответственности и объединении усилий. 

Феномены пандемии всегда влекут за собой аутентичные 
поворотные моменты и революционные изменения модусов бытия. 
Юстинианова чума (541–542) объявила конец Римской империи и 
открыла Средневековье, Черная смерть 1348–1350 гг. вывела на 
переход к Новому времени. Литании относительно смены регуля-
ции после чумы были бы наивны и смешны. Если верно то, что 
человеческое бытие всегда идентично самому себе, и нет ката-
строф, способных сделать его более ответственным или прозорли-
вым, также верно и то, что после чумы, описанной Фукидидом, 
Боккаччо, Дефо и Мандзони, ничто не остается как прежде. Джи-
воне задается вопросом, что пандемия поведала о прошлом, 
настоящем и будущем (с. 47–48); не только о эффективных мерах 
ее встречи, но и об адекватном осмыслении. Чем больше панде-
мия, словно вырвавшаяся из другого мира, прорывается в мир че-
ловеческий, тем более срочным и необходимым представляется 
дать ей следующие характеристики: она застигла людей неподго-
товленными, лишила дара речи, осмеяла претензии на неуязви-
мость. До появления коронавируса каждый мнил существование 
инструментов понимания феномена пандемии и избегания его па-
губных эффектов – эта категория натурфилософии, охватывавшей 
политическую теорию и медицину, перенесена ныне в биополити-
ку. Практики спасения исходят из «состояния исключения» (при-
остановки ряда основных свобод человека в карантине) и «коллек-
тивного иммунитета». Эти средства относятся к философии 
необходимости, проповедующей покорность судьбе. С ее перспек-
тивы пандемия не могла не начаться и будет побеждена лишь по-
сле исчерпания ее жизненного заряда. Отсюда либо унизительная 
боль массового исключения, либо идиотский витализм вызова ви-
русу. В обоих случаях для прекращения заболевания следует дове-
сти его до пика. Основания этих концепций сущностно идентичны 
и диктуются философией необходимости, в которой поведение 
диктуется центральной властью (с. 48–49). Необходимость – осно-
вание как затворничества состояния исключения (свобода прино-
сится в жертву на алтаре тотальной защиты), так и анархии имму-
низации, достигаемой самопожертвованием инфицирующегося, 
претендующего на спасение себя и окружающих. Оба способа 



Цибизова И.М. 

 210 

принадлежат жертвенной логике, но не действенны. Цена коллек-
тивного иммунитета слишком велика. Он касается потерь соци-
альных и моральных, не говоря о том, что подвергать опасности 
собственную жизнь для ее спасения – не блестящая идея. Добива-
ясь защиты населения принудительными методами, стратегия 
сдерживания вызывает нарушения и достигает противоположных 
результатов. Обе теории ни плохи, ни хороши, но дурно применя-
ются. Они не влияют на рассматриваемый феномен, так как не мо-
гут ни понять, ни объяснить его. Вирус не упал с небес и не ниспо-
слан в наказание за грехи. Он развился там, где процесс 
насильственной антропизации мира показал изнаночную сторону, 
поставив существование людей под сомнение, склонив их к ответ-
ственности. Ключевое слово – ответственность за судьбу всего 
человечества, Земли, которая вверена людям и которой вверены 
они (с. 49). Свет в конце тоннеля будет виден, когда карантин ста-
нет не навязанной мерой, но сознательным выбором. Философия 
подозрений (пандемия скрывает оккультные сюжеты и либерти-
цидные намерения мистических антидемократических сил) будет 
превзойдена (с. 50). 

И.М. Цибизова∗ 
 

                                                      
∗ Цибизова Ирина Михайловна, кандидат исторических наук, научный со-

трудник Отдела философии Института научной информации по общественным 
наукам РАН, itsibizova@mail.ru. 



Реф. ст. : Проле Д. Недостоверность маски трубадура 

 211 

ЭСТЕТИКА 

Реф. ст. : ПРОЛЕ Д. НЕДОСТОВЕРНОСТЬ МАСКИ ТРУБАДУРА. 
ПРОЛЕ Д. Неповрљивост трубадурске маске // Зборник Матице 
српске за друштвене науке. – Нови Сад, 2020. – Г. 71, бр. 173(1). – 
С. 25–36. 

Аннотация. Анализируется статья сербского специалиста по 
этике и эстетике Д. Проле, посвященная ницшеанской метафоре 
«маски трубадура» и ее отражению в современной культуре недо-
верия как варианта нигилизма. 

Ключевые слова: воля; доверие; знание; маска; Крастев И.; 
нигилизм; Ницше Ф.; христианство. 

Для цитирования: Цибизова И.М. [Реф.] // Социальные и гумани-
тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Филосо-
фия. – 2022. – №. – С. 211–218. Реф. ст. : Проле Д. Неповрљивост труба-
дурске маске // Зборник Матице српске за друштвене науке. – Нови Сад, 
2020. – Г. 71, бр. 173(1). – С. 25–36. 

ПРОЛЕ Д. Неповрљивост трубадурске маске. 
Abstract. The review analyzes the article of the Serbian specialist 

in ethics and aesthetics D. Prole devoted to the Nietzschean metaphor 
of the «troubadour's mask» and its reflection in the modern culture of 
distrust as a variant of nihilism. 

Keywords: will; trust; knowledge; mask; Krastev I.; nihilism; 
Nietzsche F.; Christianity. 

В статье сербского специалиста по этике и эстетике Д. Проле 
утверждается, что маска трубадура означает метафору, используе-
мую Ф. Ницше при столкновении с современностью. Преобразую-
щий потенциал ее исторического значения рассмотрен с перспекти-
вы современного кризиса демократии, понимаемого болгарским 
мыслителем И. Крыстевым как еще более масштабный кризис веры 



Цибизова И.М. 

 212 

в демократический порядок. Абсолютизация доверия приводит от 
религиозной веры к рабскому подчинению. Максимальное доверие 
создает немого тоталитарного подданного, полностью чуждого 
аристотелевскому политическому бытию, дарованному логосом. 
Условие демократического субъекта – компетентный в языке ора-
тор, исходящий из недоверия. Корни современного недоверия де-
мократически ориентированы и следуют из сопротивления тотали-
тарному культу вождя. 

Осмысляя связь между историями христианского Открове-
ния и нигилизма, а также возможность герменевтического освеще-
ния процесса, начавшегося с высшего осмысленного выражения 
веры и закончившегося коллапсом веры в трансцендентные ценно-
сти, Проле констатирует этимологическую близость слов доверие 
и вера (с. 25). Понятие «доверие» предполагает выход за свои пре-
делы, оставление себя и передачу сердца кому-то или чему-то дру-
гому. Доверие и вера означают пустые и бессмысленные поступки 
«вслепую», если обращаются против верующего или доверие ру-
шится. Слепота означает промах, эмоциональное вложение в то, 
что заранее сулит неудачу. Вера и доверие оправданы, если помо-
гают в решении верить. Библейский Иов – классический пример 
веры как решения, сохраняющейся даже, когда мир вокруг разби-
вается вдребезги. Духовный прародитель верующих, он черпает 
свою силу из несокрушимой веры, не слепой. 

Современные кредитные1 институты развиты как никогда, 
но рейтинг глобального доверие низок. Доверие характеризуется 
как основной фактор социализации, которой не бывает при сохра-
нении сердца лишь для себя. Этапы личной жизни и цивилизации 
свидетельствуют о его привычке перемещаться к ближнему или 
дальнему. Н. Луман сравнивал недостаток доверия с невозможно-
стью встать с постели утром. Утренняя лень идентифицируется с 
нехваткой мотивации, усталостью от деятельности из-за отсут-
ствия ожиданий во внешнем мире. Это своеобразная искусствен-
ная константа, знакомая всем экзистенциальная ситуация. Опыт 
современности состоит в стабилизации недоверия, интенциональ-
ного зазора между представлениями индивидуума о себе и мире 
(с. 26). Современного человека отличает дисбаланс, так как уве-

                                                      
1 Прилагательно происходит от латинского глагола credere (верить). 



Реф. ст. : Проле Д. Недостоверность маски трубадура 

 213 

ренность в неограниченных правах индивидуума обесценило зна-
чение коллектива, общества, внешнего мира. 

Болгарский мыслитель И. Крыстев интерпретирует актуаль-
ную политическую сцену на основании тезиса, гласящего, что не-
доверие играет роль, прежде принадлежавшую доверию. «Мастера 
сомнения» – К. Маркс, Ф. Ницше, З. Фрейд – им не рассматрива-
ются. Скрепы, соединявшие человека с миром, отринуты, и неиз-
вестно, будут ли они восстановлены. Кризисы можно осмысливать 
с перспективы кризиса доверия. «Правильный мир» Ницше для 
Крыстева – не легенда, но мир демократический. Демократический 
порядок – благо, любая угроза ему – зло. Однако недоверие, опре-
деляющееся как долгосрочная интерсубъективная ситуация, мно-
гократно имело место, выражаясь по-разному. Демократическое 
устройство несовместимо с пониманием бессилия изменить что-
либо в реальной жизни, последнее же – со статусом свободного 
гражданина. Свобода не терпит бессилия и возможна лишь при 
открытых горизонтах и возможности действовать. Осмысление 
современной трансформации субъективности начинается с разли-
чения недоверия после краха революций 1848–1849 гг. и в начале 
XXI в. (с. 27). Философская переориентация поставила под вопрос 
жизненно-важную роль доверия. Недоверие погубило традицион-
ное общество. Кризис демократии сопряжен с кризисом субъек-
тивности и потерей веры в неопровержимость осмысления соб-
ственности, оспаривавшегося Л. Фейербахом, К. Марксом и И. 
Штирнером, а затем – Н.И. Надеждиным, И.С. Тургеневым и 
Н.Г. Чернышевским. Нигилизм не сводится к гибели Бога и 
остальных трансцендентных ценностей. Он рождается вместе с 
освещением кризиса имманентности: политического порядка, за-
кона, институциональной культуры. Ныне трудно поверить, что 
сказочность вымысла об истинном бытии привела к «ликвидации» 
идей об этой стороне реальности как мире теней и привидений. 
Ницше опровергает классическую иерархию, согласно которой 
нестабильность онтологического высшего отражается на онтоло-
гическом низшем. Понятие доверия раздваивается: в нем обнару-
живаются одновременно основания для поверхностной религиоз-
ности и для опровержения веры. Трансформация доверия внутри 
имманентности вызвала кризис трансценденции. После осмысле-
ния античных родоначальников аскетизма ницшеанская диагно-



Цибизова И.М. 

 214 

стика недоверия к правилам начинается с Лютера, легитимизиро-
вавшего религию антропологической необходимостью абсолютно-
го доверия. Бог нужен, так как человек не способен действовать в 
хрупких эмпирических рамках, доверие к которым может утра-
титься в любой момент. Человечность проявляется через отноше-
ния с божественным Бытием, достойным абсолютного доверия. 
Повседневная жизнь людей не подвержена кризисам из-за обману-
того доверия, так как черпает силу и постоянность из религиозного 
указателя тотального доверия (с. 28). Абсолютное доверие не до-
стигает апогея в религиозном культе. Его конечная цель связана с 
пророчески провозглашенным культом личности. В реформе церк-
ви, решительно ограничившей культовую деятельность, Ницше 
увидел намерение оставить пространство для приверженности 
традиции и сакрального обожествления вождя. Современные во-
жди сочетают в себе идеи Бога, церкви и веры. Культ немцев – 
подчинения и законопослушности – идеальная мизансцена для по-
явления Адольфа Гитлера. Обнаружилась неожиданная связь меж-
ду эмансипацией верующих и антидемократической тенденцией 
современного послушания. Абсолютизация доверия ведет от рели-
гиозной веры к рабскому подчинению. Максимальное доверие – к 
тоталитарному немому подданству, противоположному аристоте-
левскому бытию, одаренному логосом. Условие демократического 
субъекта – языковая компетенция, исходящая из недоверия. Ин-
стинкт недоверия – доказательство жизнеспособности. Критика 
безусловного доверия – одна из самых сильных и наименее 
осмысленных сторон предвидения этого пророка авангарда и за-
щитника необходимого реформирования идей и ценностей. Мало 
кому нравится современная придирчивость, заставляющая повсю-
ду чувствовать угрозу: люди не верят никому и ничему. Ницше – 
не сторонник недоверия озлобленной старости, но не предпочита-
ет и экстремальную доверчивость молодых. Ныне известны мас-
штабы патологического доверия вождям (с. 29). Чем большим бы-
ло доверие им, больше преступлений. Мастер сомнения приносит 
новое: изменение отношения к доверию – черта современного ду-
ха. Философ – мастер нейтрализации. Его выразительность, сила и 
жизнеспособность обратно пропорциональны власти над ним со-
временности. Философия лучше развита там, где мыслитель пол-
ностью свободен от особенностей своего времени. Он останавли-



Реф. ст. : Проле Д. Недостоверность маски трубадура 

 215 

вает время, открывая в современном экстремальном ускорении 
иные темпы и ритмы и оставаясь снисходительным ко всему «со-
временному». Современная культура недоверия базируется на 
предположении: человек – не то, что он о себе рассказывает. По-
нять мир означает приподнять завесу, узнать маску, дешифровать 
ложную идентичность. Определение «разоблачение», происходя-
щее из полицейского или шпионского понятийного аппарата, поз-
воляет предположить, что основание философии непосредственно 
связано с интерсубъективным поведением. Благодаря разоблаче-
нию межличностных отношений она успешно выявляет ошибоч-
ность представлений о целых эпохах. Разоблачитель Ницше сам не 
избежал разоблачений. Срывание масок и раскрытие информации 
о личностях сопровождались болезненными поворотами, в кото-
рых бывшие учителя выставлялись мошенниками. Интерпретация 
исторических эпох не претерпела драматичных изменений, но 
примеры А. Шоппенгауэра и Р. Вахнера показали, как очарование 
творцами времени сменяется бесконечным разочарованием (с. 30–
31). Гении превращаются в шарлатанов. В пророке нового искус-
ства и вестнике нового времени распознается мошенник, продаю-
щий распоряжения власти как вечные высшие ценности. После 
древних греков не стало идентичности мышления, деятельности и 
бытия, личные позиции не имели связи с жизнью, в которой пере-
одевались и маскировались. В мире, где индивидуальность воли 
учреждается посредством речи, не поступка, сознание оправдыва-
ет себя, не легитимизируясь жизнью. Функциональная маска по-
могает представляться таковыми, каковыми не являются, и на ос-
нове ложных представлений занять общественное положение, не 
достижимое по личным качествам. Европейская цивилизация 
представляет себя ложно. Маркс – разоблачитель экономической 
реальности, Ницше – феноменологии жизни или ее культурных 
обликов. Маску носит не только индивидуум, но и весь мир. Куль-
турные знания и истины – слова из стратегии камуфлирования 
слабой, трусливой жизни, необходимой для государственной без-
опасности. Планетарное доминирование аскетических идеалов не 
приемлемо как свидетельство превосходства человека, доказатель-
ство его героической природы или победы разумной воли над па-
губными страстями (с. 31–32). Это – свидетельство успешной вой-
ны против жизни. При демистификации гуманности 



Цибизова И.М. 

 216 

разоблачаются двуликая идентичность, светское лицемерие, игра 
притворства и сокрытия намерений, правды о самом себе. Когда 
молодой Ницше жаловался на политический и полицейский харак-
тер философии, было немыслимо, чтобы «полицейская» термино-
логия и логика приветствовались свободомыслящими мыслителя-
ми, не представляющими власть, церковь или академию. Согласно 
же Ж. Делёзу, в философии должно быть что-то от детектива и 
шедевра научной фантастики. Если сравнивать философию и шпи-
онаж, для второго императив знания основывается на скрытости и 
тайне, недопущении открытия познанного. Шпион ждет благопри-
ятных обстоятельств для эффективного использования знания сво-
ей стороной и нанесения максимального ущерба противнику. Фи-
лософский императив знания исходит из открытости и 
публичности. Мыслитель стремится как можно раньше обнародо-
вать познанное. Обнародование – трансфер из индивидуального в 
коллективное. Английское слово «intelligence» означает мудрость 
и тайную службу, но это не свидетельствует, что сокрытие субъек-
та – общий знаменатель шпионажа и философии нового времени 
(П. Слотердайк) (с. 32–33). Субъект исследуется и открывается, 
меняет свой облик, оставляет установившиеся реляции. Осмысли-
вание субъекта связано с понятием негативности. Ему необходимо 
самовыражаться, демонстрировать себя, чему способствуют сред-
ства массовой информации. Смысл радостной науки Ницше состо-
ит в открытости. Радостная наука следует сердцу, не являясь 
предметом рефлексии, изучения или плагиата. Радость – противо-
положность шпионского и служебного академического знания. 
Оспаривание емкости понятийного языка сочетается с отвержени-
ем разумности как главной человеческой особенности. Для харак-
теристики ума необходимо понятие «радость». Критик оптимизма 
вводит радость как ключевую характеристику наук и образования. 
Радость трубадуров проистекала из изменения отношения к жен-
щине, миру и любви. Борьба Ницше со временем основываясь на 
прогрессе трубадуров, требовала иного отношения к знанию, Богу 
и телу, представляя угрозу примату мудрости, рациональности, 
абсолютного знания. Она означала отказ от рационально доказан-
ного прогресса, моральной легитимизации руководства разумом, 
классической идентификации истинного, хорошего и красивого. 
Это сопротивление романтически основывалось на достоинствах 



Реф. ст. : Проле Д. Недостоверность маски трубадура 

 217 

непознанного. Видение А. Шопенгауэром нирваны как высшего 
состояния, достигаемого отказом от желаний, расценивалось как 
предательство, забвение самого себя (с. 33). Удар по идеологии 
прогресса потряс столпы реальности модерна. Отрицание ума и 
абсолютного означало отказ от жизни, руководствующейся лож-
ной моралью и представлениями о «лучшем будущем». Утвержде-
ние продуктивности жизни и деятельности состоит в переоценке 
ценностей, в аргументированном дискурсе запрещенном, презира-
емом и проклятом и вере в них. Политический деятель обязан 
предложить альтернативу словам власти. Ему нужно неожиданное, 
скандальное для актуальной корректности, сомнение в установ-
ленных правилах политического порядка. Пророк запретного, пре-
зренного и проклятого требует снять завесу с истории забытых 
жертв инквизиции, религиозных войн и фанатизма, бездушных 
законных процедур и идеологического террора. Дионис, трубадур 
и человек эпохи Возрождения – герои обновления и оздоровления 
европейской культуры. Они принесли иные возможности, пред-
ставляя драгоценные свидетельства человечности, способной к 
возрождению. Отвержение трубадурами высокой чувственности 
стало демонстрацией человеческих сил и возможностей. Ницше-
анское отвержение политического порядка, идеалов и ценностей 
времени стало демонстрацией альтернативной борющейся гуман-
ности, необузданной верой в прогресс. Недоверие не приводит ни 
к политической апатии, ни к религиозному бегству с поля боя, вы-
зывая диссонанс в политических дебатах, не завершающихся ком-
промиссом и механическим принятием воли парламентского 
большинства. Его превосходство в противоречивости и борьбе 
(с. 34). Когда трубадур становится свободомыслящим, наследие 
прошлого сплавляется с еще не существующим будущим, стано-
вясь одним из ключевых элементов его оздоровления. Радостная 
наука трубадуров становится для Ницше видением самого себя в 
развивающемся мире. Необычный язык прошлого превращается в 
пароль, позволяя выявлять специфику будущего. Основа недове-
рия Ницше – в недоверии естественной причинности прошлого. 
Недоношенные дети недоказанного будущего – Дионис и трубадур 
– обещания лучшего общества, смысл которого подтверждается 
успешным сопротивлением недостойному привычному порядку. 



Цибизова И.М. 

 218 

Кризис демократии с этой перспективы – кризис не недоверия, но 
невыносимой банальности (с. 35). 

И.М. Цибизова∗ 
 

                                                      
∗ Цибизова Ирина Михайловна, кандидат исторических наук, научный со-

трудник Отдела философии Института научной информации по общественным 
наукам РАН, itsibizova@mail.ru. 



Рецензия на кн. : Храмов А.В. Обезьяна и Адам. Может ли  
христианин быть эволюционистом? 

 219 

КНИЖНОЕ ОБОЗРЕНИЕ (РЕЦЕНЗИИ) 

ГЛУХОВ С.В.∗ РЕЦЕНЗИЯ НА КН. : ХРАМОВ А.В. ОБЕЗЬЯНА 
И АДАМ. МОЖЕТ ЛИ ХРИСТИАНИН БЫТЬ ЭВОЛЮЦИОНИ-
СТОМ? – Москва : Никея, 2019. – 216 с. 

Аннотация. В рецензии рассматривается монография канди-
дата биологических наук и сотрудника Палеонтологического ин-
ститута РАН Храмова Александра Валерьевича, посвященная во-
просам теории эволюции, религии и христианского богословия. 

Ключевые слова: религия; христианство; богословие; теория 
эволюции. 

Для цитирования: Глухов С.В. [Рецензия] // Социальные и гумани-
тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3: Фило-
софия. – 2022. – № 2. – С. 219–223. Рецензия на кн.: Храмов А.В. Обезья-
на и Адам. Может ли христианин быть эволюционистом? – Москва : 
Никея, 2019. – 216 с.   DOI: 10.31249/rphil/2022.02.12 

GLUKHOV S.V. Review of the book : Khramov A.V. Monkey and 
adam. can a christian be an evolutionist? 

Abstract. The review examines the monograph of Alexander 
V. Khramov, Candidate of Biological Sciences and an employee of the 
Paleontological Institute of the Russian Academy of Sciences, devoted 
to the theory of evolution, religion and Christian theology. 

Keywords: religion; christianity; theology; theory of evolution. 
Труд, написанный А.В. Храмовым, представляет собой меж-

дисциплинарное исследование, жанр которого можно было бы 
приблизительно обозначить как философский. В основу этого ис-

                                                      
∗ Глухов Сергей Викторович – младший научный сотрудник Института 

научной информации по общественным наукам РАН. E-mail: sglukhov@mail.ru 



Глухов С.В. 

 220 

следования положены данные современной эволюционной науки и 
догматы православного христианства. 

Монография состоит из 12 глав, предисловия и приложения. 
В предисловии, помимо общих соображений, относящихся к 

содержанию книги, автор ставит перед собой цель отойти от 
обычной практики религиозных мыслителей, которые пытаются 
совместить теологию и эволюцию. «Не может ли оказаться, что 
Библия и наука попросту повествуют о двух разных вещах, не про-
тивореча друг другу, но и не нуждаясь в прямолинейном согласо-
вании?» [с. 16] – спрашивает он. 

В первой главе («Две книги») Храмов показывает своеобра-
зие исторических и иных оснований религиозной науки и науки о 
природе. Двумя «книгами» они были названы английским фило-
софом Фрэнсисом Бэконом (исходя из первенства Библии над дру-
гими религиозными литературными произведениями). Возможно 
ли, что истории, рассказанные обеими «книгами», пересекаются? 

Во второй главе («Почему Библия?») автор рассматривает 
контекст библейского рассказа и мифов из шумеро-аккадской ми-
фологии. Он приходит к выводу, что в Библии «мы находим не 
столько еще один миф, сколько антимиф» [с. 29]. Библейский рас-
сказ тривиализирует и расколдовывает окружающий нас мир, ли-
шая его божественной и демонической основы. Библия также вво-
дит в миф моральный и человекоцентричный мотивы. Говоря о 
популярности Библии, автор удивляется, почему же мифологиче-
ский сборник малоизвестного ближневосточного народа неожи-
данно стал мировым бестселлером, а его божественная весть рас-
пространилась по всему миру? 

Третья глава («Теистический эволюционизм»), в соответ-
ствии со своим названием, знакомит читателя с таким западным 
интеллектуальным движением, как «теистический эволюционизм». 
За 150 лет развития это движение пришло к отрицанию важней-
ших христианских догматов – о грехопадении и искуплении. 

В четвертой главе («Два Августина») повествуется о творче-
ском переломе Блаженного Августина, отца западной теологии (по 
мнению большинства исследователей). Он состоялся на рубеже 
IV–V вв. Если до этого момента Августин считал, что в райском 
саду Адам и Ева вели равноангельскую жизнь, то теперь он наста-
ивает на отсутствии каких-либо принципиальных изменений в ха-



Рецензия на кн. : Храмов А.В. Обезьяна и Адам. Может ли  
христианин быть эволюционистом? 

 221 

рактере, а также в физическом и духовном облике человека после 
грехопадения. Таким образом, и в результате воскресения (в конце 
времен) человек вовсе не станет другим. 

О дальнейшем развитии западной теологии и рождении теи-
стического эволюционизма рассказывается в пятой главе («Как из 
Адама сделали питекантропа»). Биологизировав райского челове-
ка, западная мысль приписала ему максимум животных качеств. 
После того, как была доказана теория эволюции, западной мысли 
не оставалось ничего, кроме как отождествить Адама и Ева с чело-
векообезьянами из джунглей. 

Напротив, восточное крыло христианского богословия, со-
здавая и творя догматы православной Церкви, отталкивалось от 
радикально иных базовых принципов. Об этом можно прочитать в 
шестой главе рецензируемой нами монографии («Восточные отцы 
Церкви о рае»). 

Будучи биологом, автор не может согласиться с тем, что не-
тленный эдемский мир можно напрямую соотнести с биологиче-
ским миром, куда человек, который имел изначально ангельскую 
природу и не знал смерти, был выдворен в результате первородно-
го греха (и стал походить и внешне, и внутренне на бесловесных 
неразумных животных). Развитию этого тезиса посвящена седьмая 
глава («Ризы кожаные»). О «кожаных ризах», которые были сде-
ланы Богом для Адама и Евы, повествует библейская Книга Бытия. 
Благая Весть и воскрешение Христа показывают, что человек дол-
жен вскоре вернуться в Эдем и полностью преобразиться. 

«Рай в христианской традиции не понимается как царство 
бесплотных духов, откуда человек был низвержен в “уже готовый” 
материальный мир» (с. 115), – пишет Храмов в восьмой главе 
(«Падшесть мира»). Само противопоставление материального и 
духовного было вызвано отчуждением человека от Бога. Грехопа-
дение не было «миграцией» с небес на землю. Скорее и небеса, и 
земля перестали быть такими, как прежде. Твари, страдающие 
вместе с человеком, больше не служат ему. Так называемый «есте-
ственный отбор» – прямое следствие грехопадения. Здесь возника-
ет разделение на потусторонний и посюсторонний миры. В конце 
концов историческое начало Вселенной, которое современные 
ученые соотносят с событиями Большого Взрыва, вероятно, также 
связано с грехопадением человека, несмотря на то что последний 



Глухов С.В. 

 222 

появляется в истории намного позже. Теперь понятно, почему для 
преодоления его последствий было необходимо, чтобы Создатель 
всего мироздания умер на кресте. Тем не менее Бог не желал этого 
творения. Говорить о том, что к нему приложила руку какая-то 
«злая воля», тоже не приходится. Вещи и твари созданы с добрым 
намерением, но их восприятие человеком значительно искажено. 

В девятой по счету главе («Наука и откровение») автор бо-
лее подробно останавливается на теме несоответствия этого мира 
(«падшего») и мира до грехопадения. Несмотря ни на что, Бог не 
покинул падший мир, а продолжает о нем заботиться. Все его по-
ложительные явления вызваны неустанной работой Бога. 

Десятая глава («Каким Бог сотворил мир?») исходит из 
принципиального равенства мира до грехопадения и мира воскре-
сения. В результате апокалипсиса ничто и никто (здесь имеются в 
виду животные) не погибнет, но все преобразится. Ни хищников, 
ни «борьбы за существование» больше не будет. Мертвые живот-
ные, как и люди прошлых веков, должны воскреснуть. Человек 
преодолеет свое телесное несовершенство, ограниченное «закона-
ми природы», став подобным ангелу. Отныне он центр мира. 
Начало и конец сливаются воедино, совпадая с идеей вечного бла-
женства. 

В 11-й главе («Границы познания») подчеркивается, что 
«христианство – это религия откровения, предполагающая суще-
ствование непознаваемой реальности, сведения о которой содер-
жатся в священных книгах, но не могут быть получены из чув-
ственного опыта» (с. 155–156). Наши познавательные способности 
недостаточны для того, чтобы воспринимать божественную (или, 
как говорит автор, «параллельную») реальность. В наше время 
(как и в прошлом) Бог открывается человеку в опыте откровения. 
Естественный отбор поощряет адаптивное поведение, и наше вос-
приятие заточено под определенную перцепцию, помогающую 
нам выживать, но кто поручится, что оно истинно? Вера опирается 
на рамочные представления, но разве нельзя сказать того же о 
науке? По какой-то причине человеческое сознание имеет есте-
ственную склонность к вере в сверхъестественное. Даже если зав-
тра нейронаука покажет, как в нашем мозге формируется вера (что 
она в принципе делает уже и сейчас), это вряд ли может дискреди-
тировать последнюю, ведь при сотворении мира Бог создал нас 



Рецензия на кн. : Храмов А.В. Обезьяна и Адам. Может ли  
христианин быть эволюционистом? 

 223 

такими, какие мы есть. Он также создал библейский рассказ, что-
бы мы (и никто другой) могли понять его. 

В 12-й главе («Новое творение») автор еще раз описывает 
«новое небо и новую землю», которые придут на смену этому 
падшему миру. Теистический эволюционизм, предрекающий не-
кое иное состояние цивилизации, технологический рай, по его 
мнению, несостоятелен. 

Приложение (или «Вместо приложения») посвящено такому 
интеллектуальному явлению, как альтеризм (от alter – другой, пе-
ременившийся). Собственно, в этом жанре и была написана книга 
Александра Храмова. 

После изложения основных положений этого интереснейше-
го труда необходимо высказать два замечания. 

Во-первых, о тотальности такого феномена, как «естествен-
ный отбор», по сути заменяющего собой все законы природы (или 
по крайней мере служащего ей базовой парадигмой). Еще в XIX в. 
высказывались претензии Чарльзу Дарвину, которой, как считали 
критики, не учел альтруистической константы в этологии живот-
ного мира. В частности, русским анархистом Петром Кропотки-
ным. Отечественная традиция в теоретической биологии всегда 
была подчеркнуто антидарвинистской (если не учитывать, конеч-
но, конформные элементы). В современной науке она представле-
на Юрием Чайковским. В его исследованиях утверждается, что так 
называемый «естественный отбор» не был доказан на практике. 
При инвазивных процессах чаще наблюдается не вытеснение род-
ственных особей, а направленная межвидовая гибридизация. Мне 
кажется, в следующих работах автор должен иначе подойти к это-
му вопросу (или по меньшей мере дать оценку альтернативному 
направлению в отечественной традиции). 

Что же касается «альтеризма» самого автора, то нужно ска-
зать, что он представляется несколько наивным. Возможность па-
раллельного существования одновременно научного и теологиче-
ского подхода лично у меня вызывает большие сомнения. 
Понятно, что у автора не было задачи исследовать научный метод 
на предмет соответствия теологическому, однако в следующих 
работах он вполне мог бы вернуться к этому вопросу. 



Хлебников Г.В. 

 224 

ХЛЕБНИКОВ Г.В.* РЕЦЕНЗИЯ НА КН. : ТРАНСГУМАНИЗМ: 
ЦИФРОВОЙ ЛЕВИАФАН И ГОЛЕМ-ЦИВИЛИЗАЦИЯ / И. ШНУ-
РЕНКО [И ДР.] ; сост. В. Аверьянов. – М. : Книжный мир, 2021. – 
320 с. – (Коллекция Изборского клуба). 

Аннотация. В этой книге авторы Изборского клуба излагают 
свои взгляды на это новое философское течение, акцентируя в 
нем, как кажется, отрицательные аспекты. Так, трансгуманизм, с 
их точки зрения, – это преднамеренная попытка уничтожения Че-
ловека, превращения его в свою механическую противополож-
ность. 

Ключевые слова: Трансгуманизм, постчеловек; основные 
разновидности трансгуманизма; Бостром; технологии. 

Для цитирования: Хлебников Г.В. [Рецензия] // Социальные и гу-
манитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3, Фи-
лософия : ИАЖ / РАН. ИНИОН. – М., 2022. – № 2 – С. 224–227. Рецензия 
на кн. : Трансгуманизм : цифровой левиафан и голем-цивилизация / 
И. Шнуренко [и др.] ; сост. В. Аверьянов. – М. : Книжный мир, 2021. – 
320 с. – (Коллекция Изборского клуба). DOI: 10.31249/rphil/2022.02.13 

KHLEBNIKOV G.V. Review of the book : I. Snurenko, V. Averyanov 
et al. Transhumanism : Digital Leviathan and Golem civilization. 

Abstract. In this book, the authors of the Izborsk Club set out 
their views on this new philosophical movement, emphasizing in it, it 
seems, negative aspects. So, transhumaniz, from their point of view, is 
a deliberate attempt to destroy a Human, turning him into his 
mechanical opposite. 

                                                      
* Хлебников Г.В. кандидат философских наук, ведущий научный сотруд-

ник отдела философии Института научной информации по общественным наукам 
РАН. E-mail gwvoloshin@gmail.com 

mailto:gwvoloshin@gmail.com


Рецензия на кн. : Трансгуманизм : цифровой левиафан и голем-
цивилизация / И. Шнуренко [и др.] 

 225 

Keywords: Transhumanism, posthuman; the main varieties of 
transhumanism; Bostrom; technologies. 

Трансгуманизм – сумеречная сторона наступающей техно-
тронной эры, попытка преодолеть человека, отринув в нем все че-
ловеческое и создав кибернетическое постчеловечество. В этой 
книге авторы Изборского клуба излагают свои взгляды на это но-
вое философское течение, акцентируя в нем, как кажется, отрица-
тельные аспекты. Так, трансгуманизм, с их точки зрения – это 
преднамеренная попытка уничтожения Человека, превращения его 
в свою механическую противоположность. Вместе с тем авторы 
Изборского клуба проделали большую работу для осмысления ис-
токов, политики и идеологии трансгуманизма, – его генезиса. Они 
разоблачают эту глобальную антигуманную авантюру, с их точки 
зрения, срывают маски с ее закулисных и явных вдохновителей и 
одновременно показывают возможные альтернативные пути раз-
вития человечества на основе традиционных русских идей. 

Мысли о совершенном человеке, о совершенном обществе, о 
преодолении смерти – исконная русская мечта. Свойственна она и 
другим народам. Эти идеи причудливо преломились в нем в свою 
противоположность. Трансгуманизм наиболее точно может быть 
охарактеризован как вирусная технология, призванная манипули-
ровать нашими иллюзиями, выдрессировать человека таким обра-
зом, чтобы он отказался от своих преимуществ, выпестованных 
длительной историей, и принял превосходство искусственного 
Сверхразума, контролирующего и программирующего социум. 

Авторы проделали значительную работу в осмыслении 
идейных истоков, технопоклонческой риторики и пропагандист-
ско-политической подоплеки трансгуманизма. Книга создавалась в 
период роковых ковидных 2020–2021 гг., в ней авторы не только 
отделяют реальные стороны от рекламно-фасадной витрины этой 
грандиозной, как они считают, авантюры, не только срывают мас-
ку с «постчеловеческого» сценария будущего, но и прорисовывают 
альтернативные ему пути развития человечества. 

Создание и воспевание расы постлюдей – не философия, не 
наука, а стратегия правящих каст, новая мифология, игровая 
«ставка» в борьбе за переформирование истории и завоевание 
прочного господства в мире. Причем взятая на вооружение транс-



Хлебников Г.В. 

 226 

национальными центрами силы, эта стратегия несет угрозу, кото-
рая может превзойти угрозу нацизма в период его расцвета. 

Доклад Изборского клуба, был подготовлен Виталием Аве-
рьяновым, Сергеем Барановым, Алексеем Комогорцевым и Кон-
стантином Черемных. 

Достаточно полное представление о книге дает ее содержа-
ние, в котором каждый раздел / часть / доклад представляет собой 
уникальный высококачественный материал по отдельной пробле-
ме современого развития цивилизации и социума. При всей ценно-
сти каждого из них я бы субъективно выделил среди них работы 
Александра Елисеева «Искусственый интеллект как “верховное 
существо”» и Елены Лариной «Трансгуманизм, искусственый ин-
теллект и будущее игр», без какого-либо умаления любого из дру-
гих от доклада Вардаряна Багдасаряна «О рисках и угрозах транс-
формации человека» до рассказа Александра Проханова 
«Брусчатка», который я прочел с не меньшим удовольствием, чем 
раздел «Бостром и другие манифесты транслюдей». 

Трансчеловек против Человека 

Введение. «Его пока нет…». 
1. Основные течения трансгуманизма. 
2. Бостром и другие: манифесты транслюдей. 
3. Перехват технологий. 
4. Трансгуманизм в действии. 
5. Подмастерья чародеев. Гностицизм и проблема «искус-

ственного человека». 
6. Трансгуманизм и русский космизм. 
7. Стратегия противостояния трансгуманизму. 
Авторский доклад Вардана Багдасаряна. О рисках и угрозах 

трансформации человека. 
 

Авторский доклад Никиты Куркина. Пути трансгуманизма 
на Западе. 

Михаил Делягин. Трагическая обочина цивилизации. 
Игорь Шнуренко. Архитекторы трансгуманизма и цифро-

вой Левиафан. 
Максим Калашников. Альтернативная футурология. 



Рецензия на кн. : Трансгуманизм : цифровой левиафан и голем-
цивилизация / И. Шнуренко [и др.] 

 227 

Сергей Переслегин. Трансгуманизм: hard-версия, soft- вер-
сия. 

Елена Ларина. Трансгуманизм, искусственный интеллект и 
будущее игр. 

Виталий Даренский. Голем-цивилизация и стратегия сохра-
нения личности. 

Александр Елисеев. Искусственный интеллект как «верхов-
ное существо». 

Олег Бахтияров. Трансгуманизм, хоть слово дико. 
Михаил Кильдяшов. Адам посмотрит на звезды. 
Александр Проханов. Брусчатка. (Рассказ). 
 
Вместе с тем книга написана простым и доступным языком 

и представляется хорошим вступлением в общую проблематику 
вопроса, характеризуя трансгуманизм как сложное и многоаспект-
ное явление, имеющее как опасные, отрицательные стороны, так и 
положительные черты (перспектива продления жизни людей, 
адаптация к новым технологическим реалиям, окружающим чело-
века все теснее и ближе). 

 



Хлебников Г.В. 

 

Социальные и гуманитарные науки 
Отечественная и зарубежная литература 
Информационно-аналитический журнал 

Серия 3 

ФИЛОСОФИЯ 
2022 № 2 

Художник обложки и художественный редактор М.Б. Шнайдерман 
Техническое редактирование 

и компьютерная верстка В.Б. Сумерова 
Корректор О.П. Дормидонтова 

Гигиеническое заключение  
№ 77.99.6.953.П.5008.8.99 от 23.08.1999 г. 

Подписано к печати 29.03.2022 
Формат 60×84/16 
Печать офсетная 
Усл. печ. 14,25 
Тираж 300 экз.  
(1–100 экз. – 1-й завод) 

Бум. офсетная № 1 
Цена свободная 
Уч.-изд. л. 10,8 

Заказ № 7 

Институт научной информации 
по общественным наукам Российской академии наук (ИНИОН РАН), 

Нахимовский проспект, д. 51/21, 
Москва, 117418 
http://inion.ru 

Отдел маркетинга и распространения 
информационных изданий 

Тел. : (925) 517-36-91, (499) 134-03-96 
e-mail: shop@inion.ru

Отпечатано по гранкам ИНИОН РАН 
ООО «Амирит» 

410004, Саратовская обл., г. Саратов 
ул. Чернышевского, д. 88, литера У 


	ФИЛОСОФИЯ: ОБЩИЕ ПРОБЛЕМЫ
	ТАРАНЕНКО Е.П.0F( ОБЪЕКТИВНЫЙ МИР И ПЕРВИЧНАЯ ИНФОРМАЦИЯ.
	Аннотация. В статье дается описание объективного мира и его компонентов в той степени, в какой они определяют структуру «первичной информации», а также приводится описание и определение «первичной информации».
	Ключевые слова: объективный мир; структура объективного мира; объекты; объективные отдельности; формы упорядоченности; первичная информация; информационный образ; тождественное представление.

	TARANENKO E.P. The objective world and primary information.
	Abstract. This article describes the objective world and its components insofar as they determine the structure of «primary information» and provides a description and definition of «primary information».
	Keywords: objective world; structure of objective world; objects; objective separateness; forms of ordering; primary information; information image; identity representation.
	Структура объективного мира
	Первичная информация
	Первичная информация и ее объективные прообразы
	Первичная информация. Определение
	Первичная информация и ее составные части
	Тождественность первичной информации своему прообразу
	Список литературы


	ПОГОРЕЛЬСКАЯ С.1F( ФИЛОСОФСКОЕ ИЗМЕРЕНИЕ «ПОСТКОЛОНИАЛЬНЫХ ИССЛЕДОВАНИЙ» НА ПРИМЕРЕ СОВРЕМЕННОЙ КРИТИКИ И. КАНТА. (Аналитическая статья).
	Аннотация. «Постколониальные штудии», новое междисциплинарное направление, целенаправленно размывают философский фундамент современного Запада, стремясь доказать, что практически все столпы его философии причастны к расизму и поэтому не могут быть акт...
	Ключевые слова: постколониальные исследования; И. Кант; расизм; Black-Lives-Matter; современная германская философия.

	POGORELSKAYA S. The philosophical dimension of «postcolonial studies» on the example of modern criticism of I. Kant. (Analytical article).
	Abstract. Postcolonial Studies, a new interdisciplinary movement, purposely erodes the philosophical foundation of the modern West, seeking to prove that virtually all the pillars of its philosophy are implicated in racism and therefore cannot be rele...
	Keywords: Postcolonial Studies; I. Kant; Racism; Black-Lives-Matter; Modern German Philosophy.
	Список литературы



	ЛОГИКА И ТЕОРИЯ ПОЗНАНИЯ
	СКВОРЦОВ Л.В.9F( ВЕРА В ИСТИНУ АБСОЛЮТНОЙ ИДЕИ КАК ПУТЬ В МИР СНОВИДЕНИЙ И ФАНТАЗИЙ. (Научная статья).
	Аннотация. В статье анализируется качественное изменение цивилизационной ситуации, происшедшей в современном мире, в толковании истины в геополитике, понимании истины, ее абсолютной идеи. Истина абсолютной идеи в геополитике исторически связывалась с ...
	Ключевые слова: цивилизация; абсолютная идея; современность; геополитика; мировой порядок.
	Для цитирования: Скворцов Л.В. Вера в истину абсолютной идеи как путь в мир сновидений и фантазий (научная статья) // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2022. – № 2.    DOI: 10.31249/rphil/2022...


	SKVORTSOV L.V. Belief in the truth of an absolute idea as a way into the world of dreams and fantasies. (Analytical review).
	Abstract. The article is analysis of changes global situation in interpretation of truth the absolute idea in global politics. Traditionaly this truth was connected with the victory, on the traditional enemy, and use the results of this victory fen th...
	Keywords: civilization; absolute idea; modernity; geopolitics; world order.
	1. Противоречия цивилизованной истины
	2. Постижение единства цивилизационной истины
	3. Кризис истины абсолютной идеи
	4. Жизнь в мире сновидений и фантазий
	5. Бытие в сфере самообмана
	Список литературы



	ФИЛОСОФИЯ ЧЕЛОВЕКА
	МИЛОВАЦ Ж.В.10F( ДЕКАРТОВСКИЙ РАЦИОНАЛИЗМ КАК ВЫРАЖЕНИЕ «СВЕРНУТОЙ» СВОБОДЫ : БЫТИЕ СОЗНАНИЯ И ТАНЕЦ.
	Аннотация. В статье рассматриваются воззрения Декарта на проблему свободы в соотнесении ее с категорией спонтанности, творческим сознанием; сопоставляются понятия бессознательного, художественного творчества. Выясняется сущность классического балета и...
	Ключевые слова: рационализм Декарта; мышление; свобода; спонтанность; сознание; творческое сознание; бессознательное; спонтанность сознания; классический балет; модерн-танец; искусство; творчество; воля; эмоции; художественный образ.

	MILOVATS J.V. Decartian rationalism as an expression of «collected» freedom : the being of consciousness and dance.
	Abstract. The article examines the views of Descartes on the problem of freedom in correlating it with the category of spontaneity, creative consciousness; the concepts of unconscious, artistic creativity are compared. The essence of classical ballet ...
	Keywords: Descartes' rationalism; thinking; freedom; spontaneity; consciousness; creative consciousness; unconsciousness; spontaneity of consciousness; classical ballet; modern dance; art; creativity; will; emotions; artistic image.
	Список литературы


	ХЛЕБНИКОВ Г.В.11F( КОЖЕВ ПРОТИВ СОЛОВЬЕВА : КОНЦЕПТ СВОБОДЫ И ЕГО ЮРИДИЧЕСКИЙ АСПЕКТ В АТЕИСТИЧЕСКОЙ И РЕЛИГИОЗНОЙ ФИЛОСОФИИ. ЧАСТЬ ПЕРВАЯ.
	Аннотация. В статье анализируется проблема свободы и необходимости в философии В. Соловьева и А. Кожева как религиозной и атеистической мысли.
	Ключевые слова: Гегель; Кожев; Бог; свобода; необходимость; раб; господин; философия действия; Д. Дэвидсон.

	KHLEBNIKOV G.V., KHLEBNIKOVA Yu.G. Kozhev V. Solovyov : The concept of freedom and its legal aspect in atheistic and religious philosophy. Part 1.
	Abstract. The article analyzes the problem of freedom and necessity in the philosophy of V. Soloviev and A. Kozhev as religious and atheistic thought.
	Keywords: Hegel; Kojève; God; freedom; necessity; slave; lord; philosophy of action; D. Davidson.
	Глава 1. Понятие «свобода» в религиозной философии
	1.1. Взгляды Августина Блаженного на проблемы  свободы воли личности
	1.2. Взгляды В. Соловьева на проблему свободы воли личности
	Список литературы



	ЭТИКА
	МЕЛЬНИК С.В.37F( «ДЕКЛАРАЦИЯ ГЛОБАЛЬНОГО ЭТОСА» ГАНСА КЮНГА.
	Аннотация. В статье рассматривается проект всемирного этоса (глобальной этики) католического богослова Ганса Кюнга (1928–2021) в контексте проблематики межрелигиозного диалога. Проект всемирного этоса Г. Кюнга можно рассматривать как один из подходов,...
	Ключевые слова: всемирный этос; глобальная этика; золотое правило; межрелигиозный диалог; межрелигиозные отношения; этика; православие; социальное согласие; Всемирный парламент религий; Г. Кюнг.

	MELNIK S.V. «Towards a global ethic : an initial declaration» by Hans Küng.
	Abstract. The article examines the project of global ethics by Hans Küng (1928–2021) in the context of the problems of interreligious dialogue. The project of H. Küng can be considered as one of the approaches that offers conceptual grounds for streng...
	Keywords: Global Ethic; golden rule; interreligious dialogue; interreligious relations; ethics; Orthodoxy; social harmony; World Parliament of Religions; H. Küng.
	Список литературы


	ЛЕТОВ О.В.68F( ЭТИКА И НАУКА. (Обзор).
	Аннотация. Обзор посвящен этическим аспектам развития науки. Отмечается, что моральные нормы и права – это продукты культуры, они представляют культурно сформированные идеи и принципы того, как должна выглядеть разумная грамматика практической свободы...
	Ключевые слова: личность; права человека; этика; гуманоидные роботы; грамматика практической свободы; межпоколенческая справедливость; коллективная моральная ответственность; моральный стресс; этический климат.
	Для цитирования: Летов О.В. Биоэтические проблемы развития генетических технологий (обзор) // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия : ИАЖ / РАН. ИНИОН. – М., 2022. – № 2. – С. 115–121.


	LETOV O.V. Ethics and science. (Review).
	Abstract. The review is devoted to the ethical aspects of the development of science. It is noted that moral norms and rights are products of culture, they represent culturally formed ideas and principles of how a reasonable grammar of practical freed...
	Keywords: personality; human rights; ethics; humanoid robots; grammar of practical freedom; intergenerational justice; collective moral responsibility; moral stress; ethical climate.
	Список литературы


	ЛЕТОВ О.В.69F( АКТУАЛЬНЫЕ ВОПРОСЫ БИОЭТИКИ. (Обзор).
	Аннотация. Обзор посвящен этическим проблемам развития науки и техники. Подчеркивается, что физическая безопасность и неприкосновенность имеют важное значение для благополучия человека и ключевых детерминант физического и психического здоровья. Насили...
	Ключевые слова: эпистемическая несправедливость; гендерное неравенство; насилие в отношении женщин; отсутствие ответственности за случай неправильного выбора.
	Для цитирования: Летов О.В. Биоэтические проблемы развития генетических технологий (обзор) // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия : ИАЖ / РАН. ИНИОН. – М., 2022. –№ 2. – С. 122–128.   DOI: 10.31249...


	LETOV O.V. Current issues of bioethics. (Review).
	Abstract. The review is devoted to the ethical problems of the development of science and technology. It is emphasized that physical safety and security are essential for human well-being and the key determinants of physical and mental health. Violenc...
	Keywords: epistemic injustice; gender inequality; violence against women; lack of responsibility for the case of the wrong choice.
	Список литературы


	ЛЕТОВ О.В.70F( БИОЭТИКА И ПРОБЛЕМЫ РАЗВИТИЯ ГЕНЕТИЧЕСКИХ ТЕХНОЛОГИЙ. (Обзор).
	Аннотация. Обзор посвящен биоэтическим проблемам развития генетических технологий. Указывается, что наследуемость изменений, произведенных на репродуктивных и эмбриональных клетках, вызывает опасения в области евгеники и эволюции человека. Значение пр...
	Ключевые слова: ответственность за проведение генетического редактирования; информированное осознанное согласие пациентов; принцип предотвращения серьезного заболевания при отсутствии разумных альтернатив; гуманистический аспект; нецелевое изменение г...
	Для цитирования: Летов О.В. Биоэтические проблемы развития генетических технологий (обзор) // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия : ИАЖ / РАН. ИНИОН. – М., 2022. – № 2. – С. 129–136. DOI: 10.31249/...


	LETOV O.V. Ethical problems of the development of genetic technologies. (Review).
	Abstract. The review is devoted to bioethical problems of the development of genetic technologies. It is pointed out that the heritability of changes made on reproductive and embryonic cells raises concerns in the field of eugenics and human evolution...
	Keywords: responsibility for carrying out genetic editing; informed informed consent of patients; the principle of preventing serious illness in the absence of reasonable alternatives; humanistic aspect; inappropriate genome change; bioethical problem...
	Список литературы



	ФИЛОСОФИЯ РЕЛИГИИ  И РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ
	Реф. ст. : ДЖАКОВАЦ А. ТЕОЛОГИЯ КАТЕХИЗИСА ЙОВАНА РАИЧА В ОБЩЕСТВЕННОМ И ИСТОРИЧЕСКОМ КОНТЕКСТЕ. (Реферат).
	ЂАКОВАЦ А. Богословља Катихизиса Јована Рајића у друштвеном и историјском контексту // Зборник Матице српске за друштвене науке. – Нови Сад, 2020. – Г. 71, бр. 173(1). – С. 15–24.
	Аннотация. Анализируется статья сербского теолога и философа А. Джаковаца, посвященная памятнику богословского наследия Сербии, Катехизису архимандрита Йована Раича. Этот документ рассматривается как попытка укрепления позиций сербского православия в ...
	Ключевые слова: богословие; катехизис; православие; Раич Й.; теология; униатство.
	Для цитирования: Цибизова И.М. [Реф.] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2022. – № 2. – С. 137–140. Реф. ст. : Ђаковац А. Богословља Катихизиса Јована Рајића у друштвеном и историјском конте...


	ЂАКОВАЦ А. Богословља катихизиса Јована Рајића у друштвеном и историјском контексту.
	Abstract. The review analyzes the article of the Serbian theologian and philosopher A. Djakovac dedicated to the monument of Serbian theological heritage, Catechism of Archimandrite Jovan Raic. This document is seen as an attempt to strengthen the pos...
	Keywords: religion; christianity; theology; theory of evolution.

	Реф. ст. : ГОВОРЯЩИЙ ДИАЛОГ : ОДИННАДЦАТЬ ЭПИЗОДОВ В ИСТОРИИ ДВИЖЕНИЯ СОВРЕМЕННОГО МЕЖРЕЛИГИОЗНОГО ДИАЛОГА / РЕД. К. ЛЕХМАНН. (Реферат).
	Аннотация. Исследуются основные события и организации, определившие развитие межрелигиозного диалога с конца XIX в. Межрелигиозный диалог в книге рассматривается как социальное движение.
	Ключевые слова: межрелигиозный диалог; межрелигиозные отношения; социокультурный контекст; социальные движения; история религий; современность.

	Talking Dialogue: Eleven Episodes in the History of the Modern Interreligious Dialogue Movement еd. Lehmann K.
	Abstract. The main events and organizations that determined the development of interreligious dialogue since the end of the XIX century are investigated. Interreligious dialogue in the book is considered as a social movement.
	Keywords: interreligious dialogue; interreligious relations; socio-cultural context; social movements; history of religions; modernity.
	Для цитирования: Мельник С.В. [Реф.] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2022. – № 2 – С. 141–146. Реф. кн. : Talking Dialogue : Eleven Episodes in the History of the Modern Interreligious Di...



	СОЦИАЛЬНАЯ ФИЛОСОФИЯ
	ПУЩАЕВ Ю.В.73F( КОНФЛИКТ НА УКРАИНЕ И СОВРЕМЕННАЯ ФИЛОСОФИЯ В РОССИИ И ВОКРУГ НЕЕ. ЧАСТЬ ТРЕТЬЯ. (Обзор).
	Аннотация. В третьей части обзора продолжается рассмотрение того, какой отклик вызвали в российской и украинской философии события на Украине: Майдан в Киеве и гражданская война на Юго-востоке Украины. В этой части начинается рассмотрение пророссийско...
	Ключевые слова: социальная философия; философия истории; конфликт на Украине; гражданская война на Украине; Майдан; философия Майдана; русский национализм; евразийство.

	PUSHAEV Yu.V. The conflict in Ukraine and modern philosophy in Russia and around it. Part 3. (Review).
	Abstract. In the third part of the review, we continue to consider what response the events in Ukraine caused in Russian and Ukrainian philosophy: the Maidan in Kiev and the civil war in the South-east of Ukraine. In this part, the consideration of th...
	Keywords: social philosophy; philosophy of history; conflict in Ukraine; civil war in Ukraine; Maidan; philosophy of Maidan; Russian nationalism; Eurasianism.
	Пророссийская консервативная партия в философии  на поле Украины


	СКВОРЦОВ Л.В.91F( ГЛОБАЛЬНАЯ ЦИВИЛИЗАЦИЯ : ФОРМИРОВАНИЕ КУЛЬТУРЫ ПОВЕДЕНИЯ НА ПОРОГЕ НЕБЫТИЯ.
	Аннотация. Особенность XXI века заключается в том, что человечество впервые в своей истории узнает возможность фатальной общности своей судьбы. В создании этих условий присутствует воля человека.
	Исторически человек выступает в качестве пионера технического и научного прогресса. В итоге определились такие точки прогресса, воздействие на которые ставит под угрозу существования все человечество.
	Судьба человеческого рода стала зависеть от воли человека.
	В статье доказывается, что данная глобальная ситуация предъявляет к поведению человека новые специфические требования как необходимые условия его самосохранения.
	Ключевые слова: глобальная цивилизация; воля, цивилизационная истина; коллективный субъект; цивилизационная субстанция; отчуждение.

	SKVORTSOV L.V. Global civilization : shaping a culture of behavior on the threshold of non-existence.
	Abstract. XXI century peculiarity consists in the possibility of fatal unity of its destinity as the result of human’s wile. Human being is the pioneer of tecnical and scientific progress. As the result of progress there are points using which is the ...
	The destinity of humanity depends on human will.
	This article shows a haw contemporary global situation depends on human behevinur and what is necessary to do to survive humanity in contemporary culture.
	Keywords: global civilization; will; civilizational truth; collective subject; civilizational substance; alienation.
	Вступление
	ЧАСТЬ I
	1. Логика индивидуального самоутверждения
	ЧАСТЬ II
	Коллективный субъект : истина воли большинства
	Дух как смысл культуры : сакрализация и десакрализация цивилизационной субстанции
	Свобода и власть : цивилизационная действительность


	Реф. ст. : ЛУБАРДИЧ Б. СЕРБИЯ И РОССИЯ В ЗЕРКАЛЕ ФИЛОСОФСКИХ СВЯЗЕЙ 1920–2020 гг. : СИНОПТИЧЕСКИЕ РАЗМЫШЛЕНИЯ.
	Аннотация. Рассматривается статья сербского теолога и философа, специалиста в области славяно-византийской духовности Б. Лубардича, где осмысливаются модусы русской и сербской философской рефлексии XX – нач. XXI в. о взаимоотношениях национальных духо...
	Ключевые слова: идентичность; институционализация; маргинализация; рецепция; русская философия; самобытность; сербская философия; сербско-русские отношения.
	Для цитирования: Цибизова И.М. [Реф.] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2022. – №. 2. – С. 190–198. Реф. ст. : Лубардић Б. Србија и Русија у огледалу одношења у философији 1920–2020 : Синоп...


	ЛУБАРДИЋ Б. Србија и Русија у огледалу одношења у философији 1920–2020 : синоптичке рефлексије.
	Abstract. The review examines the article by the Serbian theologian and philosopher, specialist in the field of Slavonic-Byzantine spirituality, B. Lubardić, in which the modalities of Russian and Serbian philosophical reflection of the 20 th – early ...
	Keywords: identity; institutionalization; marginalization; reception; Russian philosophy; identity; Serbian philosophy; Serbian-Russian relations.

	Реф. ст. : КАРЕРА А., ЛОКАТЕЛЛИ А.М. ГОРОДСКИЕ ПЕРИФЕРИИ В МЕНЯЮЩЕМСЯ МИРЕ.
	Аннотация. Представлен анализ статьи итальянских исследователей А. Карера и А.М. Локателли. В работе изучается феномен городских окраин, его историческое развитие и трансформация в контексте вызовов XXI в.
	Ключевые слова: город; мигранты; неолиберализм; общество; периферия; философия социологии; этика.
	Для цитирования: Цибизова И.М. [Реф.] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2021. – № 2. – С. 199–203. Реф. ст. : Carera A., Locatelli A.M. Le periferie urbane nei mondi che cambiano // Vita e ...


	CARERA A., LOCATELLI A.M. Le periferie urbane nei mondi che cambiano.
	Abstract. The review presents an analysis of the article by Italian researchers A. Carera and A.M. Locatelli. The paper studies the phenomenon of urban peripheries, its historical development and transformation in the context of the challenges of the ...
	Keywords: city; migrants; neoliberalism; society; periphery; philosophy of sociology; ethics.

	Реф. ст. : ДЗАККУРИ А. РАЗРУШЕНИЕ ИЛИ СЛОМ? ДИЛЕММА КУЛЬТУРЫ ОТМЕНЫ.
	Аннотация. В реферате статьи итальянского исследователя А. Дзаккури рассматривается феномен «культуры отмены». Отмечается современная тенденция западной культуры к забвению и абстрагированию от темной стороны истории, а также рассматриваются взаимоотн...
	Ключевые слова: будущее; историческая память; культура исключения; культура отмены; памятники.
	Для цитирования: Цибизова И.М. [Реф.] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2022. – № 2. – С. 204–206. Реф. ст. : Zaccuri A. Rovine o macerie? Il dilemma della Cancel Culture // Vita e pensiero...


	ZACCURI A. Rovine o macerie? Il dilemma della cancel culture.
	Abstract. The review of the article by Italian researcher A. Zaccuri examines the phenomenon of «culture of cancellation». The modern tendency of Western culture to forget and abstract from the dark side of history is noted, and the relationship betwe...
	Keywords: future; historical memory; exclusion culture; abolition culture; monuments.

	Реф. ст. : ДЖИВОНЕ С. КАКАЯ ФИЛОСОФИЯ ВОЗМОЖНА ПОСЛЕ ВИРУСНОГО КРИЗИСА.
	Аннотация. Реферат представляет собой анализ статьи заслуженного преподавателя эстетики Флорентийского университета С. Дживонне, в которой формулируются проблемы, вставшие перед современной философией в результате пандемии, и предлагается вариант их п...
	Ключевые слова: свобода; натурфилософия; необходимость; ответственность; пандемия; свобода; теория государства.
	Для цитирования: Цибизова И.М. [Реф. ст.] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2021. – № 2. – С. 208–210. Реф. ст. : Givone S. Quale filosofia possible dopo la crisi del virus // Vita e pensie...


	GIVONE S. Quale filosofia possible dopo la crisi del virus.
	Abstract. The review is an analysis of an article by S. Givonne, professor emeritus of aesthetics at the University of Florence. Givonne formulates the problems confronting contemporary philosophy as a result of the pandemic, and proposes the option o...
	Keywords: freedom; natural philosophy; necessity; responsibility; pandemic; liberty; state theory.


	ЭСТЕТИКА
	Реф. ст. : ПРОЛЕ Д. НЕДОСТОВЕРНОСТЬ МАСКИ ТРУБАДУРА.
	Аннотация. Анализируется статья сербского специалиста по этике и эстетике Д. Проле, посвященная ницшеанской метафоре «маски трубадура» и ее отражению в современной культуре недоверия как варианта нигилизма.
	Ключевые слова: воля; доверие; знание; маска; Крастев И.; нигилизм; Ницше Ф.; христианство.
	Для цитирования: Цибизова И.М. [Реф.] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2022. – №. – С. 211–218. Реф. ст. : Проле Д. Неповрљивост трубадурске маске // Зборник Матице српске за друштвене нау...


	ПРОЛЕ Д. Неповрљивост трубадурске маске.
	Abstract. The review analyzes the article of the Serbian specialist in ethics and aesthetics D. Prole devoted to the Nietzschean metaphor of the «troubadour's mask» and its reflection in the modern culture of distrust as a variant of nihilism.
	Keywords: will; trust; knowledge; mask; Krastev I.; nihilism; Nietzsche F.; Christianity.


	КНИЖНОЕ ОБОЗРЕНИЕ (РЕЦЕНЗИИ)
	ГЛУХОВ С.В.117F( РЕЦЕНЗИЯ НА КН. : ХРАМОВ А.В. ОБЕЗЬЯНА И АДАМ. МОЖЕТ ЛИ ХРИСТИАНИН БЫТЬ ЭВОЛЮЦИОНИСТОМ? – Москва : Никея, 2019. – 216 с.
	Аннотация. В рецензии рассматривается монография кандидата биологических наук и сотрудника Палеонтологического института РАН Храмова Александра Валерьевича, посвященная вопросам теории эволюции, религии и христианского богословия.
	Ключевые слова: религия; христианство; богословие; теория эволюции.
	Для цитирования: Глухов С.В. [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3: Философия. – 2022. – № 2. – С. 219–223. Рецензия на кн.: Храмов А.В. Обезьяна и Адам. Может ли христианин быть эволюционистом? ...


	GLUKHOV S.V. Review of the book : Khramov A.V. Monkey and adam. can a christian be an evolutionist?
	Abstract. The review examines the monograph of Alexander V. Khramov, Candidate of Biological Sciences and an employee of the Paleontological Institute of the Russian Academy of Sciences, devoted to the theory of evolution, religion and Christian theol...
	Keywords: religion; christianity; theology; theory of evolution.

	ХЛЕБНИКОВ Г.В.118F* РЕЦЕНЗИЯ НА КН. : ТРАНСГУМАНИЗМ: ЦИФРОВОЙ ЛЕВИАФАН И ГОЛЕМ-ЦИВИЛИЗАЦИЯ / И. ШНУРЕНКО [И ДР.] ; сост. В. Аверьянов. – М. : Книжный мир, 2021. – 320 с. – (Коллекция Изборского клуба).
	Аннотация. В этой книге авторы Изборского клуба излагают свои взгляды на это новое философское течение, акцентируя в нем, как кажется, отрицательные аспекты. Так, трансгуманизм, с их точки зрения, – это преднамеренная попытка уничтожения Человека, пре...
	Ключевые слова: Трансгуманизм, постчеловек; основные разновидности трансгуманизма; Бостром; технологии.
	Для цитирования: Хлебников Г.В. [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3, Философия : ИАЖ / РАН. ИНИОН. – М., 2022. – № 2 – С. 224–227. Рецензия на кн. : Трансгуманизм : цифровой левиафан и голем-цив...


	KHLEBNIKOV G.V. Review of the book : I. Snurenko, V. Averyanov et al. Transhumanism : Digital Leviathan and Golem civilization.
	Abstract. In this book, the authors of the Izborsk Club set out their views on this new philosophical movement, emphasizing in it, it seems, negative aspects. So, transhumaniz, from their point of view, is a deliberate attempt to destroy a Human, turn...
	Keywords: Transhumanism, posthuman; the main varieties of transhumanism; Bostrom; technologies.
	Трансчеловек против Человека




